
Flumen 
Sapientiae

2424

Gentilis de Cingulo

REPORTATIONES 
SUPER LIBRO SEX PRINCIPIORUM

a cura di

Costantino Marmo
Matteo Stettler

G
entilis de Cingulo. R

eportationes super libro Sex principiorum
a cura di C. M

arm
o, M

. Stettler





FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

24



Direzione

Irene Zavattero
Università degli Studi di Trento

Comitato scientifico

Luca Bianchi
Università degli Studi di Milano

Giovanni Catapano
Università degli Studi di Padova

Alessandro Palazzo
Università degli Studi di Trento

Andrea Aldo Robiglio
University of Leuven

Tiziana Suarez–Nani
Université de Fribourg

Cecilia Trifogli
All Souls College – University of Oxford

Luisa Valente
Sapienza – Università di Roma



FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

La sapientia medievale, nella sua molteplicità, fluisce in un unico flumen
ininterrotto dalla tarda Antichità al Rinascimento. Valorizzando la pluralità
di temi e di tradizioni del sapere medievale, la collana contribuisce allo
sviluppo degli studi di Storia della filosofia medievale, ospitando lavori mo-
nografici, collettivi ed edizioni critiche inerenti alla filosofia e alla teologia
medievali.

Le pubblicazioni della collana sono sottoposte anonimamente alla valuta-
zione di almeno due specialisti del settore.



Volume finanziato dall’Unione Europea – NextGenerationEU attraver-
so il Ministero dell’Università e della Ricerca italiano nell’ambito del 
PNRR – Missione 4, Componente 2, Investmento 1.1. – Progetto PRIN 
2022 “TeLPh Teaching and Learning Philosophy in the Regnum Italiae 
(1250-1450): from Exception to European Heritage”, Codice Progetto 
20224WA39R_002, CUP J53D23012970006.



Gentilis de Cingulo

Reportationes  
super libro Sex principiorum

a cura di

Costantino Marmo 
Matteo Stettler



©

isbn 
979–12–218–2389–9

prima edizione 
roma dicembre 2025



7

Indice

9	 Introduzione

11	 Capitolo I
	 Le Reportationes super libro Sex principiorum

1.1. Il testo del commento, 14 – 1.2. Contesto istituzionale e curriculare 
dell’insegnamento del Liber, 16 – 1.3. Ipotesi di datazione, 23

29	 Capitolo II
	 Una panoramica sui notabilia del commento

2.1. Forma, 29 – 2.2. Actio e passio, 33 – 2.3. Quando, 36 – 2.4. Ubi, 39 –  
2.5. Positio, 41 – 2.6. Habitus, 45 – 2.7. Magis et minus, e generatio, 47

53	 Capitolo III
	 Edizione del commento di Gentile

3.1. Ratio edendi, 53 – 3.2. Conspectus siglorum, 54

57	 Edizione del testo
	 Gentilis de Cingulo, Reportationes super libro Sex principiorum

59	 Prohemium et lectio 1

71	 Lectio 2

81	 Lectio 3

87	 Lectio 4



8    Indice

99	 Lectio 5

107	 Lectio 6

113	 Lectio 7

119	 Lectio 8

127	 Lectio 9

137	 Lectio 10

145	 Lectio 11

155	 Lectio 12

165	 Lectio 13

173	 Lectio 14

181	 Lectio 15

193	 Lectio 16

199	 Bibliografia

209	 Indice dei nomi

213	 Indice dei manoscritti



INTRODUZIONE
di Costantino Marmo e Matteo Stettler

Nota d’autore 

Sebbene il presente volume sia frutto di una costante collaborazione tra gli autori, 
la stesura dei capitoli è così ripartita: il primo capitolo (“Le Reportationes super libro 
Sex principiorum”) è opera di Matteo Stettler; il secondo capitolo (“Una panorami-
ca sui notabilia del commento”) è opera di Costantino Marmo. Il terzo capitolo 
(“Edizione del commento di Gentile”) e l’edizione critica del testo (pp. 59-197) 
sono da ascrivere a entrambi gli autori.





11

Capitolo I

Le Reportationes super libro Sex principiorum

Il commento letterale di Gentile da Cingoli al Liber sex principiorum  
(d’ora in avanti LSP) erroneamente attribuito a Gilberto di Poitiers, 
costituisce una sorta di appendice al commento alle Categorie, cui 
l’autore infatti fa in diversi punti riferimento1. L’opera tratta infatti 
delle ultime sei categorie aristoteliche, cui il testo delle Categorie 
dedica, molto brevemente, solo il cap. 9. Per questa ragione, nel 
corso del XII secolo, un autore anonimo, forse appartenente alla 
scuola di Gilberto di Poitiers, ma più probabilmente influenzato da 
Abelardo e dai seguaci di Alberico de Monte (albricani)2, ha fornito 
una trattazione più ampia delle sei ultime categorie. 

Il testo del commento al LSP ci è trasmesso da un solo testimo-
ne: il ms. Salamanca, Biblioteca General Histórica de la Universi-
dad, 2078, ff. 48ra-61vb3. Il codice è un membranaceo composito 

1  Sul LSP si vedano L. Minio-Paluello, Magister sex principiorum, «Studi Me-
dievali» 6 (1965), ora in L. Minio-Paluello, Opuscola. The latin Aristotle, Adolf  M. 
Hakkert, Amsterdam 1972, pp. 536-563 (a cui faremo riferimento); O.P. Lewry, The 
Liber sex principiorum, A Supposedly Porretanean Work. A Study in Ascription, in J. 
Jolivet, A. de Libera (éds.), Gilbert de Poitiers et ses contemporains: aux origines de la 
Logica modernorum. Actes du septième Symposium Européen d’histoire de la Lo-
gique et de la Sémantique Médiévales (Centre d’études supérieures de civilisation 
médiévale de Poitiers, Poitiers 17-22 juin 1985), Bibliopolis, Napoli 1987, pp. 251-
278; F.D. Paparella, Introduzione, in [Gilberto Porretano], Libro dei sei principi, 
traduzione italiana a cura di F.D. Paparella, Bompiani, Milano 2009.

2  Si vedano in proposito, oltre a Minio-Paluello, Magister sex principiorum; 
Lewry, The Liber sex principiorum; e Paparella, Introduzione.

3  Una descrizione si può leggere in Ó. Lilao Franca e C. Castrillo González 
(eds.), Catálogo de manuscritos de la Biblioteca Universitaria de Salamanca, Ediciones 
Universidad de Salamanca, Salamanca 1997-2002, vol. II, pp. 437-440.



12    Introduzione

con testi copiati tra il XIV e il XV secolo, originariamente segnalato 
da Kristeller4. Questo manoscritto tramanda solo una parte dei testi 
di un corso del maestro bolognese sull’Ars vetus (Isagoge, Categorie e 
De interpretatione), che ritroviamo in altri tre codici del fondo Con-
venti Soppressi della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze5, che 
lo tramandano nella forma di una recollectio ad opera di Guglielmo 
da Varignana6, figlio di Bartolomeo anche quest’ultimo docente 
nello studium di arti e medicina di Bologna7. A differenza che nelle 
copie conservate nei mss. fiorentini, nel ms. di Salamanca la reda-
zione dei commenti non è attribuita ad alcun recollector o reportator8;  

4  P.O. Kristeller, A Philosophical Treatise from Bologna Dedicated to Guido Ca-
valcanti: Magister Jacobus de Pistorio and his Quaestio de felicitate, in Medioevo e Rina-
scimento. Studi in onore di Bruno Nardi, Sansoni, Firenze 1955, vol. I, pp. 425-463, in 
part. pp. 428-429. Kristeller attribuiva a Gentile anche il commento (mutilo) al Peri 
hermeneias, che segue quello al LSP e che invece è da attribuire a Tommaso d’A-
quino (cfr. R.-A. Gauthier, “Préface”, in Thomas de Aquino, Expositio libri Peryer-
menias, in Opera omnia, vol. I*/1, editio altera retractata, cura et studio fratrum 
Praedicatorum, Commissio Leonina-Vrin, Roma-Paris 1989, p. 4*).

5  Si tratta dei seguenti codici: Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. 
Soppr., A.4.48 (S. Croce); F.4.49 (S. Croce); J.10.30 (S. Marco). 

6  Sui commenti all’Ars vetus si vedano: D. Buzzetti, A. Tabarroni, Informa-
tica e critica del testo: il caso di una tradizione ‘fluida’, «Schede Umanistiche» 1/2 
(1991), pp. 185-193; R. Lambertini, La teoria delle intentiones da Gentile da Cingoli 
a Matteo da Gubbio. Fonti e linee di tendenza, in D. Buzzetti, M. Ferriani, A. Tabar-
roni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna nel XIV secolo, Istituto per la 
Storia dell’Università di Bologna, Bologna 1992, pp. 277-351; C. Marmo, La teoria 
delle relazioni nei commenti alle Categorie da Gentile da Cingoli a Matteo da Gubbio, 
in Buzzetti, Ferriani, Tabarroni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna 
nel XIV secolo, pp.  353-391; A. Tabarroni, Gentile da Cingoli e Angelo d’Arezzo sul 
Peryermeneias e i maestri di logica a Bologna all’inizio del XIV secolo, in Buzzetti, 
Ferriani, Tabarroni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna nel XIV secolo, 
pp. 393-440; C. Marmo, La grammatica e la logica modiste a Santa Croce, tra fine XIII e 
inizio XIV secolo, in S. Bertelli, C. Marmo, A. Pegoretti (a cura di), Libri e lettori al 
tempo di Dante. La biblioteca di Santa Croce in Firenze, Longo Editore, Ravenna 2023, 
pp. 143-159, in part. pp. 151-152. 

7  Su Bartolomeo e Guglielmo da Varignana, si veda A. Tabarroni, Notizie 
biografiche su alcuni maestri di arti e medicina attivi nello Studium bolognese nel XIV 
secolo, in Buzzetti, Ferriani, Tabarroni (a cura di), L’insegnamento della logica a 
Bologna nel XIV secolo, pp. 607-616, in part. pp. 609 e 612.

8  Il colophon del commento all’Isagoge, di difficile leggibilità e apparentemente 
cancellato da una riga, è molto scarno: «Explicit liber Porfirii […] editus a magistro 



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    13

il commento al LSP segue quello all’Isagoge di Porfirio (ff. 1ra-8vb) 
e alle Categorie (ff. 9ra-47vb), con i quali si apre il codice, e precede 
l’Expositio libri Perihermenias di Tommaso d’Aquino (ff. 62ra-77rb), 
che sembrerebbe qui venire a sostituire il commento di Gentile alla 
stessa opera, che si legge invece nello Scriptum super artem veterem 
tradito dai tre testimoni fiorentini9. I colophon di diversi commenti 
rimandano l’immagine di Gentile da Cingoli come maestro che go-
deva di un’ottima reputazione. Se nell’explicit del commento alle 
Categorie conservato in uno dei codici di Santa Croce (A.4.48), Gen-
tile ci viene presentato come «loyce grammatice atque phylosophie 
auctore excellentissimo»10, nel colophon del commento al LSP si par-
la di lui come di un «valentissimus magister […] qui propter sui 
scientiam et perspicacem intellectum est multiplici laude, gloria et 
honore condignus» (f. 61vb). Nessuna indicazione viene data tutta-
via circa la data in cui questi corsi sarebbero stati tenuti. Torneremo 
più avanti sulla figura dell’autore del commento e su alcune ipotesi 
di datazione.

Gentili super […]. Deo gratias» (f. 8vb, mg. inf. dex.); quello del commento alle 
Categorie è molto più curato e decorato: «Explicit Scriptum magistri Gentilis de 
Cingulo in libro Predicamentorum. Deo gratias» (f. 47vb); quello del commento 
al LSP rende esplicito lo status di reportatio del testo (su cui si avrà modo di tornare 
più avanti), ma senza specificare il nome del reportator: «Expliciunt reportationes 
super libro Sex principiorum que fuerunt reportate sub probo viro et valentis-
simo magistro Gentili de Cingulo, qui propter sui scientiam et perspicacem in-
tellectum est multiplici laude, gloria et honore condignus. Deo gratias, Amen. 
Amen» (f. 61vb).

9  Tabarroni, Gentile da Cingoli e Angelo d’Arezzo sul Peryermeneias, p. 394. 
L’intento di sostituzione è suggerito dal fatto che, benché le mani che copiano il 
corpus di commenti sull’Ars vetus siano almeno quattro, questi commenti sem-
brano costituire un fascicolo unitario: secondo Sandro Bertelli, lo confermereb-
be la numerazione antica, forse originaria, in numeri romani che corre al centro 
del margine superiore delle carte, riguarda tutti i commenti e si interrompe a 
f. 77ra con la fine ex abrupto della copia del commento di Tommaso al De inter-
pretatione.

10  Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conventi Soppressi, A.IV.48, 
f. 39r. Cfr. L. Marchegiani, L’Aristotelismo latino di Gentile da Cingoli alla fine del 
XIII secolo, «Annali della Facoltà giuridica di Camerino» 36 (1970), pp. 80-177, in 
part. pp. 84-85. 



14    Introduzione

1.1. Il testo del commento

Il commento di Gentile è copiato da almeno due mani, A (ff. 48ra-
50vb) e B (ff. 50vb-61vb), che scrivono entrambe in littera textualis. 
Secondo Sandro Bertelli, «la mano B è indubbiamente italiana, mol-
to elegante e scrupolosa […] dell’Italia centro-settentrionale. […] 
la mano A […] sembrerebbe di formazione francese» o collocabile 
«in un’area geografica italiana sotto l’influenza francofona. Oggi si 
direbbe il nord-ovest»11. Esso si presenta composto da 16 lectiones, 
di lunghezza variabile dalle 1261 parole (lect. 16) alle 3545 (lect. 15) 
che abbiamo articolato in paragrafi. Possono essere suddivise come 
segue, sulla base dei temi affrontati e i capitoli del LSP ai quali si 
riferiscono: le lectiones 1-3 sono dedicate alla definizione di cosa sia 
una forma (cap. I); le lectiones 4-5 trattano dell’actio (cap. II); la lectio 
6 è interamente riservata alla passio (cap. III), mentre le lectiones 7-9 
affrontano la categoria del quando (cap. IV); le lectiones 10-11 sono de-
dicate all’ubi (cap. V); le lectiones 12-13.1-4 analizzano la positio (cap. 
VI), seguite dalle lectiones 13.5-15-14.1-6 che trattano dell’habitus (cap. 
VII) e lectiones 14.7-13-15 che presentano le cause del magis et minus 
(cap. VIII); infine, la lectio 16, con la quale si conclude il commento, 
si concentra sulla generatio e si basa su una serie di excerpta dal De 
generatione et corruptione di Aristotele che erano originariamente ac-
colti come parte integrante del Liber nelle edizioni critiche di Heysse 
e Van den Eynde12, ma sono considerati estranei ad esso e catalogati 
separatamente come tali («Loci e libris de generatione et corruptio-
ne excerpti») nell’edizione critica di Lorenzo Minio-Paluello13. 

11  Comunicazione personale (email del 27 novembre 2025). Ringraziamo 
l’amico e collega Sandro Bertelli, dell’Università di Ferrara, per la fondamentale 
consulenza su questi aspetti del codice.

12  Gilbertus Porretanus, Liber de sex principiis Gilberto Porretano ascriptus, A. 
Heysse (ed.), Aschendorff, Monasterii Westfalorum 1929; Id., Liber de sex principiis, 
D. Van den Eynde (ed.), Aschendorff, Monasterii Westfalorum 1953. Si deve nota-
re, tuttavia, che l’edizione di Van den Eynde non è altro che una versione rivista 
di quella di Heysse. 

13  L’analisi dei manoscritti compiuta da Lorenzo Minio-Paluello ha dimo-
strato che tali passi sono da considerarsi estranei all’opera, in quanto aggiunte 
posteriori, inserite nei margini inferiori o negli spazi bianchi dei codici più antichi 



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    15

La struttura del testo è del tutto analoga a quella di altri commen-
ti di Gentile, come lo Scriptum super Porphyrium14. Ogni lectio si apre 
con il lemma, seguito invariabilmente dall’espressione “Postquam 
auctor” e, dopo aver dichiarato l’intenzione dell’autore “in parte 
ista”, prosegue con la divisio textus con la sua caratteristica struttu-
ra ad albero, nella quale non si manca mai di riportare i lemmi dei 
membri successivi al primo (“Secunda/Tertia ibi…”). La divisione 
assume più frequentemente una struttura bipartita, talvolta tripar-
tita, e presenta almeno in un’occasione una suddivisione quadripar-
titia; sestipartita è invece la divisione che troviamo al principio della 
quarta lezione, quella che, dopo la discussione iniziale sulla forma, 
apre la trattazione delle sei categorie aristoteliche («secundum quod 
sex sunt principia», f. 50va) che sono analizzate nel corso del LSP. 
Le formule con le quali si esegue la divisio sono abbastanza codifi-
cate nel testo e quindi facilmente riconoscibili. Alla dichiarazione 
dell’intento, infatti seguono solitamente frasi del tipo “et dividitur in 
duas/tres” oppure “et duo/tria facit”. Dopo la divisio textus, si pro-
segue quindi con l’expositio vera e propria del testo oggetto d’esame, 
che si apre sempre con la formula “in prima parte”, e si configura 
come una parafrasi più o meno libera del passaggio in questione. La 
formula “Deinde cum dicit” invece scandisce sempre il passaggio 
da una porzione di testo all’altra all’interno di una medesima lectio 
(tranne che in alcuni passaggi in cui il tema, pur all’interno della me-
desima lezione, cambia nettamente, come per esempio in apertura 
della seconda parte della lectio 13 e della lectio 14)15. 

L’analisi di Gentile è arricchita da numerosi notabilia e dubitatio-
nes. I primi servono perlopiù a comprovare il contenuto dottrinale 
appena esposto oppure a chiarire un punto terminologico, e sono 
introdotti da formule ricorrenti come: “ad evidentiam istius partis/

del LSP. Minio-Paluello, “Magister”. Minio-Paluello ha anche curato l’edizione 
critica del testo: Anonymi fragmentum vulgo vocatum “Liber sex principiorum”, L. Mi-
nio-Paluello, B.G. Dod (edd.), Desclée de Brouwer, Bruges-Paris 1966 (AL, I.6-7). 
Su quest’ultima è basata la traduzione italiana, nella quale gli estratti dal De genera-
tione sono omessi (cfr. [Gilberto Porretano], Libro dei sei principi).

14  Su cui si veda, Lambertini, La teoria delle intentiones, pp. 279-280.
15  Cfr. Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 13.5, infra, p. 166; e 

14.7, infra, pp. 175-176 (i riferimenti rinviano alla presente edizione critica).



16    Introduzione

ad cuius evidentiam/ad evidentiam huius est notandum/conside-
randum/sciendum” oppure “iuxta quod intelligendum/notandum 
est”. Ulteriori chiarimenti su questioni già affrontate nel commento 
sono spesso preceduti da espressioni quali: “ulterius est notandum/
sciendum/intelligendum”. Le dubitationes, invece, affrontano proble-
mi più generali stimolati dal testo commentato e sono generalmen-
te introdotte da un’obiezione attribuita a un ipotetico interlocutore, 
nella forma “diceret aliquis” o “dicet aliquis”. Segue poi una solutio 
contrassegnata da formule come “ad hoc est dicendum” o, in forma 
meno solenne, e ricorrendo all’uso della prima persona singolare: 
“dico ad hoc quod”. Svariate sono le formule con cui si chiude una 
lezione: tra cui “hic est intentio et finis lectionis”, “hec est sententia 
lectionis”, oppure “in hoc terminatur sententia lectionis”. Tuttavia, 
la chiusura più frequente resta la semplice espressione “et hoc est”16.

1.2. Contesto istituzionale e curriculare dell’insegnamento del 
Liber

Come già ricordato, il Liber de sex principiis, o, meglio, Liber sex prin-
cipiorum, è un’opera di logica tradizionalmente attribuita a Gilberto 
di Poitiers (Porretanus), ed è con questa attribuzione che anche Gen-
tile, come Alberto Magno prima di lui, la conobbe17. Gentile co-
nosce altri autori che prima di lui hanno attribuito l’opuscolo ad 

16  Abbiamo considerato la presenza di queste formule di chiusura come chia-
ra indicazione della fine di una lectio, senza tener conto dell’uso di maiuscole (mi-
niate o meno) come possibile indizio dell’inizio di una lectio. Lo stesso vale per la 
formula “Postquam auctor” che, pur essendo presente all’inizio di ogni lectio, indi-
ca in alcuni casi (vedi nota precedente) il cambio di tema (di solito corrispondente 
a un cambio di capitolo): l’unità della lectio, ciascuna delle quali include dai 15 ai 20 
capoversi, sembra essere dettata non tanto dall’unità tematica, quanto piuttosto 
dal tempo disponibile ogni giorno al magister per sviluppare il proprio commento 
del testo. Come si vedrà, questa ipotesi si fonda sull’ipotesi che questa reportatio 
segua l’andamento di un corso effettivamente tenuto da Gentile da Cingoli, cui il 
responsabile del testo originario avrebbe assistito.

17  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 1.5, infra, p. 62: «Causa 
efficiens, sicut recitat, fuit quidam frater de ordine Predicatorum qui vocatus est 
Gilbertus Porretanus».



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    17

Aristotele, ma rigetta quest’attribuzione, osservando che lo Stagi-
rita non avrebbe commesso gli errori che sono invece rilevabili nel 
LSP18. Il Liber, come suggerito da Lorenzo Minio-Paluello in un suo 
autorevole studio19, sembra essere il frutto della manipolazione di 
un’opera più sistematica e ampia sulle Categorie composta nel XII 
secolo, ‘ritagliata’ poi per costituire un complemento delle Cate-
gorie aristoteliche. Scopo riconosciuto dell’opera, così come la co-
nosciamo, è infatti quello di fornire una trattazione più dettagliata 
di tutte quelle categorie – actio, passio, quando, ubi, positio e habitus 
– su cui Aristotele si era soffermato soltanto sommariamente nella 
sua opera, colmando così quella che doveva essere percepita dai 
maestri medievali come una lacuna dottrinale nel corpus della logi-
ca vetus. Come spiega lo stesso Alberto Magno, nel suo commen-
to al LSP, l’opuscolo era inteso «ad faciliorem intellectum eorum 
quae in libro Predicamentorum succinte dicta esse videbantur»20. 
Qualcosa di molto simile ci dice Gentile nel proemio del proprio 
commento21, indicando fin dall’inizio una delle fonti principali cui 
Gentile attinge per l’interpretazione dell’opuscolo22.

Incluso nel 1252 tra i testi obbligatori per la Natio Anglicana 
all’Università di Parigi23, il Liber non compare però negli statuti 

18  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 4.11, infra, p. 93: «iste 
[scil. auctor libri sex principiorum] in tantum est conatus sequi Philosophum et 
modum eius quod aliqui antiquorum posuerunt hunc librum factum fuisse ab Ar-
istotele; tamen hoc non est verum, quia iste homo erravit in istis sex principiis, sed 
non est probabile quod Philosophus erravisset; et ideo iste liber non est Aristotelis». 
Come in altri casi, in cui Gentile critica posizioni di precedenti commentatori, allo 
stadio attuale della ricerca, non è stato possibile indicare a chi Gentile si riferisca.

19  Minio-Paluello, Magister sex principiorum, pp. 548-559. 
20  Albertus Magnus, De sex principiis, I 1, R. Meyer (ed.), Aschendorff, Mon-

asterii Westfalorum 2006 (Alberti Magni Opera omnia, I/2), p.  1, 14-22: «Sicut 
autem in Praedicamentorum libro secuti et prosecuti sumus scientiam Aristotelis, 
sic in hoc libro sequemur Gilbertum Porretanum, qui ea quae de sex principi-
is dicuntur, invenit et composuit ad faciliorem intellectum eorum quae in libro 
Praedicamentorum succincte dicta esse videbantur. Quae quamvis omissa esse 
potuissent, tamen propter utilitatem studentium hunc laborem assumpsimus».

21  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 1.3, infra, pp. 60-61. 
22  Su cui si veda anche più avanti.
23  H. Denifle, E. Châtelain (edd.), Chartularium universitatis Parisiensis, ex 

typis fratrum Delalain, Parisiis 1889, t. I, p.  228: «Insuper quod audiverit libros 



18    Introduzione

dell’Università di Bologna del 1405, almeno non tra i testi della Ars 
vetus destinati all’insegnamento ordinario, che sono esattamente 
quelli che sono oggetto dello Scriptum super Artem veterem di Gen-
tile così come tradito dai tre testimoni fiorentini: «De arte autem 
veteri primo legat librum Porfirij, exceptis comunitatibus, postea 
librum Predicamentorum, postea librum Periermineas totum»24. Il 
commento di Gentile al Liber doveva quindi esser stato letto extra-
ordinarie25. Come aveva già notato Maierù, nella rubrica XXXVII 
degli statuti, si parla infatti di “leggere straordinariamente quei libri 
di logica…che”, proprio come il Liber sex principiorum, «non sono 
letti ordinariamente [legere extraordinaire illos libros loyce…qui non le-
guntur ordinarie]»26. Sempre Maierù27 ci ricorda che era questo un 
compito che poteva essere assegnato a un doctor (per 15 solidi) o 
ad un repetitor (per 10 solidi o meno), la cui retribuzione variava 
non solo in base allo specifico accordo raggiunto con gli studen-
ti, ma anche in base alla lunghezza e alla qualità della lezione28. 

Aristotilis de Veteri logica, vidilicet librum predicamentorum et librum periarmeneias 
bis ad minus ordinarie, et semel cursorie; librum sex principiorum, semel ordinarie 
ad minus et semel cursorie, vel si non cursorie, ad minus ter ordinarie».

24  C. Malagola (ed.), Statuti delle Università e dei Collegi dello Studio Bolognese, 
Zanichelli, Bologna 1888, p. 251. A. Maierù, La logica nell’età di Cavalcanti, in M.L. 
Ardizzone (ed.), Guido Cavalcanti tra i suoi lettori, Cadmo, Fiesole (FI) 2003, p. 30: 
«Ars / dialectica / logica vetus comprende, oltre alle Categorie, alcune monografie 
di Boezio (come il De divisionibus), e il Liber sex principiorum, ben noto a Dante; 
quest’ultima opera è stata inserita nei programmi durante il secolo XII per integra-
re la trattazione delle Categorie, che nel testo aristotelico è principalmente centrata 
su sostanza, quantità, relazione, qualità». Sull’unico riferimento a quest’opera da 
parte di Dante, si veda, oltre a Minio-Paluello, Magister sex principiorum, 536, il 
recente S. Pelizzari, “Nelli occhi della filosofia”. La logica nell’opera di Dante Alighieri, 
Brepols, Turnhout 2025, pp. 81-89.

25  C. Marmo, Gentile da Cingoli e il suo ambiente tra filosofia e saperi medici, in C. 
Crisciani, R. Lambertini, R. Martorelli Vico (a cura di), Parva naturalia. Saperi 
medievali, natura e vita, Istituti Editoriali e Poligrafici Internazionali-Università di 
Macerata, Pisa-Roma 2004, pp. 19-49, in part. p. 23.

26  A. Maierù, University Training in Medieval Europe, Brill, Leiden 1994, p. 95, 
in riferimento a Malagola (ed.), Statuti delle Università, pp. 251-252.

27  Maierù, University Training in Medieval Europe, pp. 50-51.
28  Maierù, University Training in Medieval Europe, p. 116 (che corrisponde a 

Malagola (ed.), Statuti delle Università, p. 252). 



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    19

Se quindi il Liber non è né prescritto né menzionato tra i libri di 
logica letti ordinariamente che sono elencati nella rubrica XXX-
VII dello statuto, esso è tuttavia esplicitamente menzionato nella 
rubrica successiva, la XXXVIII, nella quale si stabilisce lo specifico 
compenso dovuto per la lettura extraordinarie delle opere del corpus 
Aristotelico (De salario volentium legere aliquos libros extraordinarie, et 
de ordine servando in lectura dictorum librorum). Le indicazioni con-
tenute in questa rubrica, sia riguardo a chi sembra fosse solito leg-
gerlo sia circa il compenso previsto per la lettura, sembrerebbero 
suggerire che il Liber non occupasse certo una posizione centrale 
nel curriculum di studi bolognese. Da un lato, esso è menzionato 
tra testi – come i libri dei Secondi analitici – che non erano letti 
ordinarie e che, per prassi, sembra venissero assegnati a uno schola-
ris o repetitor, anziché a un doctor29. Dall’altro lato, non si può non 
notare che la retribuzione fissata per la lettura del Liber è di appena 
5 soldi bolognesi, la stessa che un doctor riceveva per la lettura extra-
ordinarie “dei libri minori [librorum parvorum]” – cioè, il compenso 
più basso stabilito dagli statuti dell’università per una lettura extra-
ordinarie. A conferma di ciò, rileviamo, sulla scorta di quanto già 
notato da Stefano Pelizzari, che lo stesso Angelo d’Arezzo nel suo 
Scriptum super Porphirium, si riferisce al Liber sex principiorum come 
ad uno dei libri secundarii del curriculum di studi, il cui fine ultimo 
è la mera perfecta cognitio delle Categorie aristoteliche ed il bene esse 
della logica stessa30. Lo stesso ripete Gentile nello Scriptum super 
Porphirium31, così come nel proemio del proprio commento al LSP: 

29  Malagola (ed.), Statuti delle Università, p. 252.
30  Angelus de Aretio, Scriptum super Porphyrium, ms. Città del Vaticano, Biblioteca 

Apostolica Vaticana, Vat. lat. 4472, f. 4rb (cfr. Pelizzari, “Nelli occhi della filosofia”, p. 82, n. 142).
31  Gentilis de Cingulo, Scriptum super Porphyrium, Prohemium, mss. Firen-

ze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. soppr., A.4.48 (= A), f. 1rb; F.4.49 (= F), 
f. 1rb; J.10.30 (= J), f. 1rb: «Si qui vero (om. F) sicut alii libri loyce (om. F) non sunt ad 
esse loyce (om. A), sed solum (om. F) ad bene esse et omnes ordinantur ad predictos 
libros, sicut est (om. A) liber Porphyrii, liber (om. J) Sex principiorum, (liber, add. F) 
Topicorum Boethii, (et, add. F) Divisionum Boethii (om. F) et Sillogismorum [sin]
categoricorum et ypoteticorum et Tractatuum (sicut cathegoricarum sillogismos 
et ypotheticos et Tractatus, J)». (cit. da A anche in Pelizzari, “Nelli occhi della filo-
sofia”, p. 82, n. 142).



20    Introduzione

quia in libro Predicamentorum determinatum est de istis breviter, 
ideo iste valens homo ad illa aspiciens tradidit cognitionem de istis, 
non tamen quod iste liber non sit completus quantum spectat ad 
considerationem loycam, quia sufficit cognoscere illa quantum ad 
considerationem presentem solum exauritur, sicut Aristotiles fecit 
adhuc ut ex ipsis formemus propositiones. Et ideo iste liber est 
solum de bene esse loyce et non de esse32. 

Ci si potrebbe legittimamente chiedere a questo punto perché 
un doctor loyce come Gentile si sarebbe prestato alla lettura del LSP, 
se effettivamente, come appare dalle disposizioni statutarie bolo-
gnesi, la lettura del LSP sembrerebbe essere stata solitamente as-
segnata ad un repetitor o addirittura a uno scholaris. Se da una par-
te non disponiamo di elementi sufficienti per spiegare in maniera 
esaustiva quest’incongruenza tra le disposizioni statutarie del 1405 
e la prassi accademica effettiva – e certo non si può escludere che 
gli statuti del 1405 non riflettessero in maniera fedele la realtà ac-
cademica in cui operava Gentile tra la fine del XIII e l’inizio del 
XIV secolo –, dall’altra possiamo attenerci a quanto ci dice Gentile 
stesso nel proemio del suo commento al Liber circa le motivazioni 
che stanno alla base della stesura del LSP: 

et ideo tunc, cum ista de quibus est scientia Libri sex principiorum sint 
entia facta a natura et non contingentia, et intellectus noster sit natus 
cognoscere omnia entia, ideo fuit tunc conveniens tradere cognitio-
nem de istis entibus, nec ipsa sunt frustra, quia nisi essent cognita 
essent frustra; et ideo dicebat Commentator, secundo Metaphysice, 
nisi substantie separate essent nate cognosci ab intellectu nostro, ipse 
essent frustra; et ideo nisi de istis esset scientia, multo magis essent 
frustra, et ideo necessarium fuit de istis tradere scientiam33.

In primo luogo, in questa sede, Gentile suggerisce che il compito 
della scienza in generale, e quindi del proprio operato, sia quello di 
dare conto di tutti gli enti necessari (non contingenti) prodotti dalla 
natura, tra i quali egli annovera, esibendo un atteggiamento chiara-
mente realista (condiviso con filosofi e logici della fine del XIII seco-

32  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 1.3, infra, p. 61.
33  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 1.2, infra, p. 60. 



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    21

lo), anche le categorie aristoteliche (incluse le sei trattate nel LSP). Se 
queste categorie non fossero conoscibili dall’intelletto e di esse non 
ci fosse quindi alcuna scienza – ci dice Gentile –, esse risulterebbe-
ro vane (frustra). La redazione di un commento al LSP, dopo quello 
alle Categorie e all’Isagoge, ai quali Gentile come vedremo rinvia più 
volte esplicitamente nel testo, costituiva dunque, alla luce di questo 
orientamento spiccatamente realista, un’operazione teoreticamente 
coerente e metodologicamente necessaria. Se infatti le categorie ari-
stoteliche possiedono uno statuto di realtà naturali necessarie – e non 
sono mere costruzioni concettuali, né meri strumenti linguistici –, 
allora diventa imprescindibile disporre di un apparato logico-dimo-
strativo che consenta all’intelletto di accedervi scientificamente. In 
secondo luogo, non si può escludere che Gentile intendesse così riaf-
fermare il valore teoretico di un testo che, pur essendo solitamente 
affidato ad ambiti marginali della didattica nello studium bolognese, 
continuava a suo avviso a rivestire un ruolo importante nella forma-
zione logica di base. Nel commento letterale fa inoltre riferimento 
alla possibilità di discutere anche delle questioni suscitate dall’inter-
pretazione del testo stesso34: non risulta tuttavia che questioni di Gen-
tile sul LSP siano state effettivamente discusse o si siano conservate.

Nonostante questa posizione marginale nel curriculum bolo-
gnese – era letto soltanto extraordinarie, affidato per lo più a repeti-
tores o scolari piuttosto che a doctores, e retribuito con il compenso 
più basso fissato dagli statuti – la sua fortuna non può infatti esse-
re sottovalutata. Il commento di Gentile si inserisce in una tradi-
zione di commenti che va da quelli dei maestri delle arti parigini 
della prima metà del XIII secolo (come Nicola di Parigi, Giovan-
ni Pago e Roberto Kilwardby)35, alla parafrasi di Alberto Magno36, 
a quelli dei maestri delle arti della seconda metà del XIII secolo 

34  Cfr. Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 4.14, infra, p. 95.
35  Rispettivamente conservati nei seguenti mss.: Città del Vaticano, Biblio-

teca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3011, ff. 11r-21v; Innsbruck, Universitätsbiblio-
thek, 313, ff. 130r-145r (Nicola di Parigi); Padova, Biblioteca Universitaria, 1589, 
ff.  94r-172v (Giovanni Pago; cfr. Mirabile. Archivio digitale della cultura medievale, 
s.v.); Venezia, Biblioteca Nazionale Marciana, VI.66, ff. 18v-29v; Cambridge, Pe-
terhouse, 205, ff. 37r-52r (Roberto Kilwardby; cfr. Mirabile, s.v.). 

36  Albertus Magnus, De sex principiis.



22    Introduzione

(come Martino di Dacia37, un non meglio noto maestro Durando38, 
Simone di Faversham39, Radulphus Brito40 a Parigi, e Guglielmo 
Arnaldi41 a Montpellier, oltre a diversi anonimi42), senza contare il 
richiamo dantesco nel primo libro della Monarchia43, e i commen-
ti composti nel XIV secolo in diverse università e studia conven-
tuali europei (da parte di Antonio Andrea44, Roberto di Parigi45,  

37  Martinus de Dacia, Quaestiones super librum Sex principiorum, H. Roos 
(ed.), C.E.G. Gad, København 1960 (Martini de Dacia Opera, 1), pp. 265-315.

38  Durandus (Monacensis), Quaestiones super librum Sex principiorum, ms. 
München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 18917, ff. 41a-49a + 27a-28a (distinto 
dal Durando di Alvernia che è solitamente associato alle opere logiche di Simone 
di Faversham, cfr. A. Tabarroni, Nuovi testi di logica e di teologia in un codice paler-
mitano, in L. Bianchi (a cura di), Filosofia e teologia nel Trecento. Studi in ricordo di 
Eugenio Randi, FIDEM, Louvain-la-Neuve 1994, pp. 337-366).

39  Simon de Faversham, Expositio super librum Sex principiorum, ms. Oxford, 
Merton College 288, ff. 1r-34r.

40  Radulphus Brito, Quaestiones super librum Sex principiorum, versione B 
(rimaneggiata da un misterioso Hytpibbius): ms. Nürnberg, Stadtsbibliothek, 
Cent. V.21, f. 111rb-124va; versione A (contaminata con B): mss. Bruxelles, Bib-
liothèque Royale “Albert Ier”, 2910 (3540-47), ff.  134r-163rb; Padova, Biblioteca 
Antoniana, XX.457, ff. 61ra-75rb; e Salamanca, Biblioteca General Histórica de la 
Universidad, 2350, ff. 46vb-54vb. Charles Girard ne sta curando l’edizione critica.

41  Si veda G.A. Gondras, Un commentaire avignonnais sur le Liber de sex princi-
piis attribué à ‘maître Vital’, «Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen 
Âge» 42 (1975), pp. 183-317. 

42  Tra questi, sembra essere interessante il commento anonimo contenuto 
nel ms. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14460, ff.  174ra-188ra, che 
conserva diversi commenti a opere di logica da parte di Nicola di Parigi.

43  Dante, Monarchia I.9 3-4, P. Chiesa, A. Tabarroni (edd.), Salerno Editrice, 
Roma 2013, pp. 38-40: «Ad evidentiam subassumpte sciendum quod iustitia, de se 
et in propria natura considerata, est quedam rectitudo sive regula obliquum hinc 
inde abiciens; et sic non recipit magis et minus, quemadmodum albedo in suo 
abstracto considerata. Sunt enim huiusmodi forme quedam compositioni contin-
gentes et consistentes simplici et invariabili essentia, ut Magister Sex principiorum 
recte ait». Cfr. Minio-Paluello, Magister Sex Principiorum, p. 536; e, più recente-
mente, Pelizzari, “Nelli occhi della filosofia”, pp. 81-89.

44  Antonius Andreas, Scriptum super librum sex principiorum, Venetiis 1508.
45  Robertus Parisiensis, Commentarius super libro Sex principiorum, ms. München, 

Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14246, ff.  67r-82v (M. Grabmann, Mittelalterliches 
Geistesleben, vol. II, Hueber, München 1936, pp. 229-230, indica come datazione la metà 
del secolo XIII, seguito da Girard, L’objet du Liber sex principiorum, p. 100; Minio- 
Paluello, Magister Sex Principiorum, p. 542, indica invece una data intorno al 1300).



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    23

Walter Burley46, o Graziadio da Ascoli47). La continuità di questa 
tradizione di commenti dimostra, in generale, il perdurante inte-
resse suscitato da quest’opuscolo non solo nel basso medioevo48, 
ma anche durante i primi secoli della modernità, a causa delle dot-
trine in esso esposte, che finiscono per ritrovarsi discusse nel com-
mentario conimbricense sulla logica aristotelica del 1606 (In univer-
sam dialecticam Aristotelis) e persino da Leibniz nel quarantottesimo 
capitoletto della sua Modanologia49.

1.3. Ipotesi di datazione

Pochissimi sono, purtroppo, gli elementi a nostra disposizione 
per una datazione precisa del commento di Gentile da Cingoli 
al Liber sex principiorum. Affidarsi a indizi di carattere esterno al 
commento non ci è di molto aiuto, giacché le notizie biografi-
che di cui disponiamo su Gentile sono notoriamente scarse50. Da 
questo punto di vista non possiamo che riprendere quanto già 
osservato da Andrea Tabarroni circa le date approssimative del 
magistero di Gentile da Cingoli a Bologna51. Se il commento al 

46  Gualterus Burlaeus, Expositio super artem veterem, Venetiis 1497, ff. h2va-
k3ra.

47  Gratiadeus de Esculo, Super totam Artem veterem, Venetiis 1491 e 1495 (e 
almeno 4 mss. fiorentini, cfr. Mirabile, s.v.).

48  Sulla ricezione del Liber tra il XIII e XIV secolo, oltre alle indicazioni di 
Minio-Paluello, Magister Sex Principiorum, pp. 539-546 e 563, si vedano C. Girard, 
Les catégories d’action et de passion dans le Livre des Six principes et quelques-uns de ses 
commentateurs, «Documenti e studi sulla tradizione filosofia medievale» 27 (2016), 
pp. 239-271; C. Girard, L’objet du Liber sex principiorum d’après ses commentateurs 
(c. 1230-1337), «Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Âge» 86/1 
(2019), pp. 97-140, in part. pp. 99-100; C. Marmo, Actio e agere nei commenti modis-
ti al Liber sex principiorum di fine XIII secolo, «Medioevo» 49 (2024), pp. 163-186.

49  Paparella, Introduzione, pp. 5-7.
50  Sulla vita di Gentile e le sue opere si vedano: L. Marchegiani, Gentile da 

Cingoli, in Enciclopedia filosofica, seconda ed., Sansoni, Firenze 1968, s.v.; S. Gentili, 
Gentile da Cingoli, in Dizionario Biografico degli Italiani, Istituto dell’Enciclopedia 
Italiana, Roma 1999, s.v.; V. Sorge, Gentile da Cingoli, in Enciclopedia filosofica, V. 
Melchiorre (a cura di), Bompiani, Milano 2006, s.v. 

51  Tabarroni, Gentile da Cingoli e Angelo d’Arezzo sul Peryermeneias, pp. 407-410. 



24    Introduzione

Liber, insieme agli altri testi facenti parte del corso sull’ars vetus, 
fosse effettivamente riconducibile al periodo in cui Gentile inse-
gnò a Bologna52, come appare del tutto plausibile, si potrebbero 
fissare come terminus post quem gli anni immediatamente prece-
denti al 129553 – data alla quale risale il contratto con Guglielmo 
di Dessara – e come terminus ante quem il 1334, anno in cui Urbano 
Averroista lo menziona come già defunto nel suo commento al 
commento di Averroé alla Fisica54. 

Qualche indicazione in più sulla questione può forse essere ri-
cavata dal famoso contratto del 20 marzo 1295 stipulato in casa di 
Taddeo Alderotti tra Gentile da Cingoli e il maestro Guglielmo da 
Dessara che, come accennato prima, costituisce uno dei pochi ele-
menti sicuri circa l’insegnamento bolognese di Gentile55. Come ave-
va già notato Tabarroni56, al momento della stipula del contratto, 
Gentile doveva evidentemente aver già avviato la propria attività 
d’insegnamento a Bologna, anche se “probabilmente non da molto tem-
po se, come si desume dal contratto …, egli non aveva ancora un suo 
repetitor”: «Item quod repetitores magistri Jentilis, qui essent, vel ve-
lent (sic) esse si ipse legeret, tractentur a dicto magistro Guillielmo 
quantum ad honera sicud sui proprij, et scholares eodem modo»57. 
Potenzialmente non irrilevanti potrebbero anche essere i termini di 

52  Cfr. ibidem, p. 409.
53  Marchegiani, L’Aristotelismo latino di Gentile da Cingoli, p. 84, crede si possa 

anticipare il terminus post quem al 1292. 
54  C.J. Ermatinger, Urbanus Averroista and Some Early Fourteenth Century Phi-

losophers, «Manuscripta» 11/1 (1967), pp. 3-36. 
55  Il documento ci è trasmesso nei Memoriali del Comune di Bologna (Me-

mor. Com. 1295, Mem. Petri de Floranis, f. 47) pubblicato in M. Sarti e M. Fatto-
rini, De claris Archigymnasii Bononiensis professoribus a saeculo XI usque ad saeculum 
XIV, a cura di C. Albicini e C. Malagola, Ex officina regia Fratrum Merlani, Bo-
noniae 1889-1896, vol. II, pp. 231-232.

56  Tabarroni, Gentile da Cingoli e Angelo d’Arezzo sul Peryermeneias, p.  408 
(corsivi nostri).

57  Sarti e M. Fattorini, De claris Archigymnasii Bononiensis professoribus, vol. 
II, p. 232. Il primo repetitor magistri Gentilis di cui si abbia notizia è un certo Bettino 
di Castello, menzionato in una lista di testimoni del 1302, pubblicata da L. Colini 
Baldeschi, Lo Studio di Bologna e la Marca d’Ancona, «Studi e memorie per la storia 
dell’Università di Bologna» 5 (1920), pp. 67-135, in part. p. 130.



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    25

questo accordo “de tradenda philosophia”58. Con questa sottoscri-
zione Gentile da Cingoli, allora già doctor in logicha, si impegnava 
per un intero triennio (dal 1295 al 1298, quindi, considerando la data 
di stipula del contratto) su più fronti: 1) innanzitutto, ad insegnare 
extraordinarie filosofia agli allievi di Guglielmo di Dessara, anch’e-
gli doctor in eadem scientia, ossia in logica; 2) a spartire con lui un 
quarto dei proventi derivati da tale insegnamento; 3) ed infine a non 
leggere ordinarie in logica, insegnamento questo che sarebbe stato 
prerogativa di Guglielmo per tutta la durata del contratto. Con tut-
te le cautele del caso, è possibile avanzare qualche ipotesi partendo 
da questi dati. Se, come suggeriscono queste clausole del contratto, 
Gentile non insegnò ordinariamente logica almeno fino al 1298; e 
se, stando alle norme statutarie del 1405, sia le Categorie che l’Isagoge 
erano tra i libri dell’ars vetus letti ordinariamente nello studium bo-
lognese – allora la posteriorità del commento al Liber rispetto agli 
altri commenti componenti lo Scriptum ci permette di fissare come 
terminus post quem per la lettura del Liber proprio il 1298. Se nel 1295 
Gentile aveva preso solamente da poco ad insegnare a Bologna, è 
difatti poco probabile che egli avesse avuto il tempo necessario per 
comporre i commenti all’Ars vetus prima di quella data. 

Altrettanto scarsi sono purtroppo anche gli elementi interni al 
commento di Gentile che ci permettono una più precisa colloca-
zione cronologica dell’opera. Qualcosa si può dire tuttavia circa la 
datazione relativa del commento al Liber. La presenza di riferimen-
ti all’interno del testo ad altri commenti dello Scriptum super artem 
veterem – un solo riferimento al commento all’Isagoge di Porfirio59, 
svariati a quello alle Categorie60 – suggeriscono evidentemente 

58  Gentili, Gentile da Cingoli, p. 157. 
59  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 3.3, infra, p. 82: «for-

ma substantialis advenit enti in potentia, forma autem accidentalis advenit enti in 
actu, sicut longe declaravimus in Porphyrio». Sebbene qui Gentile si riferisca al suo 
commento all’Isagoge, il riferimento corretto potrebbe essere al suo Scriptum super 
Predicamenta, lect. 23, ms. Firenze, BNC, Conv. soppr., J.10.30 (= J), f. 42ra. 

60  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 3.7, infra, p. 86: «sed 
nunc restat dare sufficientiam istorum sex principiorum, sed hoc est expeditum 
in Predicamentis in sufficientia eorum; ideo nunc obmittam». Qui il riferimento è a 
Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 4, J f. 20rb-va. Si veda anche 



26    Introduzione

che Gentile dovette leggere il Liber sex principiorum extraordina-
rie soltanto dopo questi testi, che, stando a quanto previsto dagli 

Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 4.4, infra, p. 88: «Causa huius 
esse potest, sicut dictum fuit in Predicamentis de qualitate, quia plures actiones 
reperiuntur in nobis quam in aliis rebus hic inferius». Il riferimento qui è a Gentilis 
de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 23, J f. 41rb-va: «Sed tu dices: quare 
dicit ipse ‘dicimur’ in prima particula, et dixit ‘dicuntur’ in tertia particula? Ad hoc 
datur communiter satis competens solutio, quia in nobis hominibus reperiuntur 
omnes modi qualitatis, non autem in aliis rebus // a nobis, quia virtutes et scientie 
solum reperiuntur in nobis». Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 9.4, 
infra, p. 128: «nos videmus quod qualitas que immediate fundatur in quantitate nec 
suscipit magis nec minus, sicut forma et figura, que sunt de quarta specie qualitatis, 
sicut declaratum fuit alibi». Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, 
lect. 28, J 49vb: «causa quare triangulus et quadrangulus et alie figure non solum 
in se, sed in comparatione ad subiectum non suscipiunt magis, nec minus est quia 
triangulus et quecumque figure immediate fundantur in quantitate et secundum 
quantitas non scuscipiunt magis nec minus». Gentilis de Cingulo, Reportationes 
super LSP, lect. 11.3, infra, p. 152: «Est etiam considerandum quod sermo hic factus 
de loco veritatem non habet, sicut dictum est in Predicamentis, quia locus secun-
dum veritatem non est corpus». Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predica-
menta, lect. 13, J 30va-b. Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 11.14, 
infra, p. 153: «si essetis memores eorum que dicta fuerunt vobis in Predicamentis, 
non oporteret me amplius loqui de hac materia», si riferisce probabilmente a Gen-
tilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 16, J 33vb. Gentilis de Cingulo, 
Reportationes super LSP, lect. 11.15, infra, p. 154: «sicut dicebatur de magno et par-
vo in Predicamentis, ita etiam est intelligendum de sursum et deorsum hic». Cfr. 
Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 16, J 33vb-34ra. Gentilis 
de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 12.4, infra, p. 156: «illud quod est pro-
prie et per se in predicamento debet significari per modum essentie, sicut alias est 
declaratum». Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 27, J 47vb: 
«illud quod dicitur esse per se in predicamento et directe debet habere modum pre-
dicandi in quid vel subiciendi; et quantum ad hoc genus et species et individuum 
ponuntur in predicamento […]». Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 
15.11, infra, pp. 186-187: «ipsum quantum dupliciter potest considerari, sicut alias 
dictum est in Predicamentis: uno modo absolute et secundum se, et sub ratione 
qua quantum; alio modo sub ratione qua ipsum consequitur formam aliquam na-
turalem determinatam». Il riferimento è probabilmente a Gentilis de Cingulo, 
Scriptum super Predicamenta, lect. 17, J f. 34va: «possumus considerare quantitatem 
in dependentia ad subiectum, sicut quantum, et istud potest considerari dupliciter. 
Uno modo secundum quod informat subiectum suum absolute, nullo modo con-
siderando ibi extensionem aliquam […] Sed si consideremus illud quantum secun-
dum quod consequitur aliqua formam naturalem alicuius speciei […]».



I. Le Reportationes super libro Sex principiorum    27

statuti, dovettero invece essere stati letti ordinarie. Inoltre, si può 
osservare, mancano totalmente i riferimenti al commento al De 
interpretatione, anche là dove sarebbe stato più che ovvio, come 
nella discussione sull’oratio come sostrato dei valori di verità61. Il 
commento al De interpretatione, ricordiamo, è l’unico testo dello 
Scriptum super artem veterem a non essere tradito dal ms. di Sala-
manca, dove è invece sostituito dal commento di Tommaso d’A-
quino; si può quindi avanzare l’ipotesi che esso sia stato raccolto 
dal reportator tra il corso in cui ha commentato le Categorie e quel-
lo di commento al De interpretatione62. 

A cavallo tra la colonna a e la colonna b della carta 56r della de-
cima lezione (sulla categoria dell’ubi), troviamo un altro interessan-
te riferimento. Dopo aver discusso quanto Aristotele afferma nel 
libro II e III del De anima circa la divisibilità dell’anima e il principio 
di esclusione spaziale («scilicet quod duo corpora non possent esse 
simul in eodem loco», f. 56rb), Gentile ricorda che la tesi contra-
ria era stata avanzata sulla base della distinzione tra corpi grossi e 
sottili «in quodam meo antiquo scripto super isto libro» (f. 56rb). 
Ad un primo sguardo, si potrebbe pensare che il riferimento possa 
qui essere a quel commento al De anima scritto da Gentile a cui era 
già stato individuato “un probabile riferimento”63 nella lectio 21 del 
commento di Gentile alle Categorie64. Ma è molto più probabile che 

61  Cfr. Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 2.3, infra, pp. 72-73.
62  Il reportator fa riferimento al corso effettivamente tenuto dal magister in un 

inciso in cui giustifica la mancanza di alcuni notabilia a causa di un suo ritardo alla 
dodicesima lezione: «In ista parte deficiunt quedam notabilia, quia non fui quando 
magister incepit lectionem» (Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 
12.1, infra, p. 155). 

63  Marmo, Gentile da Cingoli e il suo ambiente, p. 23. 
64  Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 17, J f. 39rb: «Iux-

ta quod sciendum quod sensus duo potest nominare. Uno modo virtutem illam 
per quam sentimus, scilicet gustum, visum, tactum et sic de aliis, et isto modo 
non intelligitur hic, eo quod talis sensus non est in genere relationis, sed potius 
substantie vel qualitatis (sed de hoc visum est alias, quia \in/ secundo De an-
ima)». Come si è osservato «se si trattasse di un semplice riferimento all’opera 
aristotelica, Gentile farebbe ricorso a un’altra modalità espressiva, esemplificata 
dal seguente passo: secundum quod patet primo Posteriorum ubi dicit Philosophus […]» 
(f. 41vb). Marmo, Gentile da Cingoli e il suo ambiente, p. 23, n. 18. Si noti che anche 



28    Introduzione

con quel “meo antiquo scripto” Gentile si stia semplicemente rife-
rendo ad un codice più antico contenente un commento non al De 
anima ma più verosimilmente al LSP, che era allora in suo posses-
so. È soprattutto l’uso che Gentile fa della terza persona singolare 
per indicare la tesi sostenuta nello scriptum (“dicebat”) a rendere 
più verosimile questa ipotesi. Certo, se così non fosse, si dovrebbe 
provvedere a spiegare per quale motivo la tesi sostenuta in questo 
commento circa la compresenza di due corpi nello stesso luogo 
appaia tanto estranea al Gentile commentatore del LSP da fargli 
dire di essersi una volta (“semel”) imbattuto (“inveni”) in essa in 
passato65. Qui come altrove, è evidente che osservazioni di questo 
genere si mantengono nell’ordine dell’ipotetico, almeno finché 
non emergeranno dati più concreti di quelli di cui disponiamo al 
momento della stesura di questa introduzione. 

Jan Pinborg era convinto che Gentile da Cingoli avesse scritto un commento al 
De anima (cfr. J. Pinborg, Die Entwicklung der Sprachtheorie im Mittelalter, Aschen-
dorff  & Frost-Hansen, Münster 1967, p. 97, n. 11). Come nota R. Hissette (Note sur 
Gentile da Cingoli, «Recherches de théologie ancienne et médiévale» 66 [1979], pp. 
224-228, in part. p. 225), tuttavia, egli aveva scambiato la quaestio di Gentile «utrum 
species sensibilis vel intelligibilis habeat virtutem alterandi corpus ad caliditatem 
vel frigiditatem» per un commento al De anima. 

65  Gentilis de Cingulo, Reportationes super LSP, lect. 10.5, infra, p. 140: «In-
veni tamen semel in quodam meo antiquo scripto super isto libro quod dicebat 
quod duo corpora poterant esse in eodem loco, et dicebatur ibi quod corpora sunt 
duplicia, scilicet grossa et subtilia».



29

Capitolo II

Una panoramica sui notabilia del commento

In ciò che segue daremo conto, a grandi linee, dei contenuti dei no-
tabilia proposti da Gentile nel commentare il testo del LSP, ciò che 
può contribuire a mappare le problematiche affrontate nei com-
menti a quest’opera per chi in futuro voglia cimentarsi in un con-
fronto a più voci. Seguiremo perciò la suddivisione per argomenti 
e gruppi di lectiones, come è stata proposta nel capitolo 1 e che qui 
riassumiamo nella seguente tabella:

Lectiones Argomenti LSP

1-3 Forma cap. I

4-5 Actio cap. II

6 Passio cap. III

7-9 Quando cap. IV

10-11 Ubi cap. V

12-13.4 Positio cap. VI

13.5-14.6 Habitus cap. VII

14.7-15 Magis et minus cap. VIII

16 Generatio (excerpta da Gen. corr.)

2.1. Forma

Il primo problema affrontato da Gentile nel commentare il cap. I 
del LSP è quello del titolo: perché si parla di principia e non di pra-
edicamenta? (§1.6, pp. 62-63) La risposta fa riferimento al fatto che 
si tratta di principi in quanto tutti contribuiscono all’essere delle 



30    Introduzione all’edizione

sostanze sensibili (solo l’habitus contribuisce al suo benessere, bene 
esse) e provengono dal di fuori di esse. Qui compare il primo riferi-
mento al proprio commento alle Categorie (lect. 4, J 20rb-vb), dove 
Gentile ha sviluppato la dimostrazione della sufficientia delle ultime 
sei categorie aristoteliche. Gentile rimanda a più avanti per una ul-
teriore approfondimento, ma alla fine della lectio 3, dove non rima-
ne che dimostrare la loro sufficientia, rinvia nuovamente al proprio 
commento alle Categorie omettendo di trattarne (§3.7, p. 86: «sed 
nunc restat dare sufficientiam istorum sex principiorum, sed hoc 
est expeditum in Predicamentis in sufficientia eorum; ideo nunc 
obmittam»).

Il secondo nodo problematico è individuato nel significato del 
termine forma qui utilizzato (§1.8, pp. 64-66). Gentile si oppone, in 
primo luogo, a quegli antichi filosofi che lo hanno inteso in riferi-
mento alle sole forme accidentali o alle sole forme sostanziali; e, 
in generale, a chiunque lo abbia interpretato in riferimento a una 
parte del composto di materia e forma. A suo avviso, invece, qui si 
parla della forma come di un universale, predicabile di più individui, 
che è indifferente alla distinzione tra forme sostanziali e accidentali, 
ciò che Gentile fa corrispondere alla notio totius proposta da Alberto 
Magno nella sua parafrasi1.

In questo senso, si comprende perché la forma sia detta “inva-
riabile”: considerando anche l’anima umana come forma, ne deriva 
che essa possa essere affetta da passioni (tristari, gaudere/laetari) in 
maniera solo accidentale e in quanto è unita alla materia corporea 
(§ 1.14, p. 68), essendo in sé e per essenza invariabile.

Le obiezioni a questo punto sollevate nel LSP, con i controe-
sempi dell’oratio e dell’opinione, da un lato, e della bianchezza, 
dall’altro, inducono Gentile a specificare i quattro sensi in cui l’ag-
gettivo “sostanziale” può essere usato in filosofia in riferimento: 1) 
alle sostanze; 2) a ciò che è essenziale, come la differenza rationalis 
nell’essenza umana; 3) a ciò che deriva dai principi essenziali di una 
cosa, come le sue propriae passiones (o il proprium, come risibilis); a 
ciò che può entrare nella definizione, per es. il sostrato in quella di 

1  Per i riferimenti ad Alberto Magno e ad altre fonti, si veda l’apparatus fon-
tium della nostra edizione.



II. Una panoramica sui notabilia del commento    31

un accidente (secondo la teoria corrente di derivazione averroista)2. 
In modo analogo distingue anche i sensi dell’aggettivo “accidenta-
le” (dove però si vede che la copia manoscritta manca di un senso).

In una digressione sul rapporto tra anima e corpo nell’uomo 
e negli animali bruti (§2.7, p. 75), Gentile mostra di aderire a una 
concezione della pluralità delle forme sostanziali (o delle anime) 
nell’uomo, in cui a differenza che negli animali bruti l’anima ra-
zionale non inerisce immediatamente al corpo come alla propria 
materia, ma solo mediante l’anima sensitiva. Alla fine della digres-
sione, Gentile dichiara di richiamarsi alla posizione di alcuni gran-
di pensatori (secundum sententiam magnorum), cui però altri magni 
si oppongono, sostenendo una diversa posizione (quamquam etiam 
alii magni aliter dicant). Chi siano questi magni può solo essere ipo-
tizzato: Tommaso certamente non sarebbe stato d’accordo (e può 
essere identificato con uno dei magni del secondo gruppo); Bona-
ventura sembra essere quello che più si avvicina alla posizione qui 
adottata da Gentile3.

A ciò segue una spiegazione di come interagiscano forme na-
turali e forme artificiali negli oggetti foggiati dall’uomo, come una 
casa (§ 2.10, p. 77). I materiali (legno, pietre e malta) sono di ori-
gine naturale e quindi la forma della casa (figura domus) in questo 
senso ha la propria origine nella natura; in quanto però è l’uomo 
che li combina secondo le regole dell’arte, essa deriva la propria 
origine anche dall’arte. La lectio 2 si chiude infine con una doppia 
esposizione relativa alla generazione degli universali a partire da-
gli individui come illustrazione del modo occulto di operare della 
natura cui fa riferimento l’autore del LSP (§2.14, pp. 79-80: natura 
occulte operatur). Una prima esposizione delle parole del LSP rileva 

2  Si veda in proposito C. Marmo, CATs and CSIs: Concrete Accidental Terms and 
Concrete Second Intentions in Brito’s Logical Questions, in C. Kann & C. Rode (eds.), 
Modes, Terms and Propositions. Continental versus British Traditions in Medieval Logic, 
Peeters, Leuven-Paris-Bristol 2024, pp. 145-165, in part. pp. 153-154.

3  Bonaventura de Balneoreggio, In II Sententiarum, d. 2, art. 2, q. 2, in Opera 
Omnia t. II, p. 74. Su tutto il complesso dibattito si veda R.C. Dales, The Problem 
of  the Rational Soul in the Thirteenth Century, Brill, Leiden-New York-Köln 1995. 
Ringraziamo Jacopo Lohs per i preziosi suggerimenti su questo punto (che sarà 
senz’altro degno di ulteriori approfondimenti).



32    Introduzione all’edizione

che quando si generano degli individui umani (Socrate o Platone, 
per esempio), ciò che si genera non è tanto una realtà individuale in 
quanto tale, quanto un individuo come uomo, ovvero una realtà in-
dividuale che ha in sé un’essenza generale da cui l’intelletto astrae 
l’universale. Una seconda esposizione, parte dall’analoga assunzio-
ne per cui quando si genera un uomo in esso viene “salvata” (cioè 
conservata) anche l’essenza; questa essenza tuttavia non può essere 
conosciuta per sé attraverso i sensi, ma solo per accidens, alludendo 
probabilmente a una discussione sui modi di conoscere l’essenza 
attraverso gli accidenti che trovava spazio nei commenti al primo 
libro del De anima4.

La lectio 3, infine, presenta due interessanti notabilia. Il primo 
tratta dei diversi sensi del termine subiectum che, a proposito della 
celebre distinzione tra cose che sono in un subiectum o si dicono di 
un subiectum (di cui si parla in Cat. 5 e viene ripresa dall’autore del 
LSP), può corrispondere o al sostrato cui inerisce una forma oppure 
a un (termine) inferiore (“iponimo” diremmo oggi) di cui si predica 
un (termine) superiore (“iperonimo”) (§3.3, p. 82). Il secondo no-
tabile mette in discussione la distinzione tra forme sensibili (come 
bianchezza, sapore, odore o calore) e forme insensibili, come la di-
sciplina di Socrate che si può comprendere ma non percepire coi 
sensi. Si obietta infatti che, se la disciplina è comprensibile, allora 
deve essere anche percepibile, perché – come insegna Aristotele nei 
Secondi analitici – non si conosce nulla che non passi attraverso i 
sensi. La soluzione di Gentile è abbastanza classica, dal momento 
che distingue la conoscibilità della forma in sé – e in questo sen-
so la disciplina Socratis rimane insensibile – dalla conoscibilità della 
stessa per accidens – e in questo senso la disciplina può essere per-
cepita accidentalmente in quanto Socrate manifesta i suoi pensieri 
attraverso le parole (voces), che sono percepibili attraverso l’udito, 
queste giungono al senso comune e alla fantasia e grazie all’illumi-
nazione dell’intelletto agente sono comprese dall’intelletto possibi-
le (§3.5, pp. 83-84). A questa segue una discussione sulla difficile lo-
calizzazione delle relazioni che a differenza degli accidenti assoluti 

4  Rimandiamo su questo punto a C. Marmo, Radulphus Brito on the Knowled-
ge of  Substance Through Accidents, (in stampa su Analyza i Egzistencja).



II. Una panoramica sui notabilia del commento    33

(quantità e qualità) pongono dei problemi dovuti proprio al fatto di 
essere non percepibili (§3.6, pp. 84-85). 

2.2. Actio e passio

Azione e passione sono due categorie strettamente legate e quindi 
descriveremo in questa sezione i notabilia delle lectiones 4-6 che le 
riguardano. La lectio 4 definisce in primo luogo i sensi di actio per 
individuare quello oggetto del cap. II del LSP. Se il termine actio, 
nell’Ethica nicomachea, è opposto a factio (l’agire pratico), in questo 
testo, spiega Gentile, esso è indifferente ai due sensi, ovvero riguar-
da entrambi senza distinzione (§4.2, pp. 87-88). Gentile rileva delle 
affinità nel modo in cui la categoria di actio e quella di qualitas sono 
definite (o meglio rese note attraverso altre parole: trattandosi infatti 
di generi sommi non possono essere propriamente definiti per gene-
re e differenza specifica): in entrambi i casi, infatti, si fa riferimento 
al fatto che quando siamo affetti dall’una o dall’altra siamo detti (di-
cimur) in un certo modo, rispettivamente agere o quales. Il termine 
col quale veniamo descritti costituisce il corrispettivo concreto del 
termine astratto che designa la categoria, così che agere è il concreto 
di actio così come qualis/quale è il concreto di qualitas. Essi si compor-
tano come album rispetto ad albedo, ovvero come i termini accidentali 
concreti rispetto ai loro astratti: significano cioè la stessa qualità (o 
lo stesso contenuto astratto), ma differiscono per il modo di signi-
ficare (concreto, appunto). L’uso del termine concreto per definire 
(o rendere noto) l’astratto è giustificato, secondo Gentile, dalla sua 
maggiore conoscibilità rispetto all’astratto (§4.4, pp. 88-89)5.

Rispetto alla distinzione tra azioni dell’anima e del corpo, Gen-
tile esamina diversi sensi in cui si può dire che l’anima agisca, pole-
mizzando con chi pensa che essa sia passiva quando ha sensazioni 
e che sia attiva quando elabora giudizi. Gentile ritiene infatti che 
anche nelle attività intellettive più alte, l’anima sia sempre passiva; 

5  A queste osservazioni generali se ne aggiungono altre relative ai termini di 
cui si serve il LSP (come secundum, cfr. §4.5, p. 89). Si veda anche, per un confronto 
con altri commenti, Marmo, Actio e agere nei commenti modisti, pp. 173-176.



34    Introduzione all’edizione

si può tuttavia ammettere che sia in qualche modo attiva la sua 
parte appetitiva, oppure in riferimento all’intelletto pratico o a 
quello agente, quando astrae gli universali dai fantasmata elaborati 
a partire dalle sensazioni (§4.6, pp. 89-90). Analogamente, Gentile 
procede all’esame dei sensi in cui si può dire che il corpo agisca, 
tenendo conto che ogni agente corporeo quando agisce anche pa-
tisce, dal momento che ogni azione corporea avviene per contatto 
e che questo implica sempre un “toccare” reciproco (tale agens in 
agendo tangit, et in tangendo retangitur; et quando retangitur quodam 
modo <patitur>) (§4.7. pp. 90-91).

Nei paragrafi successivi, Gentile affronta alcuni problemi sol-
levati dal testo, ovvero: se l’anima possa muovere il corpo (§4.9, p. 
91); se l’anima possa crescere; e se il luogo sia un corpo: su quest’ul-
timo punto Gentile è piuttosto netto nel dissentire dall’autore del 
LSP che, a suo dire, avrebbe seguito Aristotele in un passo delle 
Categorie in cui parlava secundum famositatem, recitando cioè un’o-
pinione diffusa che non corrispondeva alla propria. Questa sua in-
clinazione verso l’errore fa dire a Gentile che l’autore, a dispetto di 
quanto sostengono alcuni, non può essere identificato con Aristo-
tele (§4.11, pp. 92-93).

Il problema più sentito, nel contesto dei commenti al LSP, deriva 
tuttavia da un’obiezione alla possibilità che ciò che è corporeo agi-
sca su ciò che è incorporeo; questa obiezione suscita infatti il pro-
blema dello statuto ontologico delle immagini speculari, che anche 
Gentile affronta proponendo una soluzione analoga a quella avan-
zata da Radulphus Brito nel suo commento (§§4.12-13, pp. 93-94)6. 

Un secondo problema, altrettanto discusso nei commenti all’opu-
scolo, è legato alla prima proprietà dell’actio, ovvero al fatto che ogni 
azione esiste assieme al movimento e viceversa: nonostante questo 
stretto legame tra i due, occorre tenere ben distinti actio e motus, che 
qualcuno potrebbe confondere. Mentre actio è una categoria, il mo-
tus non cade in una sola categoria, ma è riconducibile, per riduzione, 
in quella in cui cade il proprio termine: ovvero alle categorie dell’ubi 

6  Si veda per un esame del dibattito sulle immagini allo specchio, di nuovo, 
Marmo, Actio e agere nei commenti modisti, pp. 177-180. Gentile non conosce gli 
scritti di Radulphus Brito, né viceversa.



II. Una panoramica sui notabilia del commento    35

(movimento locale), della qualità (alterazione), della quantità (crescita 
e diminuzione) e, se vogliamo includere anche generazione e corru-
zione, in quella della sostanza (§§4.14 e 4.16-18, pp. 94-95 e pp. 96-97).

La lectio 5 apre con il commento alla seconda proprietà dell’actio, 
che collega questa categoria con la successiva: il fatto cioè di ge-
nerare una passione. La discussione sui rapporti tra actio e passio, 
entrambe intrecciate al motus, prende diversi paragrafi che affron-
tano anche il problema di come un membro di una categoria pos-
sa produrre altri membri della medesima o di diversa categoria e 
se questo implichi una qualche priorità della categoria che genera 
su quella generata (§§5.4-6 e 5.7-8, pp. 101-104); e infine come sia 
possibile che due categorie come actio e passio siano contrarie, dal 
momento che la contrarietà è prodotta dal movimento in opposte 
direzioni e che non c’è un movimento che abbia come termine l’a-
zione o la passione (§5.14, p. 106).

La lectio 6 è, come si diceva, interamente dedicata alla categoria 
della passione. Essa si apre con una piccola polemica contro il modo 
in cui Alberto Magno caratterizza la categoria, precisando i termi-
ni della distinzione proposta da Alberto: la passio in quanto effetto 
dell’azione di un agente è una qualità, e ciò che viene detto illatio 
passionis non è altro che il movimento continuo con cui il motore 
muove il mobile7. Anche in questo caso, come nel caso dell’azione, 
Gentile precisa che non di definizione si tratta, bensì di notificatio per 
altera nomina (§6.2, p. 108). In generale, Gentile osserva che quanto 
si diceva a proposito dell’azione può essere applicato alla categoria 
della passione (§6.4, p. 109). Poiché nel testo commentato si men-
zionano le passioni dell’odio e dell’amore, una digressione è dedica-
ta all’esposizione del sistema delle passioni elaborato da Tommaso 
d’Aquino, senza menzionarlo, ma precisando che ciò non si trova 
nella parafrasi di Alberto Magno (§§6.6-7, pp. 109-110)8. La lectio 6 

7  Il testo presenta qualche problema di trascrizione, per cui si rimanda all’ap-
parato critico.

8  Sulla discussione sulle passioni a partire da Tommaso, in particolare nel com-
mento alla Retorica di Aristotele da parte di Egidio Romano, si veda C. Marmo,  
Hoc autem etsi potest tollerari… Egidio Romano e Tommaso d’Aquino sulle passio-
ni dell’anima, «Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 3 (1991), 
pp. 281-315.



36    Introduzione all’edizione

si chiude infine con osservazioni di carattere esegetico, a proposito 
del passo del LSP in cui si dice che «passio est in eo quod agitur» (3, 
32, AL 41, 20-24)9.

2.3. Quando

Ben tre lectiones (7-9) sono dedicate alla categoria del quando, defi-
nita come ciò che «l’adiacenza del tempo lascia (relinquit) nelle cose 
temporali» (LSP 4, 33, AL 42, 1), ovvero come un modo di essere (o 
forma reale) che è effetto del tempo sugli oggetti che esistono in 
esso (o sono misurati da esso). Prima di giungere a commentare 
questa definizione (§7.5, pp. 114-115), Gentile affronta un problema 
di disposizione degli argomenti nella trattazione di queste categorie 
in Aristotele e nel LSP: perché il quando è trattato prima dell’ubi? Le 
giustificazioni che danno Alberto e Simplicio non sono soddisfacen-
ti e Gentile ritiene che ciò sia determinato dal fatto che il tempo (da 
cui deriva il quando) è un principio più estrinseco del luogo (da cui 
deriva l’ubi), trattandosi di una proprietà del moto del primo mobile 
che quindi è più distante del luogo dalle cose temporali (§7.4, p. 114). 
A proposito della notificatio del quando (come si è detto, in questi 
casi non si può avere definizione in senso proprio, ma solo spiega-
zione con altre parole), Gentile sottolinea che esso non va confuso 
col tempo stesso (§7.6, pp. 115-116); illustra inoltre i due sensi di 
“istante”, rispettivamente come un qualcosa di indivisibile nel tem-
po, analogo al punto rispetto alla linea, o come un breve periodo 
del tempo presente a partire dal quale misuriamo la permanenza 
delle cose (è in questo secondo senso che se ne parla nel LSP) (§7.7, 
p. 116); e infine ribadisce la connessione del tempo col movimento, 
riprendendo temi tipici dei commenti alla Fisica (§7.9, p. 117).

La lectio 8 riprende il tema dello stretto legame del tempo col 
movimento, di cui è passio, e sottolinea come il tempo, al pari del 
movimento, sia un’entità successiva (in opposizione alle cose per-
manenti, come quelle che cadono in una categoria), che di con-
seguenza ciò che esiste in atto è solo l’istante presente (il nunc) e 

9  Anche in questo caso, il testo va verosimilmente emendato.



II. Una panoramica sui notabilia del commento    37

che il passato e il presente esistono solo nell’anima (§8.3, p. 120). 
All’obiezione che da quest’ultimo punto deriva che anche il quan-
do esiste solo nel presente, Gentile replica distinguendo, come per 
il locus (di cui ha trattato nel commento alle Categorie)10, due modi 
di essere del tempo, un esse formale e un esse materiale: il primo è 
l’essere che il tempo ha nell’anima e di conseguenza il quando che 
ne è effetto non costituisce una categoria; il secondo è quello con 
cui misuriamo le cose temporali, in cui una parte succede all’altra 
in un continuum: questo include il passato e il futuro, cade nella 
categoria di quantità ed è una realtà extra animam. Il quando che 
deriva dall’esse materiale del tempo costituisce perciò una catego-
ria (§8.4, pp. 120-121). Poiché il LSP sostiene che ovunque si tro-
vi il tempo, lì è anche il quando, viene sollevata un’obiezione che 
contesta questo punto in riferimento al primo mobile, cui il tempo 
inerisce come proprietà, poiché in esso non c’è il quando. Gentile 
risponde all’obiezione ammettendo che nel primo mobile non c’è 
il quando, dal momento che il suo movimento non ha inizio (su 
questo punto tornerà più avanti), mentre c’è in tutte le cose che 
sono misurate dal tempo, ma che hanno un inizio (e una fine, così 
che la misura ecceda ciò che è misurato) (§8.6, pp. 121-122). A una 
ripresa dell’obiezione, Gentile propone di distinguere anche tra il 
tempo come misura formale di tutto ciò che si muove (che è una 
proprietà esclusiva del primo mobile) e il tempo come misura ma-
teriale (che è proprietà delle cose di quaggiù, in istis inferioribus): il 
tempo nel primo senso è causa dei tempi nel secondo senso (ovvero 
del passato, del presente e del futuro), così come il primo mobile è 
causa delle realtà di quaggiù (§8.7, p. 122)11.

Il fatto che il tempo sia prima passato, poi presente e infine futu-
ro (in una successione regolata) non è ben comprensibile, dice Gen-
tile con una immagine piuttosto vivida e quasi caricaturale, perché 
sembra quasi che il tempo si comporti come una capra che se ne 
va in giro. E neppure la nozione di istante sembra particolarmente 
chiara, quando soprattutto si dice che l’istante indivisibile è identi-

10  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum super Predicamenta, lect. 13, J 30va.
11  Aggiunge che ciò vale anche per il rapporto tra locus e ubi (§8.8, p. 122), su 

cui tornerà nelle lectiones successive.



38    Introduzione all’edizione

co secondo la sostanza (o essenza) nel passato, nel presente e nel fu-
turo, variando soltanto secondo l’esistenza (secundum esse). Gentile 
fornisce brevemente una spiegazione (che fa dipendere gli istanti 
dai movimenti o revolutiones del cielo), ma aggiunge che nel LSP 
non si sta parlando dell’istante in questo senso. Piuttosto l’istante 
è quel breve periodo di tempo inteso come misura materiale delle 
cose temporali, cui si accennava sopra, e che è sempre identico solo 
in quanto è pensato dall’anima, mentre in realtà cambia col passare 
del tempo (§8.11, pp. 123-124). Gentile chiude la lectio 8, precisan-
do alcuni altri aspetti del quando: in primo luogo, sottolineando 
come si parli in senso largo di tempo (e di quando) semplice, ma 
non come di un indivisibile (§8.13, pp. 124-125); in secondo luogo, 
ribadendo che, a differenza del tempo da cui pure deriva, il quando 
non è un’entità successiva di per sé, ma solo per accidens (altrimenti 
cadrebbe nella categoria di quantità) (§8.15, p. 125).

La lectio 9, l’ultima dedicata al quando, presenta all’inizio una 
vera e propria quaestio a proposito della proprietà del quando di 
non essere suscettibile di aumento o diminuzione (suscipere magis et 
minus). Si succedono tre argomentazioni contrarie (§§9.2-3, pp. 127-
128), seguite da una determinatio (Dico ad hoc, §9.4, p. 128) e dalla re-
plica alle tre argomentazioni (§§9.5-7, pp. 128-130). Seguono alcune 
obiezioni relative all’altra proprietà del quando, quella di non avere 
alcun contrario, che tornano sulla questione dell’identità dell’istan-
te nel passato, nel presente e nel futuro secondo la sostanza, e della 
sua diversità secondo l’esistenza (§9.9, pp. 130-131). Sempre in ri-
sposta a un’ulteriore obiezione, Gentile precisa che il quando che 
deriva dal passato o dal presente o dal futuro è identico e simul solo 
secondo l’essere potenziale e non secondo quello attuale, dato che 
solo l’istante presente è in atto (§§9.10-11, pp. 131-132). Indagando 
sul sostrato del quando, Gentile chiarisce in che modo vada inte-
sa l’espressione aliquid cepisse (che qualcosa abbia avuto inizio): in 
un primo senso, qualcosa può avere inizio per emanazione e senza 
alcun movimento; in un secondo senso, a causa di un movimento 
o alterazione. Il primo è il caso delle realtà superiori che non sono 
misurate dal tempo, ma dall’eternità, il secondo è quello delle real-
tà inferiori, la cui misura è il tempo. Solo queste ultime sono anche 
sostrato del quando, non le prime (§9.13, pp. 132-133).



II. Una panoramica sui notabilia del commento    39

Chiudono la lectio, una digressione (in gran parte tratta dalla pa-
rafrasi di Alberto Magno)12 sul legame tra complessioni e stagioni, 
in riferimento soprattutto alla capacità di ragionare13; e un veloce 
riferimento all’errore di Aristotele (e di Averroè) che hanno soste-
nuto l’eternità del mondo14.

2.4. Ubi

Le lectiones dedicate alla categoria dell’ubi (dove) sono due. La pri-
ma si occupa della prima parte del capitolo V del LSP dedicata ai ca-
ratteri essenziali della categoria, la seconda delle sue specie e delle 
sue proprietà (essere suscettibile di intensificazione e mitigazione, e 
avere dei contrari). La lectio 10, subito dopo la descrizione della ca-
tegoria (come circumscriptio corporis procedens a circumscriptione loci), 
pone una tripartizione dei tipi di circumscriptio, derivata da Alberto 
Magno (una delle fonti principali del commento di Gentile)15: una 
è propria del corpo che accoglie l’altro corpo (corporis locantis), una 
del corpo accolto nel luogo (corporis locati) e una intermedia tra i 
due. Il dove è esattamene questa circoscrizione intermedia tra i due 
corpi, ovvero tra locus e locatum. Ciò deve essere ben compreso, ag-
giunge Gentile, dal momento che il termine locus può essere inteso 
in due modi: in un primo senso è l’ultima superficie del corpo che 
accoglie il corpo allocato e ciò è l’aspetto materiale del luogo; in un 
secondo senso, si può intendere come una forza o un’influenza che 
deriva da un corpo celeste su tale superficie. Nel primo caso il luo-
go cade nella categoria di quantità; nel secondo in quella di qualità, 
se proprio occorre classificarla (§10.2, pp. 137-138). 

Qualche paragrafo dopo, seguendo il testo del LSP, Gentile pre-
cisa che l’anima non si trova in alcun luogo di per sé, ma solo per 

12  Cfr. Albertus Magnus, De sex principiis IV 6, pp. 43-44.
13  Su cui si veda M. Stettler, Tra medicina e filosofia: il commento di Gentile da 

Cingoli al Liber sex principiorum, «Quaderni di Noctua» (in stampa).
14  Su cui si veda l’ormai classico L. Bianchi, L’errore di Aristotele. La polemica 

contro l’eternità del mondo nel XIII secolo, La Nuova Italia, Firenze 1984.
15  Albertus Magnus, De sex principiis V 1, p. 45.



40    Introduzione all’edizione

accidens (perché è collegata a un corpo). Se infatti avesse un luogo, 
sarebbe un corpo e si avrebbe la situazione impossibile di due corpi 
che occupano lo stesso luogo. Di conseguenza non ha senso chiede-
re dove sia l’anima. Lo stesso vale anche per le sostanze separate, per 
Dio (del quale chiedere dove sia è una domanda fatua), per la scienza 
e per gli universali che sono in un luogo solo per accidens. A questo 
punto, Gentile ricorda (come si diceva sopra) di aver letto in un suo 
codice antico – che presentava probabilmente un commento al LSP 
(affine a quello di un anonimo monacense, cui si è fatto riferimento 
sopra) – qualcuno sostenere che due corpi sottili possono occupare 
uno stesso luogo. Gentile rigetta questa posizione sostenendo che 
si tratta di una menzogna bella e buona, dal momento che neces-
sariamente il luogo si adegua al corpo allocato, così che ogni parte 
del luogo tocchi una parte di quel corpo. Se ci fosse un altro corpo 
si avrebbe la penetrabilità di un corpo nell’altro, scatenando una di-
visione all’infinito in atto, e ciò è impossibile (§10.5, pp. 139-141).

La questione inversa, ovvero se uno stesso corpo possa trovarsi 
in più luoghi diversi, è discussa poco più avanti, in riferimento all’e-
sempio di una stessa voce che, emessa da un essere dotato di pol-
moni e di organi fonatori, può colpire le orecchie di diversi astanti. 
Si tratta della stessa voce o di voci diverse? La soluzione di Gentile 
fa leva su una distinzione piuttosto classica: la voce non è la stessa 
per numero, ma per specie o, come si esprime Gentile, radicaliter et 
formaliter. Illustra infine questo caso facendo leva sulla tradizionale 
teoria della moltiplicazione delle specie che godono, su ispirazione 
di Avicenna, di uno statuto ontologico particolare, ovvero di un esse 
intentionale, rispetto all’esse reale che possiedono invece le sostanze e 
le altre categorie (§10.8, pp. 142-143).

Le specie dell’ubi ricalcano quelle del locus da cui deriva. Esisto-
no perciò ubi semplici e composti che derivano rispettivamente da 
luoghi semplici e luoghi composti. Occorre precisare che il luogo 
semplice è l’origine del continuum, ossia il punto. Il punto tuttavia, 
precisa Gentile, non occupa un luogo, altrimenti avrebbe delle parti 
e non sarebbe più indivisibile. In un notabile che segue la spiegazione 
del testo, Gentile precisa ancora che non bisogna intendere il luogo 
come un corpo, come sembra suggerire l’autore del LSP, dal mo-
mento che si tratta di una proprietà (cioè la superficie più esterna) 



II. Una panoramica sui notabilia del commento    41

del corpo che accoglie il corpo allocato: qui, come succede talvolta 
anche ad Aristotele, secondo Gentile, l’autore del LSP parla secun-
dum famositatem, riportando cioè l’opinione più diffusa, e non per 
esprimere una propria posizione. La divisione in luoghi semplici e 
composti, quindi, non è la divisione di un genere nelle sue specie, 
dato che il luogo semplice (il punto) non è un luogo e neppure una 
quantità, ma è piuttosto l’origine della quantità. Lo stesso vale per 
il dove che è prodotto da questo luogo che non è un ubi simpliciter, 
bensì l’origine dell’ubi (§§11.1-3, pp. 145-147).

Altri notabilia riguardano temi tipici della Fisica e del De celo, 
come per esempio se l’ottava sfera sia in un luogo oppure no, argo-
mento che Gentile discute in riferimento alle posizioni di Temistio 
e di Averroè, optando per la soluzione (negativa) di quest’ultimo 
(§§11.7-8, pp. 148-150). Altri temi analoghi (il cielo ha una posizio-
ne?) saranno ripresi anche a proposito della categoria di positio nella 
lectio 12 (§12.1, p. 155).

Riguardo alle proprietà dell’ubi, Gentile risponde a diverse obie-
zioni. Una di queste fa leva su quanto era stato detto prima, ovvero 
che c’è possibilità di ricevere il più e il meno quando c’è movimento; 
il movimento locale è esattamente un motus ad ubi, quindi la categoria 
può ricevere intensificazione e mitigazione a seconda della distanza 
dalla destinazione. La soluzione di Gentile, analogamente a quanto 
accade anche in altri casi, consiste nel distinguere in questo caso due 
tipi di ubi: uno verso il quale c’è movimento e in questo caso può su-
bire il più e il meno; uno da intendere in senso assoluto, e allora non 
può essere intensificato o mitigato (§11.9, pp. 150-151). Con uno dei 
tanti riferimenti al proprio commento alle Categorie, Gentile nega che 
l’ubi possa avere dei contrari, tuttavia deve discutere dell’opposizione 
tra sursum e deorsum che compaiono come obiezione nel testo del LSP, 
di nuovo richiamando le proprie lezioni di commento alle Categorie, 
nel caso gli studenti le avessero dimenticate (§§11.14-15, pp. 153-154).

2.5. Positio

All’inizio della lectio 12, dedicata alla categoria della positio (cap. VI), l’a-
nonimo reportator avverte di aver omesso alcuni notabilia a causa di un 



42    Introduzione all’edizione

suo ritardo all’inizio della lezione. Ciò conferma l’ipotesi che le lectio-
nes corrispondano a momenti di formazione effettivamente avvenuti 
secondo una qualche cadenza e in luoghi appositamente adibiti16. Il 
commento ad ogni modo prende avvio dalle prime parole del cap. VI e 
prosegue seguendo il testo del LSP. Il primo notabile annotato dal repor-
tator è nuovamente relativo a un problema fisico/astrologico, e cioè se 
il cielo abbia una posizione, analogo a quello esaminato nelle lectiones 
precedenti relativamente al suo luogo (§12.1, p. 155). La definizione di 
positio serve a distinguere questa categoria dall’ubi, e consiste nella orga-
nizzazione delle parti di un oggetto che deriva dall’ordine nella genera-
zione della cosa stessa (quidam situs partium et generationis ordinatio, §60, 
AL 48, 14-15). Grazie ad essa le cose si dicono essere in piedi o sedute 
(stantia vel sedentia), ruvide o lisce (aspera vel lenia) e così via. Gentile pre-
cisa, contro l’opinione di alcuni non meglio precisati17, che l’ordine nella 
generazione di una cosa non dipende dalla forma sostanziale, ma piut-
tosto dal luogo in quanto principio della generazione (secondo quanto 
diceva Porfirio)18, altrimenti si tratterebbe di una causa intrinseca e non 
estrinseca, come è per tutte le sei categorie in questione (§12.3, p. 156).

La relazione che abbiamo visto sussistere tra actio e agere vale an-
che qui: l’astratto (sessio) cade di per sé nella categoria di posizione, 
mentre il concreto (sedere) solo per riduzione: solo ciò che è signi-
ficato per modum essentie (altrove parla del modus per se stantis) cade 
propriamente in una categoria; i significati dei termini accidentali 
concreti, poiché significano per modum dependentis ad alterum, sono 
riconducibili alla categoria in cui cade il significato del rispettivo 
astratto. Qui si avverte la competenza di Gentile da Cingoli in campo 
grammaticale e il riferimento ai criteri di classificazione delle parti 
del discorso (modi significandi) propri dei modisti (§12.4, p. 156)19. 

16  In altre opere, si possono trovare anche riferimenti alla lezione del giorno 
precedente.

17  Ulteriori future ricerche potranno chiarire chi siano i referenti polemici di 
Gentile in questo commento.

18  Il riferimento a Porphyrius, Isagoge 2.1, A. Busse (ed.), Typis et impensis G. 
Reimeri, Berolini 1887, è implicito.

19  Sui modisti e la loro grammatica, si vedano J. Pinborg, Die Entwicklung der 
Sprachtheorie im Mittelalter; I. Rosier, La grammaire spéculative des Modistes, Presses 
Universitaires de Lille, Lille 1983; C. Marmo, Semiotica e linguaggio nella Scolastica: 



II. Una panoramica sui notabilia del commento    43

Ritorna, dopo aver commentato quanto dice in proposito il LSP, 
sulla natura delle proprietà dei corpi di essere ruvidi o lisci, ripor-
tando la duplice significazione che, stando al testo commentato, 
avrebbero i rispettivi aggettivi asper e lenis: in un senso, essi indica-
no la disposizione delle parti che deriva a un corpo dal luogo in cui 
si trova, e questa proprietà cade nella categoria di posizione; in un 
altro senso, significano una forma che contiene quella disposizione, 
e questa cade nella categoria di qualità. Secondo Gentile, tuttavia, 
l’autore del LSP “non sembra sognare bene qui” (non videtur hic bene 
sompniare), dal momento che a suo modo di vedere le proprietà 
significate dai due aggettivi non sono altro che posizioni e non es-
sendo proprietà percepibili proprie a un solo senso non è necessario 
che siano qualità, così come non lo sono i sensibili che sono og-
getto del senso comune e che possono cadere in diverse categorie 
(come il numero, la grandezza o il movimento). Lo stesso vale per 
le proprietà dell’essere curvo o dritto (de curvo et recto), al contrario 
che per l’essere triangolare o quadrangolare che invece sono qualità 
della quarta specie, che consistono nella disposizione e dall’ordine 
delle linee di cui sono composte (§12.7-8, pp. 157-158).

Un punto piuttosto delicato è la contestazione che Gentile fa 
del modo in cui il LSP caratterizza la contrarietà, quando sostiene 
che «sono contrarie (le proprietà) che è impossibile trovare insie-
me e nello stesso tempo in uno stesso sostrato, ma che possono 
esistere in esso una dopo l’altra» (contraria sunt que impossibile est 
reperire in uno individuo uno et eodem tempore, possibilia tamen inesse 
vicissim) (§12.9, pp. 158-159). Se così fosse, osserva Gentile, anche 
due diverse forme sostanziali sarebbero contrarie, visto che sod-
disfano i requisiti della descrizione. La contrarietà richiede infatti 
che le due proprietà (o i due oggetti) cadano nello stesso gene-
re, ed è quindi ovvio che l’argomentazione di LSP, a proposito 
dell’opposizione tra stare seduti e stare in piedi, non regga (§12.10, 
p. 159). In proposito aggiunge che esistono due tipi di contrarietà: 
una perfetta e completa, che riguarda due soli elementi alla vol-

Parigi, Bologna, Erfurt 1270-1330. La semiotica dei Modisti, Istituto Storico Italiano per il 
Medio Evo, Roma 1994, in part. cap. 4; C. Marmo, La semiotica del XIII secolo tra arti 
liberali e teologia, Bompiani, Milano 2010, cap. 5.



44    Introduzione all’edizione

ta, e una imperfetta e incompleta, che può coinvolgere anche più 
di due elementi. È quest’ultimo il caso dell’opposizione tra stare 
seduti (sedere), stare in piedi (stare) e stare sdraiati (iacere), o dei 
colori bianco, nero e pallido (o qualsiasi colore intermedio tra i 
due estremi), precisando inoltre che i colori estremi sono presen-
ti nel colore intermedio, ma non in quanto tali e in atto, bensì 
in maniera virtuale o potenziale (§12.14, p. 161). In conclusione, 
Gentile propone anche la distinzione tra accidenti comuni e acci-
denti propri: i primi sono proprietà che non derivano di per sé e 
propriamente dal sostrato, come la bianchezza nell’uomo, e per 
questi vale il principio per cui se uno inerisce nel sostrato, anche 
l’altro ci si può trovare; i secondi invece sono come le passiones 
propriae del sostrato e se uno vi inerisce, l’altro non vi può inerire, 
come accade per la bianchezza nella neve o la nerezza del corvo. 
Di conseguenza, conclude Gentile, l’autore ha ragione a negare 
allo stare in piedi o seduti la qualifica di contrari, dal momento che 
non si tratta di accidenti propri. E riporta, in proposito, l’opinione 
di alcuni (evidentemente a ulteriore sostegno della tesi) secondo 
i quali la proprietà dello stare seduti non inerisce solo nell’uomo, 
ma anche negli animali irrazionali come la scimmia. Gentile infat-
ti non concorda del tutto: la scimmia quando sta seduta si giova 
dell’apporto dei piedi per mantenere una posizione stabile, l’uo-
mo invece non ne ha bisogno, in quanto viene pienamente sup-
portato dalla schiena. In senso principale e proprio, quindi, solo 
l’uomo sta seduto, e in questo senso intende parlare l’autore del 
LSP quando dice che stare seduti è proprio solo degli animali ra-
zionali (§§12.16-17, pp. 162-163).

In conclusione, Gentile precisa in che senso non si dia magis et 
minus nella categoria di posizione: la posizione consiste in una di-
sposizione indivisibile (delle parti di un corpo) e quando si cambia 
posizione, la prima disposizione si corrompe per lasciare posto a 
un’altra; non esistendo continuità tra una posizione e l’altra, ecco 
che, come non si dà in senso proprio contrarietà tra le posizioni, 
neppure si può dare intensificazione o mitigazione di una singola 
posizione, nel senso che non si può di dire di due persone che una 
sta più seduta, più sdraiata o più in piedi di un’altra (§12.18, pp. 
163-164). La prima parte della lectio successiva, dedicata sempre alla 



II. Una panoramica sui notabilia del commento    45

positio, aggiunge solo un dettaglio (oltre all’esposizione della littera 
della fine del cap. VI): tra le proprietà proprie della positio è quella 
di essere la categoria più vicina alla sostanza, benché come le altre 
cinque ultime categorie sia causata da fattori esterni ad essa, dal 
momento che, come dice l’autore del LSP, essa non è altro che una 
disposizione (ordinatio) della sostanza che le è innata (come l’essere 
ruvida o liscia) o deriva da un movimento naturale (come lo stare 
seduti o in piedi) (§13.2, p. 165).

2.6. Habitus

All’ultima categoria (cap. VII) Gentile dedica la seconda parte del-
la lectio 13, distinguendone innanzitutto quattro sensi: habitus può 
significare a) una qualità, in quanto forma (ulteriore) che deriva 
dal sostrato in virtù della forma; b) una relazione, come la scienza, 
che si riferisce essenzialmente al proprio oggetto20; c) i sette modi 
di avere qualcosa, come postpredicamentum (di cui al cap. 15 delle 
Categorie); e d) ciò che è causato dal collegamento (adiacentia) che 
alcune cose hanno col corpo, come ultimo dei sei principi o catego-
rie (§13.6, p. 167). Questo collegamento (adiacentia) a sua volta può 
avere tre significati: 1) del corpo che è avuto; 2) del corpo che ha; 3) 
di ciò che è causato dai due primi elementi e che fa sì che si possa 
dire dell’uno che è avuto (habitum o haberi) e dell’altro che ha (ha-
bens o habere). Specifica inoltre che solo l’uomo può avere qualcosa, 
perché ciò dipende da una scelta della volontà; per questo diciamo 
che un uomo è vestito o armato, in quanto sceglie di indossare qual-
cosa o di dotarsi di armi. Quando invece diciamo che un cavallo è 
sellato, lo diciamo impropriamente, in quanto non è il cavallo che 
ha scelto di esserlo, bensì l’uomo che lo cavalca. Infine, aggiunge 
che non si dice propriamente che qualcosa abbia una sostanza, dal 
momento che per quanto diciamo che un albero ha la corteccia, 
non lo diciamo propriamente: ciò che è habitus deve essere distinto 
essenzialmente da ciò che lo ha (§13.7, p. 167).

20  Sulla scienza (relativum secundum se) come relazione all’oggetto (relativum 
secundum accidens) in Gentile si veda Marmo, La teoria delle relazioni, pp. 383-384.



46    Introduzione all’edizione

Tra le proprietà dell’habitus c’è quella di non ricevere inten-
sificazione e mitigazione (non suscipere magis et minus). A questo 
proposito, Gentile propone due modi di intendere il ricevere il più 
e il meno: in un senso proprio, diciamo che qualcosa ha il più e il 
meno quando partecipa di una forma secondo diversi gradi di in-
tensità (secundum diversos grados intensionis vel remissionis); ma non 
è questo il modo in cui l’habitus può ricevere intensificazione o 
mitigazione; in un senso improprio, diciamo che qualcosa ha il 
più e il meno quando essa partecipa di una forma che è ordinata 
a più fini rispetto a un’altra: così diciamo che l’essere calzato (ave-
re scarpe ai piedi) è maggiormente habitus dell’essere vestito, in 
quanto l’essere calzato serve a difendersi dal fango, dal freddo e 
dalla durezza (del terreno su cui camminiamo), mentre il vestito 
non è ordinato ad altrettanti fini. L’habitus quindi non riceve inten-
sificazione o mitigazione in senso proprio (§13.10, pp. 168-169). 

I vari tipi di habitus inoltre non hanno contrari: l’essere arma-
ti o calzati infatti non hanno opposti21. A un’obiezione che rileva 
come l’habitus, avendo la possibilità di ricevere il più e il meno, 
dovrebbe ammettere anche i contrari, Gentile replica ricordando 
che intensificazione e mitigazione sono attribuiti a questa catego-
ria solo impropriamente (§13.11, p. 169). La caratteristica che inve-
ce viene considerata come propria dell’habitus è quella di esistere 
contemporaneamente in più oggetti (o di avere più sostrati)22. A 
commento dell’ultima parte del cap. VII, Gentile mette a parago-
ne l’habitus con la relatio: anche quest’ultima, infatti, ha a che fare 
con due elementi (i suoi termini), tuttavia non per questo costitu-
isce un’unica forma o realtà che inerisca a entrambi. Secondo la 
teoria delle relazioni di derivazione aristotelica, infatti, tra padre e 
figlio non esiste una sola relazione, ma due (la paternitas di Sofro-

21  Noi diremmo che l’essere armati o disarmati sono contrari (o complemen-
tari), così come l’essere calzato (calciatus) o scalzi (discalceatus), ma evidentemente 
questi aggettivi non venivano percepiti come opposti. 

22  Qui il testo della reportatio presenta qualche problema: il reportator o il co-
pista cancella l’introduzione a quest’ultima sezione servendosi tipicamente della 
parola va-cat: il passo cancellato, tuttavia, sembra essere necessario per rendere il 
testo più completo. Abbiamo perciò deciso di mantenerlo come aggiunta, benché 
cancellato (§13.12, pp. 169-170).



II. Una panoramica sui notabilia del commento    47

nisco rispetto a Socrate e la filiatio di Socrate rispetto a Sofronisco). 
Non è lo stesso per l’habitus che, unico, esiste tra due oggetti (ine-
rendo in entrambi, presumiamo, benché Gentile non lo specifichi) 
(§13.15, p. 171).

La prima parte della lectio 14 riprende, adattandola al contesto, 
la tipologia dei modi di avere che si trova anche nel cap. 15 delle Ca-
tegorie. Rispetto ai sette modi lì elencati, l’autore del LSP ne elenca 
solo cinque. L’ultimo corrisponde all’ultimo delle Categorie quello 
per cui diciamo che un marito ha una moglie (mentre la moglie 
riceve il marito). Aristotele lo aveva già qualificato di alienissimus 
(ἀλλοτριώτατος, 15b29), l’autore del LSP lo descrive come insoli-
tus. Gentile spiega il perché di questa qualifica, in riferimento al 
fatto che, come si è detto, avere qualcosa in senso proprio implica 
una scelta della volontà: in questo caso, la volontà del marito non è 
sufficiente, dal momento che (bontà sua!) il principatus del marito 
sulla moglie non è come il dominio che ha il padrone sul servo, 
perché la donna è libera. Di qui l’appellativo di insolito (§14.3, p. 
174). Un ultimo problema discusso a proposito di questa elenca-
zione è dato dalla discrepanza tra il numero dei modi di avere delle 
Categorie e quello del LSP: mancano infatti l’avere come parte del 
corpo (o membro) e il possedere (un campo, per esempio). Gentile 
spiega che il criterio seguito in questo caso dall’autore del LSP è 
la somiglianza coi principi qui esposti, e poiché questi due modi 
non presentano questa somiglianza, giustamente sono stati omes-
si (§14.4, p. 174). La trattazione dei modi di avere si chiude con la 
giustificazione della loro sufficientia (§14.5, pp. 174-175) e con una 
brevissima ricapitolazione dei sei principi trattati nell’opuscolo, 
dove si rimanda ai Secondi analitici (I 19, 81b10-82a21) anziché alla 
Metafisica (§14.6, p. 175).

2.7. Magis et minus, e generatio

La restante parte della lectio 14 e l’intera lectio 15 sono dedicate alla 
trattazione delle cause dell’intensificazione e della mitigazione, in 
cui Gentile nuovamente mostra la propria autonomia di giudizio 
rispetto alle auctoritates (in questo caso il testo commentato stesso e 



48    Introduzione all’edizione

la teoria che vi si sostiene)23. Seguendo in questo il testo di Alberto 
Magno, Gentile commenta il testo del LSP esponendo prima le tre 
teorie proposte e le critiche che l’autore muove ad esse. In estrema 
sintesi, l’autore del LSP rigetta sia la teoria che individua la causa 
della ricezione del più e del meno nell’aumento o diminuzione del 
sostrato (§§14.7-13, pp. 175-180), sia quella che la indica nella qualità, 
sia quella che la fa dipendere dalla grandezza del sostrato e dell’ac-
cidente insieme (§§15.1-3, pp. 181-182). Gentile non si accontenta 
di esporre il testo, ma contesta la validità delle argomentazioni ad-
dotte dall’autore del LSP, proponendo argomentazioni alternative 
(§§15.4-7, pp. 182-184). La parte a nostro avviso più interessante è 
quella in cui Gentile presenta e contesta (prima giustificandola in 
qualche modo, poi senza trovare scusanti) la teoria sostenuta dall’au-
tore del LSP. Secondo quest’ultimo, infatti, la causa dell’intensifica-
zione e mitigazione degli accidenti starebbe nella prossimità o meno 
all’imposizione dei nomi che ad essi si riferiscono: «si predica il più 
nel caso di quelle realtà che sono più vicine all’imposizione presente 
nella parola, e si predica il meno nel caso di quelle realtà che ne sono 
più lontane»24. Formulata in questi termini, la teoria è tutt’altro che 
perspicua: cosa vuol dire “essere più o meno vicini all’imposizione 
della voce”? Va inteso in senso temporale, spaziale o in altro senso 
ancora? Gentile ne fornisce un’interpretazione (senza farne una ca-
ricatura) e ne propone una confutazione. In primo luogo, Gentile 
chiarisce che nell’imporre un’espressione fonica (come album/albe-
do) a significare qualcosa questa significa quella cosa nel suo essere 
più perfetto; quanto più la cosa è vicina a quello stato di perfezione 
(fissato originariamente dall’imposizione) tanto più è intensificata; 
quanto più se ne allontana, tanto più è mitigata o diminuita: un og-
getto potrà quindi essere più bianco di un altro se il primo significa 
la qualità in maniera più vicina all’essere perfetto fissato come signi-
ficato dell’aggettivo album dalla sua imposizione originaria rispetto 
al secondo; analogamente stanno le cose con aggettivi come par-
vum e altri (§15.8, pp. 184-185). Come riassume poco oltre Gentile, 

23  Per un altro esempio (in quel caso addirittura Aristotele e Averroè) si veda 
Marmo, La teoria delle relazioni, pp. 388-390.

24  LSP VIII, 89, tr. it., p. 217.



II. Una panoramica sui notabilia del commento    49

ricevere il più o il meno può avvenire in tre modi: 1) per l’accesso 
(o partecipazione), maggiore o minore, al proprio contrario, così 
che un oggetto può essere più o meno bianco secondo la presenza 
maggiore o minore in esso del nero, il suo contrario; 2) per il recesso 
(mancanza di partecipazione), maggiore o minore, dal proprio con-
trario, così che una cosa si può dire più cattiva di un’altra non per la 
presenza di qualcosa di positivo (e il male agostinianamente non è 
una realtà positiva), ma piuttosto per l’assenza del bene, il suo con-
trario25; 3) per la maggiore o minore distanza dall’imposizione che è 
stata fatta sul termine. In realtà, come spiega Gentile questa distan-
za (intesa come sopra si è detto) non incide per nulla sulla capacità 
di ricevere il più o il meno da parte di un accidente, tuttavia – precisa 
Gentile – l’autore può essere scusato perché, dovendo parlarne da 
un punto di vista logico, non poteva fornirne la vera causa senza 
andare fuori tema (§15.10, pp. 185-186). 

L’ultimo esempio proposto dall’autore del LSP in proposito 
(qualcosa è detto più piccolo di qualcosa d’altro quando è superato 
in quantità dal secondo), secondo Gentile, sembra proporre un al-
tro modo in cui il più e il meno viene recepito, poiché non ha nulla 
a che fare con l’imposizione delle parole. In riferimento al proprio 
commento alle Categorie, Gentile sostiene che ciò che ha una quan-
tità (quantum) può essere inteso in due modi: a) in sé e in maniera 
assoluta; b) in quanto è seguito da una forma naturale determinata. 
Nel primo senso, esso non riceve il più e il meno, dal momento che 
questo dipende dal confronto con qualcosa d’altro (confronto che 
qui manca del tutto); nel secondo senso, invece, evidentemente è 
possibile26, perché per esempio si può indicare un massimo (quanti-
tativo) oltre il quale non si potrebbe conservare la foma dell’essere 
umano e un minimo al di sotto del quale, se si procedesse nella 
riduzione della quantità, non si avrebbe più a che fare con un es-

25  Da ciò Gentile deriva che si può dare il sommo male (ciò che dista al massi-
mo grado dal primo Bene, cioè da Dio), ma non si dà il male puro, perché comun-
que ciò che è cattivo (malum) è dotato di una entità positiva (partecipa dell’essere) 
in qualche modo (§15.10, pp. 185-186).

26  Qui il testo manca di qualcosa (§15.11, pp. 186-187), ma è piuttosto chiara 
la direzione del discorso.



50    Introduzione all’edizione

sere umano. In questo modo, si può dire che la forma umana, che 
consegue dal suo quantum, può ricevere il più o il meno, sia pur in 
maniera impropria (§15.11, pp. 186-187).

Ma insomma, in definitiva, cosa causa la ricezione del più e del 
meno? Benché le teorie esaminate siano varie, la causa autentica 
– sostiene Gentile – è una sola: il grado di mescolamento di un 
accidente col proprio contrario. Questa è la causa corretta e reale. 
In un senso improprio, tuttavia, possiamo dire che la causa può 
essere individuata anche nella disposizione del soggetto a ricevere 
una qualità in dipendenza da un agente: l’esempio proposto è quel-
lo di una stanza che di notte viene illuminata da una candela; l’aria 
della stanza in questo caso viene illuminata maggiormente da una 
grande candela rispetto a quanto può essere illuminata da una can-
dela piccola. In questo caso, precisa Gentile, il più e il meno della 
luce (una qualità) non dipendono dall’accesso al proprio contrario 
(il buio), ma dalla dimensione dell’agente e dalla conseguente capa-
cità di produrre più o meno luce nella stanza. In definitiva, conclu-
de Gentile, «quando quest’uomo parlava della causa della ricezione 
del più o del meno, stava sognando» (§15.12, p. 187).

Il testo del LSP prosegue proponendo spiegazioni del fatto che 
la sostanza e alcuni accidenti non ricevono il più e il meno, facen-
do ancora riferimento all’imposizione dei nomi che li significano. 
Anche in questo caso, Gentile è piuttosto netto: queste spiegazioni, 
per la sostanza, non valgono molto se non ci aggiungiamo un po’ 
di sale. Senza entrare troppo nei dettagli di una discussione alquan-
to complessa, Gentile sottolinea come la spiegazione avanzata dal 
LSP per spiegare perché le sostanze non ricevano il più e il meno 
potrebbe essere applicata anche ai superlativi, come albissimum: an-
che per loro l’imposizione è realizzata su un termine oltre il qua-
le non si può andare (ultra quem non contingit transgredi), tuttavia è 
possibile che la forma significata al massimo grado dal superlativo 
(sub perfectissimo suo esse) possa trovarsi a un grado inferiore (citra 
ipsam bene contingit progredi), come per esempio ciò che è significato 
dal grado comparativo (albius) o dal grado positivo (album); da ciò 
deriva che anche quella forma può ricevere il più e il meno. Poiché 
questa spiegazione è proposta anche per le sostanze e le quantità, 
se essa fosse vera, produrrebbe delle conseguenze false e impossibi-



II. Una panoramica sui notabilia del commento    51

li (e non ci sono scusanti questa volta), ovvero che, come la forma 
indicata dal superlativo, anche sostanze e quantità possano ricevere 
il più e il meno (§§15.16-17, pp. 190-191). 

Il commento al cap. VIII del LSP si chiude con l’esposizione di 
un’obiezione la cui premessa Gentile accetta solo per amore di di-
scussione, potremmo dire, e cioè che il superlativo non riceva il più 
e il meno (cosa che ha dimostrato prima non essere vera): ammesso 
(e non concesso) che ciò sia vero, recita l’obiezione, se prendiamo 
due oggetti bianchissimi (due campioni di neve, duas nives albissi-
mas) e li mettessimo insieme, il risultato sarebbe più bianco di un 
altro campione di dimensioni inferiori (come un pugno di neve). 
L’autore del LSP respinge questa obiezione, servendosi dell’analo-
gia coi punti in geometria, così come due punti uniti insieme in 
quanto indivisibili non producono nulla di più grande, così accade 
alle quantità: se anche prendessimo tutta la neve del mondo e ne 
sottraessimo un pugno, ciò che rimarrebbe non sarebbe per questo 
più bianca di quel pugno di neve §15.18, p. 191).

Come accade in molti testi oggetto di commento, il commenta-
tore fa del suo meglio per rendere il testo commentato coerente e 
coeso, anche quando non lo è27. In questo caso, l’aggiunta di stralci 
dal De generatione et corruptione che tradizionalmente segue il testo 
del LSP è giustificato da Gentile da Cingoli a partire da una (ipote-
tica) continuità tematica con quanto discusso nell’ultimo capitolo: 
la ricezione del più e del meno è causata da un’alterazione; l’altera-
zione è una generazione di tipo particolare (impropria o secundum 
quid); quindi è opportuno che qui si discuta della generazione in 
senso proprio. Nell’ultima lectio, i notabilia sono pochi e ribadisco-
no concetti che troverebbero spazio più adeguato in commenti al 
De generatione e alla Fisica. In primo luogo, Gentile sostiene che la 
generazione e la corruzione riguardano propriamente solo il com-
posto di materia e forma, non la forma in sé o la materia in sé: ciò 

27  Si vedano i casi del commento alla Retorica di Aristotele da parte di Egidio 
Romano, presentati in C. Marmo, Le commentaire littérale de la Rhétorique d’Aris-
tote par Gilles de Rome (1272-73), in F. Woerther (éd.), Commenting on Aristotle’s 
Rhetoric from Antiquity to the Present. Commenter la Rhétorique d’Aristote, de l’Antiquité 
à nos jours, Brill, Leiden-Boston 2018, pp. 132-152.



52    Introduzione all’edizione

che si genera per sé è il sostrato dotato di forma, la forma acci-
dentale è quindi generata solo per accidens (§16.4, p. 195); ciò che 
si genera propriamente è solo la sostanza, le altre categorie sono 
generate solo in senso improprio (§16.6, p. 196). A proposito del 
moto, infine, le cose si rovesciano, dal momento che solo tre sono 
i tipi di moto in senso proprio: relativamente al dove (movimento 
locale), alla quantità (aumento o diminuzione) e alla qualità (alte-
razione). Per le altre categorie c’è moto solo in senso improprio. 
Benché quindi Aristotele, nel terzo libro della Fisica, parli di un mo-
vimento che riguarda la sostanza, ne parla in senso improprio (o in 
senso largo), includendo cioè anche la generazione e la corruzione 
e considerando la sostanza come il termine (o il punto di partenza) 
di questi processi (§16.7, p. 196).



53

Capitolo III

Edizione del commento di Gentile

3.1. Ratio edendi

La presente edizione riproduce le parole del manoscritto di Sala-
manca, cercando di rispettarne l’ortografia (ma non la punteggia-
tura o la divisione in paragrafi). Tutti i numeri (romani o arabi) 
sono stati trascritti e l’alternativa tra c e t, o tra u e v è stata nor-
malizzata. Anche i nomi propri di autori e i titoli di opere classiche 
citate (in particolare quelle di Aristotele) sono stati normalizati. 
Abbiamo lasciato in apparato la loro prima occorrenza, in alcuni 
casi, per mostrare al lettore l’ortografia prevalente nel manoscritto.

In alcuni casi, abbiamo dovuto scegliere tra le alternative in uso 
da parte dei copisti, come per esempio tra ymo e immo (optando 
per quest’ultima forma), o scegliere la forma corrente del latino 
classico laddove il manoscritto presenta scelte ortografiche alterna-
tive, come nei casi delle seguenti parole: set (resa con sed), complessio 
(con complexio), influssa (con influxa), singnificare (e derivati) (con 
significare), congnitio (e derivati) (con cognitio), conrespondere (con 
correspondere), inpossibile (con impossibile), inrationabilis (con irratio-
nabilis), oppinio (e affini) (con opinio), iusta (con iuxta), sensiri (con 
sentiri), yems (con hiems) e così via.

Abbiamo tacitamente sciolto tutte le abbreviazioni e le abbiamo 
riportate in apparato solo in caso di dubbi a proposito del loro si-
gnificato o della loro correttezza.

La numerazione dei paragrafi, così come l’individuazione e la 
numerazione delle lectiones, è nostra piena responsabilità. 

Per rendere confrontabile il testo commentato da Gentile con l’e-
dizione del LSP di Minio-Paluello (alla quale non sempre corrisponde),  



54    Introduzione all’edizione

abbiamo fatto seguire a tutti i lemmi citati nella divisio textus, tra pa-
rentesi tonde, il numero del paragrafo del LSP seguito da pagina e 
riga dell’edizione critica; abbiamo inoltre aggiunto nell’apparato del-
le fonti, in corrispondenza della spiegazione del senso di un passo, il 
testo dell’edizione critica.

3.2. Conspectus siglorum

<album>	 album, quod in codice non extat, inserendum duximus
[album]	 album, quod in codice extat, delendum duximus 
\album/	 album secundario, vel in margine vel supra lineam, 

additum est
[[album]]	 album delendum esse indicavit scriba vel corrector
album(?)	 fortasse album
…	 litterae quas legere nequivimus
<***>	 lacuna a nobis statuta
†album ac†	 verba album ac corrupta esse putavimus
a.c.	 ante correcturam
add.	 addidit/addiderunt
cfr.	 confer, conferend-us/a/um etc.
del.	 delevit
om.	 omisit



55

Ringraziamenti

Ringraziamo qui, in primo luogo, Sandro Bertelli per l’impareggia-
bile consulenza sulle mani dei copisti del manoscritto di Salaman-
ca, e tutte e tutti coloro che hanno partecipato al PRIN 2022 TeLPh. 
In particolare, Irene Zavattero, che ha accolto questo lavoro nella 
collana Flumen sapientiae; Jacopo Lohs, per la continua assistenza 
su alcuni dibattiti; e Andrea Tabarroni, per la consulenza su alcuni 
passaggi particolarmente insidiosi. La responsabilità di questo lavo-
ro è equamente condivisa tra gli autori (errori inclusi).





Edizione del testo

Gentilis de Cingulo

REPORTATIONES  
SUPER LIBRO SEX PRINCIPIORUM





59

5

10

15

Prohemium et lectio 1

1.1 /f.  48ra/ <S>icut dicit Philosophus in tertio Celi et mundi, 
nichil eorum que sunt secundum naturam fit ut contingit1; et ratio 
huius est quia, quamquam natura non cognoscat, dirigitur tamen 
a cognoscente, quia ipsa natura, ut dicit Commentator duodecimo 
Metaphysice, non agit nisi ut rememorata a superioribus causis2, 
ut puta \ab/ intelligentiis. Intelligentie autem sunt agentia per 
suam substantiam et intellectum secundum intentionem Philo-
sophi et Commentatoris, duodecimo Metaphysice3; et ideo ipse in 
suis actionibus semper diriguntur ad melius, et per consequens na-
tura, cum non agat nisi ipsa rememorata ab illis, aget id quod me-
lius; et ideo dicebatur, secundo Celi et mundi, quod natura semper 
in contingentibus facit id quod melius4. Et ideo cum natura produ-
xit ipsas res, produxit eas non ut contingit, sed ut melius est. Sed 
quia ars imitatur naturam in quantum potest5, ut dicitur secundo 
Physicorum, et etiam quia ars est inventa \ad/ supplendum ea que 
natura non potest, ideo ipsa ars intendit melius et ea que fiunt ab 
arte non fiunt ut contingit, sed ut melius. Et hoc etiam apparet, 
quia ipsa ars est habitus intellectus; intellectus autem est agens 
per cognitionem; cognitio autem est de numero bonorum; et ideo 

�3 quia] add. in mg. S  5 Metaphysice] methafisice S  6 Intelligentie] -a S  
10 ipsa] ut exp. et corr. in mg. S

1  Aristoteles, Cael. III 2, 301a6-11.
2  Averroes, In Metaph. XII, com. 18, p. 305D-E.
3  Locus non inventus.
4  Aristoteles, Cael. II 5, 288a2.
5  Aristoteles, Ph. II 2, 194a21-22 (Auctoritates Aristotelis 2.60).



60    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

dicit Philosophus in primo De anima quod nos opinamur notitiam, 
id est cognitionem, esse de numero bonorum6. Et ideo tunc ea que 
fiunt ab arte, fiunt non ut contingit, sicut verbi gratia domus ipsa 
non est facta a casu et quomodocumque, sed est ut sic ordinata.

1.2 Iterum, ipse intellectus est rationalis per essentiam; appe-
titus autem per participationem, sicut declaratum est primo Ethi-
corum7; cum ergo intellectus sit agens per rationem, semper aget 
quod melius est; appetitus autem non est ita agens per rationem, 
immo semper intellectus debet dominari ipsi appetitui; unde dixit 
Philosophus, primo Ethicorum quod bene enuntiaverunt dicentes 
quod bonum est quod omnia appetunt8. Et ita intellectus et appe-
titus intelligunt illud quod est bonum, et per consequens etiam ip-
sum ens; quamquam tamen ens et bonum idem sint realiter, diffe-
runt tamen secundum rationem, quia bonum accipitur in ordine ad 
appetitum; ens autem non, sed ut in se consideratur et habet in se 
esse. Similiter et ipsa ars semper intendit finem bonum et semper 
intendit suum finem; et ideo dicebatur, primo Politice, quod ars 
suum finem appetit in infinitum9; et ideo tunc, cum ista de quibus 
est scientia Libri sex principiorum sint entia facta a natura et non 
contingentia, et intellectus noster sit natus cognoscere omnia entia, 
ideo fuit tunc conveniens tradere cognitionem de istis entibus, nec 
ipsa sunt frustra, quia nisi essent cognita essent frustra; et ideo di-
cebat Commentator, secundo Metaphysice, nisi substantie separate 
essent nate cognosci ab intellectu nostro, ipse essent frustra10; et 
ideo nisi de istis esset scientia, multo magis essent frustra, et ideo 
necessarium fuit de istis tradere scientiam.

1.3 Hiis visis dicendum est quem ordinem habeat iste liber ad 
alios libri loyce. Propter quod est intelligendum quod iste liber non

6 primo] secundo S  7 aget] agit a.c.  10 Ethicorum] Physicorum S

6  Aristoteles, de An. I 1, 402a1 (Auctoritates Aristotelis 6.1).
7  Aristoteles, EN I 13, 1102b30-31.
8  Aristoteles, EN I 1, 1094a2-3.
9  Aristoteles, Pol. I 9, 1257b26.
10  Averroes, In Metaph. II, com. 1, p. 29C.



Prohemium et lectio 1    61

5

10

15

20

25

fuit propter aliud inventus nisi ad supplendum quedam que non 
complete determinata fuerant in Predicamentis. In Predicamen-
tis enim determinatur de decem generibus primis ad que redu-
cuntur omnia entia totius universi preter primum, scilicet deum; 
sed omnia alia, puta intelligentie, celum et alia entia inferiora, 
reducuntur et sunt in aliquo istorum decem predicamentorum. 
Modo ibi determinatur de quatuor complete et diffuse, sed de 
aliis sex, ut puta de actione etc. determinatum est ibi breviter. Ve-
rum est tamen quod in \scientia/ alia determinatum est de istis 
sufficienter et iam determinatum est de istis in quinto Metaphy-
sice11, et secundum aliam rationem determinatum est etiam de 
istis in primo De generatione12, et etiam de actione et passione 
determinatum est in tertio Physicorum13, et de quando, quod cau-
satur a tempore, et de ubi, quod causatur a loco, determinatum 
est in quarto Physicorum14; sed de istis determinatur ibi ut habent 
ordinem ad motum. Sed quia in libro Predicamentorum deter-
minatum est de istis breviter15, ideo iste valens homo ad illa aspi-
ciens tradidit cognitionem de istis, non tamen quod iste liber non 
sit completus quantum spectat ad considerationem loycam, quia 
sufficit cognoscere illa quantum ad considerationem presentem 
solum exauritur, sicut Aristotiles fecit adhuc ut ex ipsis formemus 
propositiones. Et ideo iste liber est solum de /f. 48rb/ bene esse 
loyce et non de esse. \Causa autem/ quare Aristoteles de istis sex 
sic breviter pertransivit potuit esse ista: quia consideratio istorum 
est obscurior, quam consideratio aliorum quatuor; et ideo cum 
ille liber Predicamentorum sit propter iuvenes, ideo de istis [non] 
pertransivit obscure et <non> diffuse.

�1 inventus] fuit add. et exp. S  5 alia] add. in mg. S  8 determinatum est] 
determinatur a.c.; est add. in mg. S  21 exauritur] extrariter(?) S  25 est] fuit 
add. et exp. S  25 quatuor] decem add. in mg. S; quatuor aliorum quatuor 
add. et exp. S

11  Aristoteles, Metaph. V 7, 1017a25-28.
12  Aristoteles, Gen. corr. I 3, 317b9-11; I 3, 319a11-14; I 7, 323b1ss.
13  Aristoteles, Ph. III 3, 202a22-202b22.
14  Aristoteles, Ph. IV 1-5, 208b-213a; IV 10-14, 218a-224a.
15  Aristoteles, Cat. 9, 11b1-11b16; 15, 15b17-15b33.



62    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

1.4 Iterum, si voluisset de istis determinasse diffuse, oportuisset 
ipsum transgredi scientiam loyce, quia actio est in motu et etiam 
passio, oportuisset eum considerasse de motu; et eodem modo est 
de aliis. Motus autem non est de consideratione loyci, et ideo de 
ipsis non determinat diffuse, sed ut de ipsis sciremus formare pro-
positiones, sed iste auctor respiciens ad alia et non solum ad illud, 
de ipsis determinavit diffuse. 

1.5 Hiis visis dicendum est de causis. Causa autem materialis 
sive subiectum istius libri est dicibile ordinabile in genere secun-
dum sub et supra extrinsecus [quia, nisi sic esset, tunc subiectum 
istius libri] adveniens vel aliter, quod idem est: subiectum in hoc 
libro est <enim> forma adveniens extrinsecus; et addo “extrinsecus 
adveniens” quia, nisi sic esset, tunc subiectum istius libri spectaret 
ad scientiam libri Predicamentorum; et consideratur de istis non 
ut sunt res absolute, sed ut super ipsas fundabiles sunt intentiones 
secunde, quia loycus quicquid considerat considerat in ordinem ad 
intentiones secundas, et considerat ista ut distinguuntur per diver-
sas rationes intelligendi; et hoc dico quantum ad ea que accipiuntur 
in una coordinatione. Causa efficiens, sicut recitat Albertus16, fuit 
quidam frater de ordine Predicatorum qui vocatus est Gilbertus 
Porretanus. Causa formalis est modus procedendi in scientia. Cau-
sa finalis est facilis cognitio aliquorum que determinata sunt in Pre-
dicamentis, et per consequens totius loyce. Cui parti philosophie 
supponatur dicendum est: quia rationali, quia est de entibus factis a 
ratione et ab intellectu, quia sex principia ista, quamquam sint entia 
naturalia, tamen, ut super ipsa fundantur intentiones, sunt entia 
rationis. Titulus libri est talis: Incipit liber sex principiorum.

1.6 Sed statim quereret aliquis: quare dicuntur ista principia? 
Dico ad hoc: quia faciunt ad esse substantie sensibilis et veniunt ab 
extrinseco. Et hoc apparet quia omnes substantie sensibiles fiunt 
per transmutationem et motum, sed motum semper sequitur actio, 

18 rationes] intentiones S  25 sint] ab intellectu add. et exp. S

16  Albertus Magnus, De sex princ. I 1, p. 1; VI 5, p. 61.



Prohemium et lectio 1    63

5

10

15

20

25

quia motus numquam potest absolvi ab actione et econverso. Et 
ideo cum ipse substantie sensibiles sint per motum, sunt etiam per 
actionem; et similiter est de passione. Et ista veniunt ab extrin-
seco, quia actio est ab agente et etiam passio saltem effective; et 
etiam quando, quod est causatum a tempore, facit ad esse sensi-
bilis substantie, quia ipsum tempus facit ad esse, quia facit ad cor-
ruptionem, et ideo ibi esse accipitur largo modo, secundum quod 
se extendit ad corruptionem et etiam advenit ab extrinseco, sicut 
manifestum est; et etiam ubi, quod est causatum <a lo>co, facit 
ad es<se> sensibilis <substantie>, sic est et advenit ab extrinse-
co; et similiter positio facit ad esse, quia etiam causatur a loco, 
tamen hic est per alium modum, quam ubi, sicut declaratum est in 
sufficientia decem predicamentorum in Predicamentis17; et etiam 
declarabitur18. Modo dico quod positio facit ad esse, quia positio 
est quidam situs partium et cetera, et etiam causatur ab extrinseco, 
quia a loco. Habitus etiam solum facit ad bene esse, quia habitus 
est corporum et eorum que sunt circa corpus adiacentia, sicut ver-
bi gratia esse armatum, esse calciatum et cetera. Modo ista solum 
faci<un>t ad bene esse et etiam causata sunt ab extrinseco. Et 
ideo manifestum est quod omnia ista <que> sunt ab extrinseco et 
non intrinseco faciunt ad esse substantie sensibilis; sed alia sunt ab 
intrinseco, sed aliquantulum est obscurum de relatione quomodo 
est ab intrinseco. Sed dico ad hoc quod ipsa relatio est ab intrinse-
co, quia similitudo que est inter aliqua duo est relatio; et ideo dico 
quod, quamquam similitudo ipsa terminetur ad aliquod extrinse-
cum, tamen ipsa causatur ab intrinseco, ut a subiecto in quo est. 
Et similiter, quamquam paternitas que est in aliquo terminetur ad 
aliquod extrinsecum, ut puta ad filiationem, tamen ipsa causatur 
ab intrinseco, ut a subiecto in quo est.

�7 accipitur] add. in mg. S  9-10 et etiam ubi, quod est causatum <a lo>co, 
facit ad es<se> sensibilis <substantie>, sic est] add. in mg. S  22 intrinseco] 
extrinseco S  25 terminetur] corr. in mg. ex intranetur(?) S

17  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 4, J 20rb-vb.
18  Cfr. infra, §3.7, p. 86 (anche qui tuttavia Gentile omette la sufficientia, ri-

mandando al proprio commento alle Categorie).



64    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

1.7 Hiis visis veniamus ad divisionem libri. Dividitur autem 
iste liber in tres partes: quia in prima determinat quedam quorum 
cognitio antecedit cognitionem sex principiorum; in secunda de-
terminat de ipsis sex principiis; /f. 48va/ in tertia vero determinat 
quedam quorum cognitio sequitur cognitionem sex principiorum. 
Secunda ibi: Actio <vero> est (§16, 38.14); tertia ibi: Dicitur autem 
magis (§80, 53.18). Et quia omnia ista sex principia ut sunt quedam 
forme predicabiles, quia in hoc conveniunt omnia, scilicet in hoc 
quod est esse formas, ideo in parte ista de forma determinando pro-
cedit diffiniendo et dividendo ipsam. Et dividitur hec pars in duas: 
quia primo ponit diffinitionem forme per indifferentiam se haben-
tis ad formam substantialem et accidentalem; in secunda preponit 
quasdam divisiones ipsius forme. Secunda ibi: Videtur autem forma 
quedam (§7, 36.14). Prima in duas: quia primo diffinit formam illam 
que dicta est et diffinitionem manifestat; <in> secunda vero diffinit 
formam substantialem sive ipsum substantiale ex cuius diffinitione 
apparebit quid sit forma accidentalis. Secunda ibi: Substantiale vero 
(§6, 36.7). Prima in duas: quia primo facit quod dictum est, secun-
do movet dubitationem et eam dissolvit. Secunda ibi: Habet autem 
dubitationem (§5, 35.19). Prima in tres: quia primo ponit diffinitio-
nem ipsius forme; secundo per diffinitionem illam separat quedam 
a forma hic diffinita; tertio concludit diffinitionem illam esse bene 
assignatam. Secunda ibi: Composito enim (§2, 35.4). Tertia ibi: Erit 
itaque (§4, 35.16). 

1.8 In prima parte19 dicit aut<em> quod forma est adveniens 
composito consistens simplici et invariabili essentia. Iuxta quod est in-
telligendum quod antiqui philosophi de forma hic diffinita nichil in-
tellexerunt: quidam enim dixerunt quod forma hic diffinita fuit ac-
cidentalis, quidam alii dixerunt quod fuit forma substantialis; tamen 
omnes concordabant in hoc quod hic diffinitur forma que est altera 

�3 secunda] secundaria S  9-10 determinando procedit] add. a.m. in mg.  
12 preponit] pre- add. in mg. S  15 secunda] in add. et exp. S  21 per] add. a.m. s.l.

19  LSP 1, 1, AL 35, 3-4: «Forma vero est compositioni contingens, simplici et 
invariabili essentia consistens».



Prohemium et lectio 1    65

5

10

15

20

25

30

pars compositi. Sed omnes isti falsum dicunt, quia hic diffinitur for-
ma ipsa predicabilis per indifferentiam se habens ad formam sub-
stantialem et accidentalem. Et ideo dicet ipse ita20: quod formarum 
alia quidem est in subiecto et de subiecto dicitur etc., sed forma que 
est altera pars compositi non predicatur de suo subiecto predica-
tione dicente “hoc est hoc”; et ideo forma secundum quod hic dif-
finitur dicitur esse universale quod habet rationem predicabilis et 
tale dicitur esse forma, quia universale est principium cognoscendi 
sua inferiora, et per consequens tale universale dicitur forma, quia 
forma est principium cognoscendi. Et ideo hic dicit Albertus quod 
forma hic diffinita est notio totius21 et cum forma sit notio totius, 
ideo forma hic diffinita est aliquod universale predicabile de suis 
inferioribus, et dicitur “contingens”, quia unumquodque predicabi-
le dicitur “contingens” sive sit de genere substantie, sive de genere 
accidentis, quando ita est quod <quod> predicatur ut predicatum 
est se habet per modum adiacentis subiecto et per modum contin-
gentis. Et ideo dixit “contingens composito”, et dixit “composito”, 
quia semper inferius de quo predicatur illa forma predicabilis est 
magis compositum quam sit illa forma predicabilis, quia semper 
inferius addit aliquid super rationem superioris. Et dixit “simplici”. 
Hoc potest duobus modis exponi: scilicet quod ista forma sit sim-
plex uno modo, sicut dicit Albertus, quia forma ista accipitur a for-
ma que est altera pars compositi vel aggregati22; sed non accipitur 
ab illa forma ut est pars compositi vel aggregati, sed accipitur ab 
illa ut est ens dans esse aggregato vel composito, et ut est notio to-
tius. Talis autem est forma simplex. Alio autem modo dicitur forma 
illa predicabilis “simplex”, quia unumquodque predicabile dicitur 
“simplex”, et quamquam non dicatur aliquando esse simplex omni-
mode, dicitur tamen “simplex” per respectum ad inferius, sicut ver-
bi gratia quamquam animal ipsum, quod est quoddam universale 
predicabile, sit compositum ex rationibus intelligendi superiorum,  

5 de suo subiecto] add. a.m. in mg.  15 predicatur] se(?) add. et exp. S

20  Cfr. LSP 1, 11, AL 37, 11-17.
21  Albertus Magnus, De sex princ. I 2, p. 4.
22  Albertus Magnus, De sex princ. I 2, pp. 4-5.



66    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

tamen est simplex per respectum ad rationem intelligendi rationa-
lis, et ista forma dicitur esse simplex. Ex hoc etiam apparet quod so-
lutio illorum qui solvebant hoc argumentum quod consuevit fieri, 
quia consuevit argui sic: quia ipse dicit quod forma est compositioni 
contingens, hoc non videtur, quia forma substantialis advenit ma-
terie et tamen materia non est composita, immo est simplex; et sic 
forma non advenit composito; consueverunt aliqui ad hoc respon-
dere quod forma substantialis advenit composito, quia ad/f. 48vb/
venit materie, que potest esse composita ex sua essentia et ex sua 
potentia, et sic advenit ipsi composito. Sed ista solutio nichil valet, 
quia potentia materie non addit aliquid supra essentiam materie, ut 
ipsa materia distinguitur a forma sive contra formam, immo talis 
potentia est idem cum essentia materie. Et etiam tunc, dato quod 
illa potentia adderet aliquid supra essentiam materie, oporteret 
quod illa forma adveniret simplici, quia materie que est simplex. 

1.9 Et tunc sequitur ex positione illorum quoddam impossibile 
contra diffinitionem hic datam, et ideo illa nichil valet; neque etiam 
obiectio illa erat ad propositum, quia illa obiectio erat de forma 
substantiali, et forma substantialis non est illa que diffinitur hic. Et 
ideo nec obiectio, nec solutio erant ad propositum. Verum est ta-
men quod si nos acciperemus formam substantialem, ut puta ani-
mam ipsius hominis abstractam, quia ipsa ut sic est quedam forma 
predicabilis, quia potest predicari de anima Petri et Maruni, ideo 
ut sic ei conveniret ratio forme hic intente. Verum est tamen quod 
non esset proprie universale, quia illa a quibus abstrahitur non sunt 
proprie entia, sed sunt magis proprie principia entium.

1.10 Ulterius est notandum quod forma ista est essentia que-
dam invariabilis, et hoc potest dupliciter exponi: uno modo quia 
forma talis accipitur a forma que est altera pars compositi, non ta-
men ut ea pars, sed ut dans esse composito, et ut est notio totius; 
modo tunc omnis forma quantum est de se <est> invariabilis, sed 
si variaretur hoc est per accidens, cum ipsa de se incorruptibilis sit; 
alio modo quod forma predicabilis est universalis, et tale universale

16 sequitur] prosequitur S  26 proprie] entia add. et exp. S



Prohemium et lectio 1    67

5

10

15

20

25

quia est abstractum per intellectum; et ideo tunc forma hic diffinita 
est essentia invariabilis.

1.11 Deinde cum dicit Composito enim (§2, 35.4), hic separat que-
dam a forma hic diffinita per diffinitionem datam de ipsa, et dividi-
tur in tres: quia primo separat ab ea ipsum compositum; secundo 
animam humanam; tertio animam mundi. Secunda ibi: Quoniam 
autem fortasse (§3, 35.10); tertia ibi: Sed <quoniam> ut aiunt quidam 
(§4, 35.13). In prima23 dicit quod ipsum compositum non est forma, 
sed ipsa forma seiungitur, id est separatur, a natura compositi, quia 
unumquodque compositum adveniens alteri composito coniunctum effi-
cit quoddam maius compositum se, ut puta antequam coniungeretur 
alteri composito; in forma vero hoc non est, quia aliquod corpus al-
bum non dicitur maius vel minus se ipso non existente albo; et adhuc si in-
telligatur non album illud corpus, non est facta aliqua destructio, neque 
minoratio illius corporis, sed solum est facta alteratio circa illud corpus.

1.12 Ad evidentiam illius partis est intelligendum: quod ipse di-
cit, scilicet quod compositum adveniens alteri composito facit illud 
maius, habet veritatem in compositis quantitativis existentibus hic 
et nunc; et causa huius est quia partes talium compositorum sunt 
distantes ab invicem, et ideo propter istam distantiam partium isto-
rum oportet quod si unum advenit alteri quod fiat aliquod maius, 
quia si sic non esset, tunc duo corpora essent in eodem loco; sed de 
composito ex partibus essentialibus veritatem non habet, quia unum 
non potest componi cum alio hoc modo. Verum est tamen quando 
dicitur corpus album, hec est maior compositio, et est maius quam 
si dicatur corpus; non tamen est maius secundum quantitatem. 

�2 essentia] essentie S  11 antequam] antetequam S  19 causa] casus S  
23 non] add. a.m. s.l.

23  LSP 1, 2, AL 35, 4-10: «Compositio etenim non est, quoniam a natura com-
positionis seiungitur; compositionum enim unaqueque alteri adveniens composi-
tioni maiorem se coniunctam quodam modo efficit, in forma autem hoc minime 
est. Nam in eo quod corpus album est, non dicitur maius et minus se ipso non 
albo; nec, si non album intelligatur, destructio compositionis vel minoratio aliqua 
facta est, sed alteratio sola».



68    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

Si aliquod corpus sit modo sine albedine et postea fiat album, non 
propter hoc erit <maioris> quantitatis quam prius; et ideo illa ma-
ioritas intelligitur quantum ad qualitatem.

1.13 Deinde cum dicit: Quoniam autem fortasse24, comparat ani-
mam humanam ad formam hic diffinitam, et dicit quod, quia ita est 
quod in quibusdam contingit hoc idem proferre, scilicet quod est ali-
quid quod non est compositum, sed est simplex, ut verbi gratia ani-
ma humana, ideo ut anima humana separetur a forma hic diffinita, 
existimo convenienter additum <est> invariabili essentia consistens; 
anima autem humana est essentia variabilis, immo ipsa va/f. 49ra/
riatur, quia in ipsa fit alteratio contrarietatis, ut tristitie et gaudii. 

1.14 Ad evidentiam istius partis est notandum quod si anima 
humana gaudeat et letetur, hoc non est secundum se, sed per 
accidens, quia secundum quod est in materia, et ideo per acci-
dens est variabilis. Et ideo dicebat Philosophus, primo De anima,  
<capitulo> de erroribus <circa> animam quod quicumque dixerit 
animam gaudere vel tristari nichil aliud dicet quam eam texere vel 
edificare; modo ridiculum esset dicere animam texere25; et ideo ani-
ma secundum se neque gaudet, neque tristatur, sed si hoc fit, hoc 
est per accidens et secundum quod est in materia; et ideo per acci-
dens est variabilis. Sed forma superius diffinita neque per se, neque 
per accidens potest variari, quia talis forma est universale quoddam 
simplex abstractum, quod est per se et per accidens.

1.15 Deinde cum dicit: Sed quoniam ut aiunt26, separat animam 
mundi a forma superius diffinita; et dicit quod quidam dicunt quod

�4 qualitatem] quantitatem(?) S  10 anima] animam S  16 <capitulo> de 
erroribus <circa> animam quod] add. in mg. S

24  LSP 1, 3, AL 35, 10-13: «Quoniam autem fortasse in aliis contingit idem 
proferri, additum convenienter existimo “invariabili essentia consistens”; in anima 
enim alteratio contrarietatis reperitur, ut tristitie et gaudii».

25  Aristoteles, de An. I 4, 408b11-13.
26  LSP 1, 4, AL 35, 13-16: «Sed quoniam, ut aiunt, quiddam simplicitati ‹qui-

dem›, nulli vero variationi subiectum est, ut ea que mundi est anima, dissocians 
hanc ab omnibus addidi “compositioni contingens”».



Prohemium et lectio 1    69

5

10

15

est aliquid quod est subiectum simplex et non est subiectum alicui 
variationi, sicut anima mundi, sive movens primum sive intelligentie 
non sunt subiectum alicuius variationis, sed sunt forme simplices et 
penitus invariabiles per se et per accidens. Et ideo ista separentur a 
forma superius diffinita <que> advenit compositioni contingens, quia 
forma superius <diffinita> advenit ipsi composito; primum autem 
movens sive intelligentie non adveniunt alicui composito, nec sunt 
in materia, immo sunt forme separate et per se subsistentes.

1.16 Deinde cum dicit: Erit itaque27, concludit istam diffinitio-
nem convenienter esse assignatam, et dicit quod dicta diffinitio erit 
terminus ipsius forme. Est autem intelligendum quod ipsa diffinitio 
dicitur “terminus habens omnes partes diffiniti essentiales”, quia 
sicut ipse terminus comprehendit omnes partes rei quam terminat, 
et etiam diffinitio ipsa dicitur “terminus”, quia accipit omnes partes 
essentiales diffiniti; sed non dicitur proprie “terminus”, quia pro-
prie “terminus” reperitur in continuis, sicut apparet quinto et sexto 
Physicorum28, sed hic accipitur “terminus” solum transumptive, ut 
dictum est. Hec est sententia lectionis.

5 advenit] ipsi add. et exp. S

27  LSP 1, 4, AL 35, 16-18: «Erit itaque terminus forme dicta definitio; neque 
enim superfluum neque minus continere, si quis subtiliter investigaverit, reperietur».

28  Aristoteles, Ph. V 3, 227a10-13.





71

5

10

15

Lectio 2

2.1 <H>abet autem dubitationem (§5, 35.19). Postquam auctor posuit 
diffinitionem forme et separavit quedam ab ipsa per diffinitionem 
eius, in parte ista movet quandam dubitationem circa predicta et 
solvit. Et dividitur in duas: quia primo movet eam; secundo solvit. 
Secunda ibi: Sed non est ita (§5, 36.2). In prima parte1 dicit quod du-
bitationem habet ex precedenti, quia dictum est superius quod omnis 
forma est invariabilis, utrum nulla forma sit invariabilis aut non; sed 
videtur quod aliqua forma sit variabilis, quia una et eadem oratio est 
susceptibilis veri vel falsi, et albedo est susceptiva claritatis et obscuri-
tatis et eadem opinio est susceptiva veri vel falsi. Hec autem sunt 
forme quedam, ergo – ut videtur – forma est variabilis. 

2.2 Deinde cum dicit: Sed non est ita2, solvit hanc dubitationem; 
et dicit quod omnis forma secundum se est invariabilis, quia si al-
bedo suscipit claritatem et obscuritatem, hoc non est secundum 
se, sed per subiectum, ita quod subiectum est illud quod recipit cla-
ritatem et obscuritatem, et etiam oratio ipsa non suscipit contraria 
quantum est de se, neque etiam opinio suscipit contraria de se, sed 
ex eo quod res mutantur; sed orationes sunt solum note passionum, 

1  LSP 1, 5, AL 35, 19-36, 2: «Habet autem dubitationem, ex precedenti, utrum 
nulla forma invariabilis sit. Hoc autem videtur ut in pluribus; nam eadem oratio 
veri et falsi susceptiva est, et albedo claritatis et obscuritatis, et ratio eius quod in 
re est et non est».

2  LSP 1, 5, AL 36, 2-7: «Sed non est ita; nam nihil differt albedinem claram 
dicere quam subiectum clarum dicere; non est autem oratio contrariorum suscep-
tiva, nec ratio eius quod in re est et non est; sed sunt note eorum que sunt in anima 
passionum. De his autem alibi dictum est».



72    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

sed de hiis dictum est alibi, ut in Peri hermeneias3. Ad evidentiam 
huius est notandum quod ipsa oratio secundum quod dicit auctor 
non per se suscipit verum vel falsum, neque opinio; et causa huius 
est: quia nullum accidens secundum se potest esse subiectum tran-
smutationis, sicut apparet tertio Metaphysice4. Cum igitur ipsa ora-
tio sit accidens, non per se istas susciperet; et idem est de opinione 
et albedine; sed si suscepit, hoc erit mediante alio, ut dictum est.

2.3 Ulterius est notandum quod ipsa oratio potest dupliciter 
considerari: uno modo pro ipsa voce; alio modo pro ipso aggre-
gato ex voce et partibus aggregatis per omnes modos significandi 
/f. 49rb/; modo verum et falsum est in utraque oratione. Verum 
est tamen quod veritas habet esse magis formaliter in oratione se-
cundo modo dicta, quia illa oratio habet esse in rebus intellectis. 
Tunc ulterius illa oratio que accipitur tantum pro voce potest dupli-
citer considerari: uno modo in quantum absolute est signum veri; 
alio modo in habitudine ad res significatas per vocem et ut refertur 
ad ipsas res5. Si primo modo, oratio ipsa semper significat verum 
et numquam falsum, sicut verbi gratia oratio “Socrates currit”, si 
consideretur ipsa vox in quantum est absolute signum veri, semper 
significat verum: sive Socrates currat sive non, semper ista oratio 
significabit hoc quod est Socrates currit, et hoc modo ipsa oratio est 
forma invariabilis. Sed si accipiatur secundo modo, tunc quando-
que significat verum, quandoque falsum, sicut est de circulo posito 
ante tabernam, neque plus neque minus. Modo tunc omnis ora-
tio est forma et omnis oratio quantum de se est <est> invariabilis; 
sed si varietur, hoc erit per accidens. Et ex hoc patet solutio cuiu-
sdam obiectionis que consuevit fieri: consuevit enim ostendi quod 
homo semper enuntiaret verum, quia oratio <est> signum mentis 

1 Peri hermeneias] Periarmenias S  4 est] add. s.l. S

3  Aristoteles, Perih. 1, 16a3-4.
4  Locus non inventus. Cfr. Thomas de Aquino, Expositio libri Posteriorum I.33, 

p. 120, l. 79-86.
5  Cfr. Albertus Magnus, De sex princ. I 3, p.  7, in riferimento alla doppia 

definizione di verità del segno, proposta da Anselmus Cantuariensis, De veritate 2.



Lectio 2    73

5

10

15

20

25

conceptus. Modo, si ego accipio quod Socrates sedeat dato quod 
hoc sit falsum, et dicam “Socrates sedet”, enuntio verum, quia 
enuntio mentis conceptum cuius oratio est signum. Dico ad hoc 
quod si accipiatur oratio ut absolute est signum veri, tunc semper 
enuntiat verum. Sed si accipiatur ut refertur ad res, tunc quando-
que enuntiat verum, quandoque falsum. Alio modo potest hoc 
exponi et possumus dicere quod accipiendo ipsam orationem ut est 
quedam forma predicabilis et universalis, hoc modo ipsa est penitus 
invariabilis, quia tunc accipitur ut abstracta, et tunc neque suscipit 
verum neque falsum, sed tunc abstrahit a vero et falso. 

2.4 Deinde cum dicit: Substantiale vero (§6, 36.7), ponit diffini-
tionem forme substantialis secundum divisionem eius. Secunda 
ibi: Hoc vero erit (§6, 36.10). Ad evidentiam prime partis, est intel-
ligendum quod ipse non loquitur de substantiali ut continetur sub 
forma superius diffinita, quia forma superius diffinita est universale 
predicabile, sed hic ipse loquitur de substantiali quod est altera pars 
compositi, ut puta materia vel forma, et hoc apparet ex divisione 
quam posuit de substantiali. Dicit6 ergo tunc quod substantiale est 
quod confert ad esse compositi ex quadam compositione que est ut in 
pluribus et impossibile est illud substantiale abesse ab illa re cuius est 
substantiale; et hoc dico manente illa re, sicut verbi gratia ut ra-
tionale ipsi homini et sensibile animali, et sic de consimilibus, ut 
est continuum quod est substantiale quantitati continue et discretum 
quantitati discrete. Impossibile est enim hoc abesse eis quorum 
sunt substantialia. 

2.5 Ad cuius evidentiam, est considerandum quod ipsum “sub-
stantiale” accipitur quatuor modis: uno modo proprie, ut puta omne 
quod est de genere substantie; alio modo accipitur “substantiale”, 
id est essentiale, et hoc reperitur in quolibet genere predicamentali; 

17 ex] de S

6  LSP 1, 6, AL 36, 7-36, 9: «Substantiale vero est quod esse confert ex quadam 
compositione (compositioni ut in pluribus) quod impossibile est deesse, ut ratio et 
sensus, sive horum similia, ut continuum et discretum».



74    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

alio modo dicitur “substantiale” aliquod accidens habens causam 
determinatam in subiecto, sicut sunt proprie passiones; et quod ista 
possunt dici “substantialia” patet per Commentator secundo Celi et 
mundi7, ubi ipse proprias passiones vocat “substantiales”, non quod 
sint de essentia substantie, sed propter hoc sunt substantialia, quia 
semper consecuntur subiectum per principia subiecti; alio modo 
dicitur “substantiale” id quod ponitur in diffinitione alicuius, non 
tamen quod sit de essentia illius, sicut subiectum dicitur “substan-
tiale” per respectum ad accidens in cuius diffinitione ponitur; non 
quod sit de essentia accidentis, sed quia ponitur in diffinitione eius. 
Modo hic determinatur de substantiali non secundum quod ipsum 
contineatur sub forma prius diffinita, sed ut quoddam preambulum 
ad ista sex principia, id est quia hic intendit de substantiali secundo 
modo, quia illud substantiale reperitur in quolibet predicamento, 
et etiam tertio modo, quia ista sex principia habent passiones que 
causatur a principiis eorum per oppositum. “Accidentale” dicitur 
quatuor modis: uno modo proprie, scilicet secundum rem et secun-
dum rationem, et hoc modo reperitur solum in genere /f. 49va/ 
accidentium; alio modo dicitur “accidentale” id quod advenit alicui, 
non tamen illud est de essentia illius, et hoc sive substantia sive acci-
dens, exempli gratia, quia si in manu alicuius sint sex digiti, hoc est 
accidentale non quod digitus sit accidens, sed quia manus naturali-
ter loquendo debet esse cum quinque digitis. Tertio modo dicitur 
“accidentale” quod inest alicui subiecto, non quod illud subiectum 
ponatur in diffinitione illius accidentis, sicut albedo que est in muro 
illo. <Quarto modo ***>.

2.6 Deinde cum dicit: Hoc vero erit8, dividit substantiale ipsum 
in duas partes, dicens quod substantiale quoddam est ut materia et 

�6 consecuntur] idem add. et exp. S  7 diffinitione] eius add. et exp. S  
12 diffinitia] distincta S

7  Locus non inventus. Cfr. Aristoteles, Gen. corr. I 10, 327b22 (Auctoritates Ari-
stotelis 4.6).

8  LSP 1, 6, AL 36, 10-14: «Hoc vero erit ut materia vel ut forma, ut corpus qui-
dem est materia hominis, anima vero forma. Erit itaque substantiale ut est “corpus”, 
“homo”, atque “ratio”. Hec autem in his que de categoriis sunt, expedita sunt».



Lectio 2    75

5

10

15

20

25

quoddam est ut forma, verbi gratia corpus est materia hominis et est 
substantiale ei, anima vero est ut forma; et tunc ulterius, quia ipsa 
non habet esse sub forma et omnis forma habet esse in materia, 
quia ipse forme non sunt separate, ut apparet quinto Metaphysice9, 
et loquitur de forma rei naturalis, ideo tunc oportet dare aliquod 
compositum, et hoc est quod ipse concludit, dicens quod substan-
tiale est ut corpus, homo et rationale; et addit quod ipsa sunt expedita 
in Predicamentis10. 

2.7 Ad evidentiam eius quod dicit, scilicet quod corpus in homine 
est ut materia, anima autem ut forma, ego non intelligo universaliter 
ipsum corpus ut distinguitur contra animam in omnibus compositis 
esse ut materia, quia in aliis ab homine, ut puta in asino et leone et 
planta, ipsum corpus <non> est ut materia, immo materia prima est 
ibi ut materia. Unde in asino et bove et aliis ab homine non est nisi 
una forma substantialis, ita quod asinus per unam et eandem forma 
substantialem est animatum et est corpus et est substantia; posset 
tamen dici ut materia, quia ratio intelligendi sumpta [est] ab eo quod 
est esse corpus est prior ratione intelligendi sumpta ab hoc quod est 
esse animatum et est propinquior materie; et ideo posset dici ut ma-
teria. In homine enim non est sic, quia in homine corpus est ut ma-
teria, quia ibi est anima intellectiva que non immediate perficit ma-
teriam primam, immo in homine anima sensitiva immediate perficit 
materiam primam; anima autem intellectiva mediate, quia mediante 
anima sensitiva; et ideo in homine corpus est <ut> materia et anima 
intellectiva ut forma. Hoc dictum est secundum sententiam magno-
rum, quamquam etiam alii magni aliter dicant11.

2.8 Deinde cum dicit: Videtur autem forma (§7, 36.14), ponit qua-
sdam divisiones forme; et dividitur in partes duas: quia in prima

17 sumpta] sumper[[a]]ta S

9  Locus non inventus.
10  Locus non inventus.
11  Le posizioni cui Gentile aderisce sembrano riflettere quelle di Bonaventura 

(cfr. Bonaventura, In II Sent., d. 2, art. 2, q. 2, p. 74). Un pensatore che certamente 
non sarebbe stato d’accordo è senz’altro Tommaso d’Aquino.



76    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

parte ponit unam divisionem forme ex qua divisione habetur unde 
ipse forme habeant originem; secundo ponit quamdam aliam di-
visionem secundum quam ipsa consideratur a loyco. Secunda ibi: 
Forma quidem (§11, 37.11). Prima dividitur in duas: quia in prima 
parte ponit illam divisionem; in secunda parte movet et removet 
quasdam dubitationes. Secunda ibi: In quibusdam (§7, 36.16). In pri-
ma12 dicit quod formarum que videntur esse a natura quedam et que-
dam ab arte, sicut rationale est forma quedam a natura, calor autem, 
supple que fit propter motum vel fricationem pedum, fit ab arte; 
et etiam quedam passio est que fit ab arte, sicut verbi gratia si in 
aliquo fieret egritudo aliqua studiose propter aliquam medicinam 
malam; et ideo dicit passio quedam, quare non omnis passio est ab 
arte, immo multe unite(?) sunt a natura, et calor naturalis que repe-
ritur in quolibet homine non est ab arte, sed est a natura.

2.9 Deinde cum dicit: In quibusdam vero (§7, 36.16), movet qua-
sdam dubitationes et dividitur in duas, secundum quod duas mo-
vet dubitationes. Secunda ibi: Sed in hiis que in pluribus (§8, 36.21). 
Prima dividitur in tres, quia primo movet questionem; secundo ar-
guit ad partem falsam; tertio eam dissolvit. Secunda ibi: Nam nichil 
additionis (§7, 36.17-18); tertia ibi: Dico autem figuram (§7, 36.18). 
Primo dicit13 quod in quibusdam formis est dubitatio utrum ipse sint 
a natura vel ab arte, sicut de figura incisionis. Deinde <cum dicit: ni-
chil additionis>14 arguit ad partem falsam, ostendendo quod figura 
incisionis fiat a natura et non ab arte, quia dicit Commentator quod 
omnis figura que est ab arte fit per additionem partis cum parte15, 
et istud non potest esse; sed oportet quod suppleatur: sed figura 

3 quam] quod S  4 Forma] Formam S  13 unite] ıīıte S  17 in] de S

12  LSP 1, 7, AL 36, 14-16: «Videtur autem forma quedam a natura esse, que-
dam vero in actu; ratio etenim a natura est, calor vero et passio quedam in actu 
consistunt».

13  LSP 1, 7, AL 36, 16-17: «In quibusdam autem dubitatio est utrum a natura 
an ab actu incipiant, ut in figura incisionis».

14  LSP 1, 7, AL 36, 17-18: «(nam nihil additionis fit, sed separatio quedam 
partium)».

15  Locus non inventus.



Lectio 2    77

5

10

15

20

25

incisionis non fit per addi/f. 49vb/tionem partis cum parte, sed per 
separationem partis a parte. Ergo tunc figura incisionis non est ab 
arte, sicut verbi gratia figura circularis que fit in ligno aliquo fit per 
separationem partis a parte et incisionem ab illo ligno. 

2.10 Deinde cum dicit: Dico autem16, solvit istam dubitationem; et 
dicit quod subiectum istius figure est a natura et etiam figura illa in 
quantum ipsa erat in potentia in illo ligno est a natura, si ista figura 
in quantum actu sentitur et cognoscitur est ab arte, et illa figura que 
fit per additionem partis ad partem est <ab> arte, sicut figura domus, 
quia ipsa fit per additionem partis ad partem; ideo est ipsa ab arte, 
sed de hiis figuris est manifestum quod sint ab arte. Sed est intelli-
gendum quod etiam figura domus simpliciter non est ab arte, sed 
est aliquo modo a natura, quia quantum ad subiectum primum illius 
figure est a natura, quia subiectum primum illius figure est a natura, 
quia subiectum primum est sicut lapides et ligna et cementum, ista 
sunt <a> natura; et ideo illa figura secundum quod erat in potentia 
in illis etiam est a natura.

2.11 Ulterius etiam compositio partium domus est ab arte et 
etiam a natura, quia, sicut dictum est, talis compositio partium 
est immediatum subiectum illius figure ipsius domus, quia forma 
domus resultat ex compositione illarum partium ad invicem. Est 
enim intelligendum quod figura incisionis magis potest dici a natu-
ra quam figura domus, quia figura incisionis sic est quod subiectum 
immediatum ipsius est a natura, sed subiectum immediatum figure 
ipsius domus non est a natura sed ab arte, sicut compositio partium 
domus que est immediatum subiectum domus, sed subiectum me-
diatum illius figure domus est a natura, ut ligna et cetera.

2.12 Deinde cum dicit: Sed in hiis que in pluribus (§8, 36.21), mo-
vet aliam dubitationem; et primo movet, secundo solvit. Secunda

2-3 ab arte] a parte S  15 cementum] cimentum S  24 ipsius] ipsius add. S

16  LSP 1, 7, AL 36, 18-20: «Dico autem figuram esse a natura, … sentiri vero ab 
actu; sed que coniunctionis est, actus est, ut domus. Manifestum est autem de his».



78    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

ibi: Natura igitur occulte (§9, 37.2). Prima in duas, quia in prima mo-
vet dubitationem; secundo arguit ad partem que videtur esse ma-
gis falsa. Secunda ibi: A natura autem (§8, 36.21). In prima17 dicit 
quod de aliis formis universalibus que sunt in pluribus non est planum 
utrum sint a natura vel ab arte, quia impossibile videtur quod ipse 
sint ab arte. Deinde cum dicit: A natura autem18, arguit ad partem 
que videtur esse magis falsa; et dicit quod tales forme non videntur 
esse a natura, quia illa que sunt a natura sumunt principium ab aliquo 
generante; iste autem forme universales non videntur <esse> ab 
aliquo generante; et ideo non videntur esse a natura, quia omnis 
generatio et universaliter omnis actio terminatur ad singulare, si-
cut dicitur primo Metaphysice19; et per consequens etiam generans 
debet esse singulare. Sed manifestum est illud universale non esse 
aliquam creaturam semper singularem, quia nullam rationem pote-
rit explicari, quia unius, supple forme universalis, sit creatura aliqua. 

2.13 Deinde cum dicit: Natura igitur (§9, 37.2), solvit hanc dubi-
tationem; et duo facit: quia primo facit quod dictum est; secundo 
ex dictis manifestat quod obscurum posset esse. Secunda ibi: Subti-
liter autem (§10, 37.7). In prima parte20 dicit quod natura occulte ope-
ratur in generatione istorum universalium, quasi dicens quod iste 
forme universales non simpliciter sunt a natura, sed etiam aliquo 
modo sunt ab arte, quia dicit ipse: sicut ex coniunctione plurium ef-
ficitur quedam compositio excedens quantitatem primarum partium, 
sic ex divisione singularium per materiam intelligitur postea aliquod 
unum universale abstractum ab illis excedens predicationem illorum 

17  LSP 1, 8, AL 36, 21: «Sed in his que in pluribus sunt palam non est; nam ea 
que in pluribus sunt, in actione esse impossibile est».

18  LSP 1, 8, AL 36, 21: «a natura vero non videtur fieri, quoniam ea que a 
natura sunt, a creatura existente principium sumunt; palam vero est creaturas non 
esse (nihil enim rationis omnino quare huiusmodi creature sint poterit explicari)».

19  Aristoteles, Metaph. I 1, 981a16-20 (Auctoritates Aristotelis 1.5).
20  LSP 1, 9, AL 37, 2-7: «Natura igitur occulte in his operatur; nam, sicut ex 

plurium coniunctione constitutio quedam priorum excedens quantitatem effici-
tur, sic ex singularium discretione unum quiddam intelligitur eorum excedens pre-
dicationem. Quapropter communitas omnis naturalis est quoniam a singularitate 
procedit, que creationi coequatur».



Lectio 2    79

5

10

15

20

25

30

singularium. Et sic omnis communitas [a singularitate procedit] est 
naturalis quoniam, id est in quantum, a singularitate procedit, que 
scilicet singularitas coequatur creationi, ita quod solutio sua est ista: 
quod ille forme universales quantum ad illud quo habent originem 
principaliter sunt a natura. Quomodo igitur tunc est dicendum ad 
questionem? Certe est dicendum quod ille forme in quantum ha-
bent originem a singularibus sunt a natura, et causa istius est quia 
illa singularia sunt a natura; sed in quantum sic sunt abstracte per 
intellectum, sic sunt ab arte. Ex hoc patet solutio questionis. 

2.14 Sed tunc est dubitatio: quomodo natura occulte operatur 
in istis, scilicet in generatione universalium? Hoc autem potest 
exponi pluribus modis. Uno modo quia nos videmus quod natura 
producit /f. 50ra/ ista singularia, puta Socratem et Platonem, et in 
ipso Socrate salvatur esse et quidditas ipsius hominis et speciei, et 
sic de aliis, ut puta de Platone et huiusmodi, ita quod producendo 
ista singularia producit essentiam et quidditatem speciei, et tunc 
intellectus abstrahit illam essentiam a conditionibus et fit de univer-
salibus; et illud est principium intelligendi sua singularia. Et tunc 
illa forma universalis in quantum salvatur in singularibus vel ab eis 
habet principium est a natura, sed in quantum est abstracta per 
intellectum est ab arte; et sic natura occulte operatur in istis, quia 
videmus quod Socrates generat Platonem et tamen hoc non est ut 
Socrates est, sed ut in ipso salvatur natura et essentia hominis. Et 
ideo dicebatur, tertio Physicorum, quod homo hominem generat 
et sol21. Iterum et Plato generatur; sed non unde Plato generatur, 
sed unde homo; et ideo tunc quando generatur aliquid singulare, 
generatur et essentia hominis et species; et tunc illa essentia ab-
strahitur et tunc fit universale. Et sic natura occulte operatur in eis. 
Alio modo potest exponi, quia ipsa producit ista singularia in qui-
bus salvatur esse<ntia> et quidditas speciei; tamen ista quidditas 
non cognoscitur a sensu per se, sed per accidens; sed accipitur per 
que illa quidditas est hic et nunc <que> sunt nobis nota ad sensum;

8 abstracte] abstractum S  26 aliquid] aliquem S

21  Aristoteles, Ph. II 2, 194b13 (Auctoritates Aristotelis 2.65).



80    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

sed postea illa quidditas abstrahitur per intellectum ab accidenti-
bus, et sic fit universalis: hoc autem fit valde occulte et latenter, et 
ideo occulte natura operatur in istis.

2.15 Deinde cum dicit: Subtiliter autem (§10, 37.7)22, manifestat 
ex dictis quoddam quod posset esse obscurum; et dicit quod nos 
speculantes subtiliter sicut invenimus latenter naturam operari in suis 
actionibus, id est in productione universalium, sic etiam invenimus 
creatorem creaturarum, id est deum, latenter operari in natura ex actu, 
id est ex intellectu, quia deus ipse est operans per intellectum et 
voluntatem, et per suam substantiam, sicut vult Commentator et 
Philosophus, duodecimo Metaphysice23. Et propter hoc dicitur ex 
actu, quia suus actus est sua substantia; et addit quod deus stabilivit 
omnia entia naturalia in quodam <numero>, supple determinato. 
Et tunc excusat se et dicit quod sunt alterius considerationis, quia 
sunt de consideratione theologici et methafisici. Et hec est senten-
tia lectionis.

22  LSP 1, 10, AL 37, 7-10: «Subtiliter autem speculantes, sicut naturam in 
actionibus latenter operari invenimus, sic creaturarum creatorem in natura ex 
actu; numero etenim naturam stabilivit. Sed hec hactenus; alterius enim conside-
rationis sunt».

23  Locus non inventus.



81

5

10

15

Lectio 3

3.1 Formarum autem (§11, 37.11). Postquam auctor posuit quan-
dam divisionem forme ex qua habebatur origo ipsarum formarum, 
in parte ista ponit quandam divisionem forme aliam ut ipsa conside-
ratur a loyco, ut ipse postea eligat membrum intentum, et dividitur 
in duas partes: quia primo ponit tres divisiones; in secunda reducit 
istas tres divisiones ad unam divisionem habentem duo membra. 
Secunda ibi: Singulum vero (§14, 38.4). Prima in tres, secundum quod 
tres ponit divisiones. Secunda incipit ibi: Quedam vero (§11, 37.15). 
Tertia ibi: Eorum vero (§12, 37.17). In prima parte1 dicit quod for-
marum quedam <est> in subiecto et dicitur de subiecto, sicut scientia 
est in subiecto, sicut in anima, et dicitur de subiecto, quia de gramatica; 
quedam est forma que est in subiecto et non dicitur de subiecto aliquo, 
sicut albedo Socratis. Similiter etiam semper se habet in hiis, supple 
formis, quecumque, supple de numero formarum, semper sunt que 
sunt individua, scilicet quod ipse sunt in subiecto et non dicuntur 
de aliquo subiecto tamquam sub se posito. Illud quod ipse interpo-
nit in medio2, scilicet quod quedam est forma que videlicet neque 
dicitur de subiecto, neque est in subiecto, ut humanitas Socratis, 
nec potest legi cum parte ista, sed oportet quod legatur cum parte 

5 quia] quia add. S  8 Quedam] Quemadmodum

1  LSP 1, 11, AL 37, 11-15: «Forma vero alia quidem est in subiecto et de su-
biecto dicitur, ut scientia in subiecto quidem est anima et de subiecto dicitur ut 
de grammatica; quedam vero est in subiecto, de subiecto autem nullo dicitur, ut 
albedo Socratis (similiter autem his quecumque formarum sunt individue)».

2  LSP 1, 11 AL 37, app. ad 37, 15: «Quedam neque in subiecto neque de subiec-
to dicitur ut humanitas socratis et platonis».



82    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

sequenti, ubi loquitur de formis substantialibus3, humanitas autem de 
genere substantie est saltem per reductionem; et ideo oportet quod 
legatur cum parte sequenti ubi loquitur de formis substantialibus. 

3.2 Deinde cum dicit Quedam vero de subiecto4, ponit tertiam di-
visionem formarum, et dicit quod quedam sunt alie que dicuntur 
de subiecto, hoc est de aliquo inferiori, et non sunt in aliquo subiecto 
sicut accidens in subiecto, sicut rationale et mortale; et tunc redeatur 
ad illud quod obmissum est in parte precedenti, et dicit quod alie 
sunt forme que neque dicuntur de subiecto neque sunt in subiecto, 
sicut humanitas Socratis. /f. 50rb/ 

3.3 Ad evidentiam istius partis est notandum quod hic vocatur 
esse in subiecto quando dicitur quod quedam dicuntur de subiec-
to et quedam sunt in subiecto, quia quando dicitur quod quedam 
de subiecto dicuntur, intelligitur ibi subiectum, hoc est inferius ali-
quod <de quo> essentialiter predicatur suum superius; sed quando 
dicitur quod quedam sunt in subiecto, accipitur ibi subiectum ut est 
subiectum accidentis. Modo rationale non dicitur esse in subiecto 
sicut accidens, quia quamquam rationale sit in materia prima, non 
tamen materia prima est subiectum sicut subiectum accidentis, 
quia materia prima est ens in pura potentia; tale autem non dicitur 
esse proprie “subiectum”, et in hoc differt forma substantialis ab 
accidentali, quia forma substantialis advenit enti in potentia, forma 
autem accidentalis advenit enti in actu, sicut longe declaravimus 
in Porphyrio5; sed forte ipse posuit hoc gratia exempli: in exemplis 
autem non requiritur veritas, sed ut sentiat discens, ut dicit Philo-
sophus primo Physicorum6, vel forte per “rationale” dat intellegere 
quandam aliam formam substantialem.

�1 sequenti] sequente S  4 Quedam] Quemadmodum  13 quedam2] sunt in  
subiecto add. et exp. S  15 predicatur suum superius] predicatum de suo superior S

3  Cfr. infra, §3.2.
4  LSP 1, 11, AL 37, 15-17: «Quedam vero dicuntur de subiecto, in subiecto au-

tem nullo sunt, ut rationale atque mortale».
5  Locus non inventus. Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 23, J 42ra.
6  Cfr. Aristoteles, APr. I 41, 50a1-2. (Auctoritates Aristotelis 34.16).



Lectio 3    83

5

10

15

20

25

3.4 Deinde cum dicit: Eorum vero (§12, 37.17), ponit tertiam di-
visionem formarum; et duo facit, quia primo facit hoc; secundo 
quasi correlarie concludit quandam aliam divisionem formarum, 
ibi: Manifestum est autem (§13, 37.22). In prima parte7 dicit quod de 
numero formarum que sunt in subiecto et de nullo subiecto dicun-
tur alie sunt sensibiles, alie insensibiles forme. Sensibiles sunt ille 
que sensu conprehenduntur, ut albedo, sapor, odor, calor, percussio et 
dulcedo: omnia comprehenduntur sensu, et hoc dico ut sunt in su-
biecto existente hic et nunc; et hoc dico quia si nos abstraheremus 
albedinem et dulcedinem et alia per intellectum a suis individuis et 
particularibus non essent sensibilia. Forme autem insensibiles sunt 
ille que comprehenduntur intellectu et non sensu, sicut disciplina, 
supple Socratis, et universaliter nulla forma predicabilis de pluribus 
potest sentiri. 

3.5 Sed diceret aliquis: hoc quod ipse dicit non habet veritatem, 
scilicet quod disciplina Socratis non possit sentiri, quia planum est 
quod ego possum intelligere disciplinam Socratis, quia ego intelli-
go Socratem habere disciplinam, sed nichil potest intelligi nisi illud 
prius fuerit in sensu; et tunc ipsa disciplina Socratis potest sentiri, 
cuius contrarium dicit auctor. Dico ad hoc quod disciplina Socratis 
per se et formaliter sive sub propria forma sentiri non potest, et 
ratio huius est quia ipsa est universalis, non tamen est universalis 
quod ipsa predicetur de pluribus, sed est universalis quia disciplina 
Socratis non est in Socrate ut est longus vel latus vel grossus, ita 
quod disciplina non est in Socrate ut singularis est, sed scientia est in 
intellectu; intellectus est abstractus quantum ad substantiam suam, 
et per consequens est universalis; et ideo scientia que est in ipso ra-
tione intellectus, qui est universalis, per consequens est insensibilis; 

�11 insensibiles] sensibiles a.c. s.l. S  16 sentiri] sensiri S passim  19 potest] 
intelligi add. et exp. S

7  LSP 1, 12, AL 37, 17-22: «Eorum vero que in subiecto sunt, de subiecto au-
tem indicibilia sunt, alia sunt sensibilia, alia insensibilia; sensibile vero est quod 
sensu comprehenditur (ut est albedo, sonus, sapor, odor et calor, percussio et dul-
cedo), insensibilia vero que ratione (ut disciplina). Simpliciter autem nihil eorum 
que de subiecto dicuntur sensibilia sunt».



84    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

et ideo scientia Socratis per se et sub propria forma sentiri non po-
test. Dico tamen quod ipsa per accidens sentiri potest, quia ipse 
Socrates conceptus suos exprimit per voces determinatas; et tunc 
ille voces percipiuntur ab auditu et vadunt ad sensum communem, 
et postea ad fantasiam, et postea virtute luminis intellectus agentis 
movet intellectum possibilem; et tunc per accidens et improprie 
sentimus scientiam, quia solum in eo quod exprimitur per voces 
determinatas; et tunc per accidens illa scientia cadit sub sensu.

3.6 Deinde cum dicit Manifestum est autem8, quasi correlarie con-
cludit quandam aliam divisionem; et dicit quod manifestum est ex 
dictis quod quedam sunt forme que sunt site in aliquo composito, 
quedam autem sunt de quibus difficile est assignare ubi site sint, nisi 
forte sunt site in complexione generantium et componentium, verbi gra-
tia albedo que est in oculo faciliter est assignare ubi sit sita, sed pa-
ternitas et filiatio ista difficile est assignare ubi sint sita. Iuxta quod 
intelligendum quod ipsa scientia formaliter situationem non habet, 
quia ipsa habet esse abstractum; tale autem situationem proprie 
non habet, quia proprie ipsa situatio consequitur quantum. Sed si 
improprie volumus loqui, dicemus quod ipsa scientia est sita in in-
tellectu sive in anima intellectiva, sicut verbi gratia si dicamus quod 
deus est in celo: istud non est proprie dictum, quia deus non est 
situs in aliquo loco; sed /f. 50va/ tamen ipsa scientia magis est si-
tuata quam sit deus; sed paternitas magis est situata quam scientia, 
sed adhuc non sunt ita manifeste sita sicut albedo et nigredo in ocu-
lo, eo quod paternitas et filiatio non sunt qualitates sensibiles, ta-
men fundantur in corpore, quia in operatione; unde dicitur, quinto  
Metaphysice9, quod paternitas et filiatio sunt in actione et passione. 
Modo tunc ipse homo habet virtutem generativam in alio, femi-
na autem in se ipsa; sed quia sperma ipsum immediate descinditur 

12 ubi] corr. a.m. s.l. ex nisi  15 difficile] dificile S

8  LSP 1, 13, AL 37, 22-38, 3: «Manifestum autem ex his que preposita sunt 
quoniam quedam sunt sita alicubi, ut nigredo in oculo; quedam vero difficile erit 
assignare, ut scientia et paternitas et filiatio, nisi forte in generantium et compo-
nentium complexione».

9  Aristoteles, Metaph. V 15, 1021a23-25.



Lectio 3    85

5

10

15

20

25

a corde, quamquam Galienus dicat contrarium – nam dicit quod 
scindatur a toto corpore10; non tamen hoc est verum, quia si sper-
ma a toto corpore <descindatur>, tunc homo qui non haberet nisi 
unum pedem non posset generare habentem duos pedes, cuius 
contrarium videmus –; et ideo sperma a corde descinditur, et ideo 
paternitas sita est in corde, sed de isto non est vis utrum sit verum 
an non, quia bene est alterius considerationis.

3.7 Deinde cum dicit Singulum vero (§14, 38.4), reducit illas tres 
divisiones ad unam que habet tria membra; et duo facit, quia pri-
mo facit quod dictum est; secundo subdividit alterum membrum 
divisionis. Secunda ibi: Eorum vero que subsistunt (§14, 38.6). In pri-
ma11 dicit quod de numero formarum que dicte sunt, quedam sunt 
incomplexe secundum vocem, quedam sunt per se existentes et 
quedam contingentes, id est in alio existentes. Construe sic istam 
litteram: ita dictum est quod quedam sunt forme que dicuntur 
de subiecto et sunt in subiecto etc., vero, pro sed, notatio incom-
plexionis eius que est in voce, supple est ista quod singulum horum 
que dicta sunt. Cum dicit Eorum vero (§14, 38.6) subdividit alterum 
membrum istius divisionis, et dividitur in duas: quia primo facit 
hoc; secundo eligit membrum quod intendit. Secunda ibi: Sed de 
hiis que subsistunt (§15, 38.10). In prima parte12 dicit quod singulum 
eorum que contingunt subsistenti per se aut causatur ab extrinseco 
in eo in quo est actu, aut ab intrinseco ut a subiecto in quo est, ut 
sunt hic ab intrinseco linea, superficies, corpus, et supple alie quan-
titates; et supple etiam qualitates et relationes. Sed illa que sunt 
in subiecto a principio extrinseco sunt ut actio, passio, ubi, esse in 
mora, id est quando, et habere; necesse est omnia ista esse causa-

10  Locus non inventus. Una questione analoga è discussa in Turisanus (Pietro 
Torregiano de’ Torregiani), Plusquam Commentum in parvam Galeni Artem, II 52, 
ff. 72H-74A.

11  LSP 1, 14, AL 38, 4-6: «Singulum vero eorum que dicta sunt incomplexionis 
eius que in voce est notatio est. Hoc vero erit vel subsistens vel contingens».

12  LSP 1, 14, AL 38, 6-10: «Eorum vero que existenti contingunt singulum 
aut extrinsecus advenit aut intra substantiam simpliciter consideratur (ut linea, 
superficies, corpus). Ea vero que quod extrinsecus est exigunt, aut actus aut pati 
aut dispositio aut esse alicubi aut in mora aut habere necessario erunt».



86    Reportationes super libro Sex principiorum

5

ta a subiecto illo ab extrinseco; sed nunc restat dare sufficientiam 
istorum sex principiorum, sed hoc est expeditum in Predicamentis 
in sufficientia eorum13; ideo nunc obmittam.

3.8 Deinde cum dicit: Sed de hiis14, eligit membrum de quo in-
tendit determinare; et dicit quod de formis per se subsistentibus et 
de formis que solum exigunt subiectum in quo sunt, quia sunt causata 
ab extrinseco in subiecto illo, sufficienter determinatum est in Predi-
camentis. Sed de reliquis, scilicet de illis que causantur ab extrinseco, 
dicetur continue. Et in hoc terminatur sententia lectionis.

13  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 4, J 20rb-va.
14  LSP 1, 14, AL 38, 10-13: «Sed de his que subsistunt et que solum in quo 

existunt exigunt, in eo qui De Categoriis inscribitur libro sufficienter disputatum 
est; de reliquis vero continuo».



87

5

10

15

20

Lectio 4

4.1 <A>ctio vero est (§16, 38.14). Postquam auctor determinavit de 
quibusdam quorum cognitio precedit cognitionem istorum sex 
principiorum, hic determinat de istis sex principiis et dividitur in 
partes sex, secundum quod sex sunt principia. Secunda ibi: Passio 
(§29, 41.8); tertia ibi: Quando (§33, 42.1); quarta ibi: Ubi (§48, 45.8); 
quinta ibi: Positio (§60, 48.14); sexta ibi: Habitus (§69, 51.11). Prima 
pars dividitur in duas, quia <in prima> determinat de actione quan-
tum ad eius essentialia, in secunda investigat proprietates ipsius, ibi: 
Scire autem oportet (§20, 39.9). Prima in duas: quia primo eam diffi-
nit, secundo eam dividit in suas species. Secunda ibi: Est autem actio 
(§16, 38.15). Primo dicit1 quod actio est secundum quam in id quod subi-
citur agere dicimur, ut secans dicitur secare in eo quod secat.

4.2 Ad evidentiam istius est sciendum quod non intelligit hic de 
actione secundum quod Aristoteles loquitur sexto Ethicorum, quia 
Aristoteles ibi distinguit actionem contra factionem2; factio autem 
ibi accipitur ut est operatio transiens in exteriorem materiam, actio 
autem ibi accipitur non ut est transiens in exteriorem materiam, 
sed accipitur /f. 50vb/ hic actio ut indifferenter se habet ad alia. Est 
etiam considerandum quod prius determinat de actione quam de 
aliis, quia ipsa actio maiorem affinitatem habet cum qualitate quam 

13 non] non add. S

1  LSP 2, 16, AL 38, 14-15: «Actio vero est secundum quam in id quod subicitur 
agere dicimur, ut ‘secans’ quis eo quod secet dicitur».

2  Aristoteles, EN VI 3, 40a1-2.



88    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

aliquod aliorum. Et causa huius est quia ipsa qualitas est illud me-
diante quo ipsum subiectum effective dicitur agere, et ideo primo 
determinat de actione. Est etiam considerandum quod istud quod 
dico Actio est etc. non est propria diffinitio actionis, eo quod actio 
proprie diffiniri non potest, quia ipsa est genus generalissimum; sed 
cum genus generalissimum non habeat genus supra se, nec diffe-
rentias constitutivas, ergo etc.; sed est notificatio quedam explicans 
essentiam illius per altera nomina.

4.3 Ulterius est sciendum quod hec prepositio “secundum” po-
test dicere habitudinem cuiuslibet cause, quia quandoque dicit ha-
bitudinem efficientis, et sic de aliis; sed hic dicit habitudinem cause 
formalis: nam ipsa actio est idem formaliter secundum quod agens 
agit. Est etiam ulterius sciendum quod, quamvis ista particula 
“quam” quantum est de se sit indeterminata, determinatur tamen 
per sequentia, ut per id quod dicitur in id quod subicitur agere dici-
mur. Ulterius etiam est notandum quod omnis actio est in motu, et 
omnis motus a motore immobili, ita quod omnis actio terminatur 
in passum; ideo dicit “in id” et non “ad id”.

4.4 Et est sciendum quod quamquam “actio” et “agere” signifi-
cent idem, differunt tamen quantum ad modum significandi, sicut 
“album” et “albedo”; tamen unum acceptum secundum unum mo-
dum magis est notum quam aliud, sicut verbi gratia “agere” in con-
creto est nobis magis notum quam “actio”; et ideo convenienter in 
diffinitione actionis poterat poni “agere” et dicit “dicimur”. Causa 
huius esse potest, sicut dictum fuit in Predicamentis de qualitate3, 
quia plures actiones reperiuntur in nobis quam in aliis rebus hic 
inferius. Vel aliter, quia nos sumus finis istorum inferiorum, sicut 

25 dictum] est add. et exp. S

3  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 23, J 41rb-va: «Set tu dices: 
quare dicit ipse “dicimur” in prima particula, et dixit “dicuntur” in tertia particula? 
Ad hoc datur communiter satis competens solutio, quia in nobis hominibus repe-
riuntur omnes modi qualitatis, non autem in aliis rebus // a nobis, quia virtutes et 
scientie solum reperiuntur in nobis».



Lectio 4    89

5

10

15

20

25

dictum est primo Politice4 et secundo Physicorum5, ita quod actio-
nes istorum inferiorum sunt nobis notiores, et ideo diffinit eam per 
respectum ad nos.

4.5 Ulterius diceret aliquis quod illud quod auctor dicit quod 
non habeat veritatem, scilicet quod actio sit secundum quam nos 
agimus, quia agimus secundum formam substantialem, et tamen 
forma substantialis non est actio et agimus secundum manum, et 
tamen manus non est actio. Ad hoc est dicendum quod actio est 
secundum quam etc. est tamen intelligendum quod accipitur equi-
voce hec prepositio “secundum” in actione et in aliis, quia quando 
dicitur quod actio est secundum quam etc. ibi “secundum” dicit habi-
tudinem cause formalis, quia ipsa est id per quod formaliter agens 
agit immediate; sed forma substantialis non est per quod agens agit 
immediate, sed mediate. Ad aliud, quando dicitur quod nos agimus 
secundum manum vel cultellum, dico quod ibi “secundum” dicit 
habitudinem cause efficientis coadiuvantis, ita quod in omnibus 
erat equivocatio huius prepositionis “secundum”; ergo etc.

4.6 Deinde cum dicit: Est actio (§16, 38.15), dividit actionem in 
suas species; et dividitur ista pars in duas, quia primo facit hoc; se-
cundo movet dubitationem circa predicta. Secunda ibi: Hoc autem 
in quibusdam dubitabile (§19, 39.4). Prima in duas, quia primo facit 
quod dictum est; secundo comparat membra divisionis ad invicem. 
Secunda ibi: Differt autem (§16, 38.16). In prima6 parte dicit quod 
quedam est actio ipsius anime et quedam est ipsius corporis. Ad 
cuius evidentiam est sciendum quod quidam dicunt quod in ipsa 
anima est duo reperire, quia ibi est reperire receptionem speciei in-
telligibilis, et est ibi reperire iudicium, quia ipsa anima iudicat circa 
rem; modo dicunt ipsi quod primo modo anima non dicitur agere,  

�6 quia agimus] quia agimur(?) add. in mg. S  10 prepositio] propositio S  
17 prepositionis] propositionis S  24 est1] passio add. et exp. S

4  Aristoteles, Pol. I 8, 1256b21-22 (Auctoritates Aristotelis 15.25).
5  Aristoteles, Ph. II 2, 194a28-194b1.
6  LSP 2, 16, AL 38, 15-16: «Est autem alia quidem anime, alia vero corporis».



90    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

sed secundo. Sed hoc non credo esse verum; credo enim quod 
sentire et intelligere sit quoddam pati, ita quod sentire et intelli-
gere sit solum passio, eo quod ista sunt in pura potentia passiva, 
secundum sententiam Aristotelis et Commentatoris in tertio De 
anima7; et ideo ponit aliam animam que agit, scilicet animam appe-
titivam, quia anima appetitiva informata speciei sui obiecti movet 
organum ad a/f. 51ra/gendum in ipsum obiectum; et ideo anima 
agit. Vel possumus dicere quod anima agit, quia actio secundum 
quam intellectus practicus dirigit appetitum in suum obiectum est 
actio anime. Vel etiam aliter: quia quedam est actio anime secun-
dum quam intellectus agens abstra<h>it universalia a principiis 
individuantibus. Tunc ulterius diceret aliquis quod nulla est actio 
corporis, quia actio est inter contraria, sicut dicitur primo De ge-
neratione8; corpori autem nichil contrariatur, et ideo non potest 
esse actio aliqua corporis. Dico ad hoc quod actio dupliciter potest 
accipi: uno modo secundum quod considerat<ur> causa naturalis, 
ut puta secundum quod ipsa est cum motu et transmutatione abi-
ciendo contrarium; alio modo accipitur actio ut est motus a motore 
immobili. Tunc dico quod actio primo modo accepta est inter con-
traria, et illo modo Philosophus, primo De generatione, loquitur; 
sed secundo modo loquitur hic auctor.

4.7 Deinde cum dicit: Differt autem (§16, 38.16), comparat mem-
bra divisionis ad invicem, et hoc facit ipse ostendendo quid sit actio 
anime et etiam corporis; et duo facit, quia primo ostendit que est 
actio corporis, secundo que anime, ibi: Actio vero anime (§16, 38.18). 
Primo9 dicit quod actio corporis differt ab actione anime, quia actio 
corporis est necessario movens id in quo est, quia idem est corpus quod est 
agens et mobile. Ad cuius evidentiam est intelligendum quod omne 
agens corporale in istis inferioribus in agendo quodam modo patitur; 
et ratio huius est, quia omnis actio fit per contactum, sicut dicitur 

7  Aristoteles, de An. III 4, 429b22-25 (Auctoritates Aristotelis 6.136); Averroes, 
In de An. III, com. 12, p. 157E (Auctoritates Aristotelis 6.244).

8  Aristoteles, Gen. corr. I 7, 324a12-13.
9  LSP 2, 16, AL 38, 16-18: «Differunt autem quoniam ea que corporea est, mo-

vens necessario est id in quo est (idem enim et quod agens corpus est mobile est)».



Lectio 4    91

5

10

15

20

primo De generatione10 – et hoc dico in agentibus hic inferius –; et 
ideo tale agens in agendo tangit, et in tangendo retangitur; et quando 
retangitur quodam modo <patitur>; et ideo omne agens corporale 
patitur in agendo.

4.8 Deinde cum dicit: Actio vero anime (§16, 38.18), dicit quod sit 
actio; et duo facit: quia primo facit hoc, secundo probat quoddam 
suppositum, ibi: Quoniam quidem (§17, 38.20). Primo11 dicit quod 
actio anime non movet illud in quo est, ut puta ipsam animam, sed ipsa 
actio anime movet coniunctum, id est compositum vel coniunctum, 
supple ibi, puta, corpus, quia ipsa anima dum agit manet immobilis, 
sed ipsa movet corpus; ipsa autem anima manet immobilis, supple 
per se; per accidens tamen potest moveri.

4.9 Iuxta quod intelligendum, quia non intelligo ipsam animam 
movere corpus ut ipsa est perficiens materiam. Et ratio huius est, 
quia id quod est movens debet esse ens in actu; anima autem non 
est ens in actu, ut sic cum mo<vet> ipsa est actus, quia est perfectio 
materie; sed intelligo animam movere corpus hoc modo: quia una 
pars corporis ut animata est movet aliam partem; et sic hoc modo 
anima movet corpus.

4.10 Deinde cum dicit: Quoniam quidem12, hic probat quoddam 
suppositum. Supposuit enim quod anima permanet <im>mobilis. 
Hoc ipse probat et dicit quod ipsa non movetur motu locali, neque 

2 tangit] tangendo S

10  Aristoteles, Gen. corr. I 6, 322b20-28.
11  LSP 2, 16-17, AL 38, 18-21: «Anime vero actio non id movet in quo est, sed 

coniunctum (anima enim, dum agit, inmobilis est, movet autem corpus). Anima 
vero inmutabilis permanet».

12  LSP 2, 17-18, AL 38, 20-39, 3: «Quoniam quidem nec secundum locum 
nec secundum aliorum motuum quemquam movetur nisi secundum alteratio-
nem; non enim crementum suscipiendo movetur neque decrescendo neque ad 
oppositum locum transeundo. Locus enim corpus est, anima vero non corpus; 
impossibile vero est non-corpus corpore moveri, quare nullam loci anima suscipit 
mutationem; solum enim corpus in eo quod de loco ad locum transit movetur».



92    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

aliquo alio motu, nisi forte motu alterationis, et determinat quod non 
moveatur aliquo motu, quia ipsa non movetur suscipiendo augmentum, 
nec diminutionem, nec transeundo ad locum oppositum, quia ipse locus 
est corpus, sed anima est non corpus; modo impossibile est quod id quod 
est non corpus moveatur per corpus, et sic anima nullo modo movetur 
localiter, supple per se, sed bene per accidens; sed solum corpus dicitur 
moveri localiter in eo quod transit de loco ad locum.

4.11 Ad evidentiam eius quod dicit quod anima non suscipit aug-
mentum, est intelligendum quod causa quare anima non suscipit 
augmentum est, quia ipsum augmentum terminatur ad quantum 
proprie loquendo, /f. 51rb/ vel quod nichil augmentatur nisi quan-
tum, et proprium obiectum ipsius augmenti est ipsum quantum. 
Et ideo dicebatur, primo De generatione, quod cibus in quantum 
est potentia caro est obiectum nutritionis, sed cibus in quantum est 
potentia quanta caro est obiectum augmenti13; modo ipsa anima 
non est quanta: nullam enim quantitatem habet ipsa anima; ideo 
anima non augmentatur. Est etiam intelligendum circa partem 
illam, quando dicit quod ipsa anima movetur motu alterationis, 
quod alteratio est duplex: quedam est alteratio propria et quedam 
impropria. Alteratio propria est secundum qualitates activas et pas-
sivas, ut puta secundum calidum, frigidum, humidum et siccum; 
modo anima non alteratur tali alteratione. Alteratio autem impro-
pria est duplex, quia quedam est cum cognitione, quedam autem 
sine cognitione. Alteratio cum cognitione est quando ita est quod 
species rei movet ipsam potentiam, ut puta species coloris movet 
ipsum visum sive potentiam visivam, et hec est alteratio cum co-
gnitione. Alteratio autem sine cognitione est quando ipsa species 
se facit in medio et multiplicat<a> per <ali>quod medium species 
ipsius obiecti defertur ad potentiam; et hoc dico, scilicet quod spe-
cies rei defertur ad potentiam quia oportet illa<m> percipere per 
aliquod medium, quia si hoc non est, <non> esset per medium; 
tunc illa potentia non posset moveri a proprio obiecto, nec per con-
sequens illa potentia posset obiectum percipere. Sicut enim dici-
tur secundo De anima, sensibile positum supra sensum non facit  

13  Aristoteles, Gen. corr. I 5, 322a20-28.



Lectio 4    93

5

10

15

20

25

sensum14; modo tunc ad propositum dico quod anima alteratur alte-
ratione que est cum cognitione, et non alteratione que est sine cogni-
tione; et etiam anima intellectiva alteratur alteratione que est cum 
cognitione. Est etiam considerandum ulterius quod id quod ipse dicit 
non habet veritatem. Dicit enim quod locus est corpus, quia ipse lo-
cus nichil aliud est quam superficies ultima ipsius corporis continen-
tis; sed ipse sequitur Philosophum in Predicamentis, qui loquitur ibi 
secundum famositatem; immo iste in tantum est conatus sequi Phi-
losophum et modum eius quod aliqui antiquorum posuerunt hunc 
librum factum fuisse ab Aristotele; tamen hoc non est verum, quia 
iste homo erravit in istis sex principiis, sed non est probabile quod 
Philosophus erravisset; et ideo iste liber non est Aristotelis.

4.12 <Deinde cum dicit:> Hoc autem est dubitabile in quibusdam 
(§19, 39.4), movet quandam dubitationem circa predicta; et duo 
facit: primo facit hoc, secundo insinuat solutionem. Secunda ibi: 
Impossibile erit ergo (§19, 39.6). Primo15 movet dubitationem, quia 
dictum est quod impossibile est quod non corpus a corpore vel per 
corpus moveri, ut puta ipsa anima que est non corpus, dicit quod 
hoc apparebit dubitabile in quibusdam, quia ipso speculo immobili 
permanente videtur fieri motus talis ymaginis per speculum et tamen 
speculum est corpus et illa ymago est non corpus.

4.13 Deinde cum dicit: Impossibile ergo16, insinuat solutionem 
istius dubitationis; et dicit quod si concedatur quod illa forma vere 
existat in speculo, quod impossibile erit solvere dubitationem et 
oportebit nos concedere non corpus moveri per corpus; sed si 
dicatur quod illa forma non vere sit in speculo, erit quidam error 
incredibilis apud vulgares. Credunt enim vulgares quod illa forma 
ibi vere existat, licet inconvenientius sit dicere quod ista forma 

14  Aristoteles, de An. II 7, 419a21-25.
15  LSP 2, 19, AL 39, 4-6: «Hoc autem quibusdam dubitabile apparebit; speculo 

enim inmobili permanente, imaginis motus fieri videtur ad oppositi mutationem».
16  LSP 2, 19, AL 39, 6-8: «Impossibile ergo erit solvere, concesso quod vere ibi 

forma existat; † si vero non, esse incredibilis error putabitur in vulgo (licet conve-
nientius sit) dicere †».



94    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

vere existat ibi quam dicere id quod est incredibile apud vulgares. 
Ad cuius evidentiam est notandum quod, quamquam Albertus et 
quasi omnes dicant aliter17, dico tamen quod forma que apparet 
in speculo non est ibi realiter, /f. 51va/ et hoc apparet: in quodam 
speculo una ymago domus <apparet>; si ergo forma que appa-
ret in speculo esset ibi realiter, non posset forma unius domus 
apparere in parvo speculo; sed dico quod illa figura habet esse 
reale in suo obiecto et suum obiectum est illud subiectum cuius 
formam representat talis figura; sed in ipso medio, puta aere, ha-
bet esse intentionale et etiam in organo ipsius visus habet esse 
intentionale; sed illa forma sive figura existens in speculo solum 
intentionaliter multiplicat se in medio usque ad visum, nec illa 
forma vel figura existens in speculo movetur ad diversas partes 
in speculo, sed semper est ibi nove forme vel figure generatio, ita 
quod non movetur figura in speculo sed quando est ibi motus, est 
ibi regeneratio, ita quod una corrumpitur et alia regeneratur; et 
tunc dicemus secundum vulgum quod illa forma est in speculo 
ymaginabiliter. Hoc tamen apparebit in questione18.

4.14 Deinde cum dicit: Scire autem oportet (§20, 39.9), determinat 
de actione quantum ad eius proprietates investigando proprietates 
de ipsa; et dividitur in duas, quia primo determinat proprietates 
que solum conveniunt actioni; secundo determinat proprietates 
communes actioni et passioni. Secunda ibi: Recipit autem facere (§28, 
41.3). Prima in duas, secundum quod ipse determinat de duabus 
proprietatibus actionis. Secunda ibi: Naturalis vero proprietas (§23, 
39.22). Prima adhuc in duas: nam primo facit quod dictum est, se-
cundo movet et removet duas dubitationes. Secunda ibi: Et in hiis 
quidem actionibus (§21, 39.13). In prima parte19 dicit quod oportet 

8 est] esse S  9 figura] figuram S  26 proprietas] proprietates a.c.

17  Albertus Magnus, De sex princ. II 4, p. 24.
18  Le questioni di Gentile sul LSP non ci sono giunte.
19  LSP 2, 20, AL 39, 9-13: «Scire autem oportet quoniam omne quod in motu 

est actio est; moveri etenim actio est; si quid igitur movetur, agit necessario; om-
nis igitur actio in motu omnis que motus in actione firmabitur; proprium igitur 
actionis est in motu esse, sicut proprium motus in actione».



Lectio 4    95

5

10

15

20

25

nos scire quod omne quod est in motu est in actione, quia movere est 
actio; et ideo si quid movetur, id est movet, necessario agit; et ideo 
omnis actio est in motu et omnis <motus> in actione firmabitur; ergo 
tunc proprium est actionis esse in motu, sicut proprium est motus esse in 
actione. Videte ergo ego non intelligo quod, quamquam motus sit 
in actione, quod propter hoc motus sit essentialiter actio, ita quod 
motus sit de genere actionis, quia motus secundum se non est in 
aliquo predicamento; sed motus ipse est idem essentialiter cum eo 
ad quod vadit, sicut demonstrative ostendit Albertus super tertio 
Physicorum ex sententia Commentatoris contra Avicennam20. Sed 
motus secundum se non est actio, nec quantitas, nec aliquod aliud 
predicamentum; sed ego intelligo quod omnis actio est in motu 
et omnis motus est in actione, quia omnis consequitur motum 
tamquam suum subiectum immediatum, ita quod omnis actio est 
in motu tamquam in suo subiecto immediato, et omnis motus in 
actione firmabitur. Hoc habet veritatem, quia ad actionem omnem 
consequitur motus, sicut ad primam passionem suo modo conse-
quitur ipsum subiectum. Hoc autem magis apparebit in questione, 
si contingeret tantum nos ultra disputare21.

4.15 Deinde cum dicit: Et in hiis quidem actionibus (§21, 39.13), 
removet dubia duo; et dividitur ista pars in duas, quia in prima mo-
vet et removet unum dubium; secundo removet aliud. Secunda ibi: 
Non est autem motus (§22, 39.18). Primo22 dicit quod, quia dictum est 
quod omnis actio terminatur ad aliquid, circa hoc movet dubitatio-
nem et removet, ut legatur totum simul. Et dicit quod in illis actio-
nibus in quibus est generatio aliqua manifestum est quod tales sunt 
actiones; sed in actionibus que terminantur ad corruptionem est du-
bitatio utrum ille sint actiones; et videtur quod non, quia verum est 

20  Albertus Magnus, Liber Phys. III 1, 3, p. 150; che cita Averroes, In Phys. III, 
com. 4, p. 87A.

21  Da ciò, e dall’assenza di testimoni manoscritti, si potrebbe desumere che 
Gentile, alla fine, non sia riuscito a discutere effettivamente le questioni sul LSP.

22  LSP 2, 21, AL 39, 13-17: «Et in his quidem actionibus ex quibus generatio 
est aliqua palam est; de his vero que corrumpuntur fortasse obicitur, nam qui de-
struit in motu est, nihil autem agere videtur (nam nihil efficitur, sed quod factum 
est destruitur); dico autem actionem non aliquid, sed in quid agat, exigere».



96    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

quod ille qui destruit est in motu, tamen nichil /f. 51vb/ agere videtur; 
sed quod factum est destruitur. Et ipse hoc solvit et dicit quod ad 
actionem non requiritur quod aliquid agat, hoc est aliquem effectum 
producat, sed exigitur ad actionem aliquid in quid agat obiectum. Ad 
cuius evidentiam est intelligendum quod omnis actio terminatur 
ad aliquid et agit aliquid, quia licet agens corrumpat aliquid, tamen 
adhuc illa actio terminatur ad esse, quia semper corruptio unius 
est generatio alterius, ita quod si corrumpitur forma aliqua in ma-
teriam oportet quod introducatur alia forma. Et ideo tunc omnis 
actio agit aliquid. Verum est tamen quod iste auctor non conside-
ravit hoc, quia solum consideravit actionem que est ad corruptio-
nem, ut ipsa terminatur ad non esse.

4.16 Deinde cum dicit: Non est autem23, removet aliud dubium, 
quia dictum est quod omnis actio est in motu et omnis motus in 
actione firmabitur, crederet forte aliquis quod motus esset essen-
tialiter actio, ita quod motus esset de genere actionis. Hoc removet 
et dicit quod motus non est actio, sed motus est qualitas et hoc ipse 
probat, quia quies est qualitas, quia dicit ipse quecumque recipiunt 
oppositionem contrariorum recipiunt eiusdem generis predicationem.

4.17 Ad evidentiam istius partis est notandum quod ipse non 
est actio, nec potest esse aliquod de genere actionis, quia motus 
ipse proprie et per se est in tribus generibus, scilicet in quantitate, 
qualitate et ubi, sicut dicitur quinto Physicorum24. Verum est ta-
men quod in tertio Physicorum dicitur quod per se est in quatuor 
predicamentis25, quia etiam in substantia. Sed ipse loquitur ibi alio 
modo de motu, quia accipit motum secundum quod se extendit 
ad generationem et corruptionem, ut puta secundum quod est 
motus ad formam substantialem; sed ille non est proprie motus. 
Modo tunc dico quod motus non est actio essentialiter, quia motus 

23  LSP 2, 22, AL 39, 18-21: «Non est autem motus actio, sed quale. Quiescere 
enim quale est, quare et motus quale quid erit; simpliciter enim quecumque con-
trariorum oppositionem suscipiunt, eiusdem recipiunt generis predicationem».

24  Aristoteles, Ph. V 1, 225b6-9 (Auctoritates Aristotelis 2.155).
25  Aristoteles, Ph. III 1, 200b32-202a3.



Lectio 4    97

5

10

15

ipse numquam terminatur ad actionem, ita quod actio sit terminus 
motus, sicut ostensum est quinto Physicorum26; sed ipse motus est 
subiectum immediatum ipsius, ita quod ad motum semper conse-
quitur actio et econverso.

4.18 Ulterius est intelligendum quod ipse motus secundum se 
et quies etiam secundum se non sunt in aliquo predicamento, sed 
motus ipse est de genere eius ad quod vadit, ita quod si sit motus 
in quantitate, ille motus est quantitas, imperfecte tamen; et si est 
motus in qualitate, ille motus est qualitas, et sic de aliis. Et quies 
etiam secundum se non est in aliquo predicamento, sed quies in 
qualitate est in predicamento qualitatis, et quies in quantitate est 
in predicamento quantitatis. Sed diceret aliquis: iste auctor solum 
dicit quod est in qualitate et probat. Nos possumus excusare eum et 
dicere quod ipse loquitur solum de motu in qualitate et de quiete in 
qualitate. Ista autem qualitates sunt. Et in hoc terminetur sententia 
lectionis huius.

26  Aristoteles, Ph. V 1, 225b5-9.





99

5

10

15

20

Lectio 5

5.1 <N>aturalis vero proprietas etc. (§23, 41.3). Postquam auctor 
iam determinavit de una proprietate actionis, hic determinavit de 
quadam alia. Et dividitur ista pars in duas,: quia in prima parte fa-
cit hoc, secundo quia mentionem quomodo ipsa causat passionem 
fecit, ostendit quomodo ipsa predicamenta generantur. Secunda 
ibi: Facere vero id quod est (§25, 40.9). Prima in duas, quia primo de-
terminat de illa proprietate actionis, in secunda movet et removet 
dubitationem quandam. Secunda ibi: Contingit enim actionem (§23, 
40.1). In prima1 dicit quod naturalis proprietas actionis est ex se in-
ferre passionem in id quod subicitur, quia omnis actio est effectiva pas-
sionis et omne inferens passionem est actio. Ad cuius evidentiam est 
intelligendum quod ista /f. 52ra/ proprietas est naturalis actioni, 
quia ipsa actio per suam essentiam est effectiva passionis, et ideo 
ipsa est naturalis. Et etiam ipsa actio est effectiva passionis ex se, 
quia hoc non habet per aliquid aliud additum, quia ipsa actio est 
immediata causa passionis. Sed hoc est sane intelligendum, scilicet 
quod actio sit effectiva passionis, quia ipsa actio in abstracto non 
est effectiva passionis, quia ut sic habet esse in intellectu solum, 
sed actio est effectiva passionis ut est in agente. Hoc tamen non 
est per se, sed per formam substantialem. Verum est tamen quod 
ipsa forma substantialis non est immediatum principium passionis, 

7 in] ibi a.c.  11 omne] est add. et exp. S  12 ista] istas a.c.

1  LSP 2, 23, AL 39, 22-40, 1: «Naturalis vero proprietas actionis est passionem 
ex se in eo quod subicitur inferre; omnis enim actio passionis effectiva est omne 
que passionem inferens actio est».



100    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

sed ipsa actio est immediatum principium effectivum passionis, et 
non est principium materiale, quia materiale principium et causa 
passionis est ipse motus. Et sic apparet quomodo ipsa actio ex se 
infert passionem.

5.2 Deinde cum dicit: Contingit enim actionem (§23, 40.1), movet 
et removet unum dubium, et dividitur in duas, quia primo movet, 
secundo removet. Secunda <ibi>: Nichil tamen interest (§24, 40.4). 
Primo2 dicit: dictum enim est quod omnis actio est effectiva passio-
nis, hoc non videtur habere veritatem, quia ipsa actio quandoque 
causat <passionem>, quandoque actionem, sicut verbi gratia actio 
illius quod movet per se est causa generativa actionis animalis quod 
movetur per illud, sicut actio que est ab animali, id est ab aliqua parte 
animalis, ut puta ab ipsa manu, sumit principium ab ea, supple actio-
ne, que est ipsius animalis primo. Unde dicitur octavo Physicorum3 
et in libello de partibus requisitis ad motum animalis4, quod ipsum 
animal per se movetur, ita quod in animali est una actio prima, que 
consequitur motum primum in animali. Modo illa pars prima que 
movetur in animali ad quam consequitur actio, movet aliam par-
tem, ut puta pedem vel manum. Et tunc ad motum pedis vel manus 
consequitur alia actio; et tunc illa actio consequens primum movens 
est generativa alterius actionis consequentis illud secundum quod 
movetur; ergo tunc actio non semper est generativa passionis.

5.3 Deinde cum dicit: Nichil <tamen> interest5, solvit tunc du-
bitationem. Et dicit quod agere quod est ab animali, supple primo 

11 animalis] corr. ex alterius S  12 animali] corr. ex alterius S  15 in] per add. et exp. S

2  LSP 2, 23, AL 40, 1-4: «Contingit tamen actionem actione effici; actio enim 
eius quod per se movetur eius actionis quod per aliud generativa est; actio enim ab 
animali illata ab ea, que animalis est, principium sumit».

3  Aristoteles, Ph. VIII 4, 254b14-17.
4  4  Aristoteles, De motu anim. 6, 700b23-24; 700b35-701a1 (Auctoritates Aristo-

telis 9.6).
5  LSP 2, 24, AL 40, 4-8: «Nihil tamen interest sive agere sive pati animalis eius quod 

ab animali agere est principium dicatur (etsi actus quidem primordiale principium sit, 
pati vero permixtum); quamobrem actionis et passionis actus est generativus».



Lectio 5    101

5

10

15

20

25

30

35

et principaliter, nichil interest, sive dicatur principium ipsius agere sive 
eius pati animalis, id est eius actionis vel passionis, que est ab aliqua 
parte animalis que est actio secunda, et si, id est quia, ille actus, id 
est actio, que est ab animali primo est primum principium, supple 
actionis secunde; vero, pro sed, sed (supple id) pati quod est ab illa 
prima actione est permixtum, supple cum illa prima actione, quia 
ista prima actio, cum hoc quod est causa passionis, est etiam causa 
secunde actionis, quamobrem ille actus primus est generativus passio-
nis et illius secunde actionis. 

5.4 Ad cuius evidentiam est intelligendum quod actio non est 
per se causa actionis, sed solum per accidens. Et ratio huius est: 
quia si hoc esset, tunc omnis actio esset causa actionis; sed hoc est 
falsum, quia ultimum quod movetur agit; non tamen illa actio est 
causa actionis; et etiam tunc esset processus in infinitum in actioni-
bus. Et ideo est causa per accidens illius actionis, quia illa actio se-
cunda non est propter aliud nisi propter formam inductam a prima 
actione in ipsum passum que ex se agit; et ideo tunc illa actio per 
accidens est causa actionis, sed illa prima actio per se et immedia-
te est effectiva passionis. Sed tu dices: quomodo potest hoc esse 
quod ista actio sit causa passionis, quia actio et passio et alia predi-
camenta sunt decem prima genera rerum; ergo non habent causas 
et per consequens unum non poterit esse causa alterius? Dico ad 
hoc quod ista sunt decem prima genera rerum, et hoc est sic intelli-
gendum, quod ista sunt prima /f. 52rb/ quantum ad predicationem 
et cognitionem, ita quod ista dicuntur esse secundum cognitionem 
et predicationem, et non dicuntur esse prima, quia sint cause alio-
rum quantum ad entitatem; hoc autem non obstante res unius pre-
dicamenti potest esse causa alterius rei predicamenti quantum ad 
entitatem, immo subiectum quantum ad suam entitatem est causa 
omnium accidentium, quamvis tamen ista decem predicamenta 
sint per modos predicandi distincta.

5.5 Deinde cum dicit: Facere vero etc. (§25, 40.9), ostendit inci-
dentaliter quomodo ipsa predicamenta generantur, quia ipse supe-
rius dixit quod actio est causa passionis, ideo ostendit quomodo et 
in aliis predicamentis potest hoc esse vel posset hoc facere propter 



102    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

aliud, quia ordo ipsorum predicamentorum, ut puta ordo eorum 
que sunt in predicamento substantie secundum rectam lineam pre-
dicamentalem non accipitur secundum ordinem cause et causati, 
sed accipitur secundum ordinem superioris et inferioris. Et etiam 
hoc idem est in aliis predicamentis. Et ideo ut excludat ab ordi-
nationem eorum que sunt in linea predicamentali illum ordinem 
erroneum, scilicet qui est secundum ordinem cause et causati, est 
quomodo et per quem modum res unius predicamenti est causa 
rei alterius predicamenti. Et dividitur in duas, quia primo ostendit 
quomodo in genere accidentium id quod est in uno predicamento 
est causa alterius quod est in alio predicamento; in secunda ostendit 
quomodo id quod est de genere substantie est causa eius quod est 
etiam in eodem predicamento situm. Secunda ibi: Eorum vero que 
in subiecto non sunt (§27, 40.20). Prima in tres, quia primo ostendit 
quomodo res que est in uno predicamento est causa rei que est 
in alio predicamento; in secunda ostendit quomodo id quod est in 
uno predicamento est causa eius quod est in eodem predicamento; 
in tertia redit ad declarandum quomodo id quod est in uno predi-
camento sit causa alterius quod est in alio predicamento in quibu-
sdam in quibus ipse non declaraverat. Secunda ibi: Quantitas autem 
(§26, 40.14); tertia ibi: Situs autem agere (§26, 40.16). In prima6 dicit 
auctor quod ipsa qualitas est causa actionis, quia qualitas que est 
calor efficit illam actionem que est calefacere; sed positio est effectiva 
qualitatum particularium et etiam quantitatis; sed asperitas et lenitas 
et similia sunt qualitates, sed linea, superficies et corpus sunt quantita-
tes; et universaliter iste quantitates et qualitates habent generationem 
et substantiam ab ipso situ, id est positione. Causa quare positio est 
causa quantitatis et qualitatis est ista: quia quantitas et qualitas sunt 
in corpore, et si est corpus de necessitate oportet habere ordinem 
partium in se; et hoc modo positio est causa effectiva quantitatis et 
qualitatis. Hic est etiam intelligendum de eo quod ipse dicit quod 

6  LSP 2, 25, AL 40, 9-14: «Facere vero id quod quale est ex se gignit; qualitas 
etenim calor est, efficit autem eam que calefacere est actionem. Qualitatum vero 
particularium positio effectrix est et quantitatum (asperitas enim et lene et similia 
qualia sunt, linea vero et superficies et soliditas sunt quantitates, universa autem 
hec a situ substantiam et generationem habent)».



Lectio 5    103

5

10

15

20

25

asperitas et lenitas et similia sunt qualitates. De isto tamen appare-
bit inferius7 ubi movet questionem de istis. 

5.6 Est tamen intelligendum quod quamquam ipse dicat quod 
ipsa positio est causa quantitatis non propter hoc est intelligendum 
quod positio sit prius in subiecto quam quantitas, eo quod quan-
titas est id quod immediate sequitur subiectum, et ipsa quantitas 
naturaliter loquendo prius est in subiecto quam aliquod aliud acci-
dens. Et tu diceres ulterius quod ipse dicit quod ipsa positio est cau-
sa qualitatis, ergo positio erit prior ipsa qualitate. Dico ad hoc quod 
non est inconveniens quod ipsa positio sit prior quadam qualitate 
et posterior quadam alia. Et causa huius est quia ipsa qualitas est 
principium generationis, et hoc dico fundata in quantitate; et ideo 
tunc talis quantitas ut sic est prior positione quadam. Et notanter 
dicit auctor quod quale ex se gignit ipsum agere et non dixit qualitas 
generat acti/f. 52va/onem, quia qualitas ut sic significatur accipitur 
ut habet esse abstractum per intellectum. Isto autem modo qualitas 
nunquam est effectiva passionis, sed qualitas est effectiva actionis ut 
ipsa qualitas habet esse realiter in subiecto quod est hic et nunc. Et 
isto modo magis significatur hoc nomine “quale” quam per “qua-
litatem”. Et propter eandem causam dixit “facere”, quia facere non 
causatur a qualitate, nisi ut ipsum facere habet <esse> in subiecto 
existente hic et nunc, et non causatur actio a qualitate secundum 
esse abstractum quod habet per intellectum; et hoc etiam optime 
dedit intelligere quando dixit quod positio est effectiva qualitatum 
particularium et etiam quantitatum.

5.7 Deinde cum dicit: Quantitas autem etc.8, ostendit quomodo id 
quod est in uno predicamento est causa eius quod est in eodem pre-
dicamento. Et dicit quod quantitas est effectiva quantitatis, ut linea 

5 prius] corr. ex plus S

7  Cfr. infra, lect. 12.7-8, pp. 157-158.
8  LSP 2, 26, AL 40, 14-16: «Quantitas autem quantitatis (ut longitudinis linea, 

latitudinis planum, altitudinis vero solidum corpus); qualitas etiam qualitatis (ut 
caliditatis calor)».



104    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

est causa effectiva longitudinis, et superficies latitudinis; corpus au-
tem solidum est effectivum altitudinis, et etiam ipsa qualitas est ef-
fectiva qualitatis, sicut calor est causa effectiva caliditatis.

5.8 Ad cuius evidentiam est notandum quod hoc quod hic di-
citur de quantitate non est proprie dictum, eo quod longum et la-
tum non sunt quantitates proprie, sed sunt quedam proprietates 
consequentes ipsam quantitatem, ut dicitur quinto Metaphysice9. 
Nec ipsa linea proprie loquendo est causa efficiens longitudinis, sed 
linea est causa longitudinis sicut imperfectum est causa perfecti, 
quia ipsa linea indifferenter se habet ad perfectum et imperfectum, 
sed proprie illud causatur a forma substantiali. Vel aliter possumus 
exponere quod quantitas sit causa quantitatis, quia forma substan-
tialis, ut stat sub quantitate, est causa quantitatis.

5.9 Ulterius est notandum quod generatio est duplex, sicut di-
stinguit Commentator, duodecimo Metaphysice: nam quedam 
generatio univoca et quedam equivoca10. <Generatio univoca est 
quando generatum est simile in specie et forma cum ipso gene-
rante> generatio equivoca est quando generatum non est simile 
in specie et forma cum ipso generante. Prima autem generatio est 
magis per se, et ista tangebatur in precedenti parte; sed generatio 
secunda est magis per accidens, quia ex quo generans et generatum 
sunt idem in forma et essentia, unum non videtur magis esse causa 
respectu alterius quam reliquum. Et de hac generatione loquebatur 
in parte ista.

5.10 Deinde cum dicit: Situs autem11, regreditur ad declarandum 
quomodo res unius predicamenti sit causa respectu alterius predica-
menti in quibusdam in quibus ipse non declaraverat. Et dicit quod 

9  Aristoteles, Metaph. V 13, 1020a13-14.
10  Locus non inventus.
11  LSP 2, 26, AL 40, 16-20: «Situs autem agere et pati (in dispositionis namque 

compositione quedam generatio simplicium fit, quam in motiva actione consiste-
re necesse est); ubi vero locus; habere autem corpus (ea enim que circa corpus 
sunt habere dicimur)».



Lectio 5    105

5

10

15

20

25

agere et pati sunt causa situs, id est positionis, quia in compositione 
dispositionis, id est dispositi generati ex elementis, fit quedam gene-
ratio, id est mixtio simplicium, id est elementorum, quam, supple 
mixtionem, necesse est consistere in motiva actione, supple ipsius mo-
ventis, ut supple effectus habet esse in sua causa; sed ipse locus est 
causa ipsius ubi; tempus autem est causa ipsius quando, sed corpus 
est causa ipsius habere, quia illa que sunt circa corpus dicuntur haberi.

5.11 Ad evidentiam huius quod dicit, quod agere et pati sunt 
causa situs, est intelligendum quod diversa positio partium signi-
ficata in mixto causatur ex diversa mixtione miscibilium ad invi-
cem; et ista diversa mixtio causatur ex diversa proportione agentis 
ad passum, vel patientis, et ab actione agentis et passione patientis. 
Et sic de primo ad ultimum, situs sive positio causatur ab actione et 
passione. Et hoc ipse intendit per illam litteram: In dispo/f. 52vb/
sitionis autem. Ex hoc enim quod agens diversimode agit et patiens 
diversimode patitur causatur diversa positio partium. Et est scien-
dum quod productio istorum predicamentorum non est per mo-
tum, quia motus proprie non reperitur nisi in tribus predicamentis, 
et ideo non producuntur per motum proprie loquendo, sed per ac-
cidens potest dici quod per motum producantur.

5.12 Deinde cum dicit: Eorum vero que <non> sunt in subiecto12, 
ostendit quomodo illud quod est de genere substantie est causa eius 
quod est in eodem genere. Et dicit quod corruptio eorum individuo-
rum que non sunt in subiecto, sicut prime substantie, ut Socrates etc., 
est in primis, quia in elementis, vel in primis, id est in materia prima, 
et hoc melius est dictum. Sed generatio istorum individuorum est in 
hiis que consistunt, id est fiunt, mox, id est immediate, post constitu-
tionem, id est compositionem, primorum, id est elementorum. Sed 
illa a quibus nulla est predicat<i>o, sicut individua, omnino sunt causa 

12  LSP 2, 27, AL 40, 20-41, 2: «Eorum vero que in subiecto non sunt individu-
orum corruptio quidem in primis, generatio vero in his que mox post primorum 
destructionem consistunt; eorum vero que de ipsis predicata sunt, ea a quibus nul-
la omnino est predicatio (ut omnes quidem homines eius hominis qui communis 
et universalis est)».



106    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

eorum, scilicet universalium que sunt predicata de ipsis, ut omnes 
homines, supple particulares, sunt effectivi eius qui est communis 
et universalis. Quomodo autem hoc debeat intelligi, declaratum 
est supra, quando declaratum fuit quomodo in istis natura occulte 
operabatur13.

5.13 Deinde cum dicit: Recipit autem14, ponit proprietates com-
munes actionis et passionis. Et dicit quod agere et pati recipiunt 
contrarietatem et magis et minus, quia secare et extirpare est contra-
rium ad plantare, et urere est contrarium ad humidum facere; et etiam 
ista suscipiunt magis et minus. Sententia plana est.

5.14 Ad evidentiam huius partis est intelligendum quod nos 
non debemus intelligere actionem contrariam passioni, sed unam 
actionem contrariam alteri actioni. Est etiam considerandum quod 
una actio non contrariatur alteri actioni per se. Et ratio huius est, 
quia in illis est proprie contrarietas ad que est motus, sed in actione 
et passione non est proprie motus, secundum quod ostensum est, 
quinto Physicorum15. Eodem etiam modo dicendum est de magis 
et minus. Sed si ista sint contraria hoc est solum per accidens, quia 
ratione eorum in quibus fundantur. Item, dicit quod gaudere est 
passio. Ad quod est intelligendum quod per “gaudere” duo pos-
sum intelligere: uno modo per “gaudere” possum accipere quan-
dam formam, sicut passionem causatam ab aliquo in anima, et hoc 
modo est qualitas; alio modo per “gaudere” possum intelligere 
quandam formam causatam in ipso motu a motore immobili, et 
hoc modo est passio. Et ista duo sunt realiter et essentialiter diffe-
rentia. Et hoc est.

13  Cfr. supra, lect. 2.13-2.14, pp. 78-80.
14  LSP 2, 28, AL 41, 3-7: «Recipit autem facere et pati contrarietates et magis 

et minus; secare enim ad plantare contrarium est, et urere ad humidum quidem 
facere contrarium est; et calefieri magis et minus dicitur, et infrigidari, et siccari et 
humidum fieri, et tristari et gaudere magis et minus dicitur».

15  Aristoteles, Ph. V 2, 226a24-27.



107

5

10

15

20

Lectio 6

6.1 <P>assio est effectus etc. (§29, 41.8). Postquam auctor in parte 
precedenti determinavit de ipsa actione, in hoc capitulo determi-
nat de passione. Et dividitur in quatuor: quia primo notificat ipsam 
passionem; secundo ostendit unde debeant accipi proprietates eius; 
tertio ponit quasdam acceptiones passionis; quarto ostendit in quo 
est ipsa passio ut in subiecto. Secunda ibi: Omnia vero que de genera-
tione (§30. 41.11); tertia ibi: Est autem pati (§31, 41.14); quarta ibi: 
Non est enim in agente (§32, 41.20). Prima in duas: primo notificat 
passionem, in secunda notificationem manifestat. Secunda ibi: Se-
cundum quam hoc (§29, 41.8). Dicit primo1 quod passio est effectus et 
illatio actionis. 

6.2 Ad cuius evidentiam est intelligendum, secundum quod di-
cit Albertus, quod in ipsa passione sunt duo: nam ibi est actio agen-
tis recepta in passo, et est ibi transmutatio continua ab agente in 
passum2. Modo tunc quantum ad primum, passio dicitur effectus 
actionis; quantum autem ad secundum dicitur illatio actionis. Sed 
secundum quod verba sonant non videtur bene dictum, etsi in ipso 
passo sit aliquid ut forma agentis /f.  53ra/, id non dicetur esse 
passio, nec erit passio; sed illa forma est qualitas vel aliquid qua-
litatis. Et ideo dico aliter, quia in passione sunt duo: quia primum 
est <quod> infertur, scilicet quod [ipsa] immediate causatur ab 

9 Secunda ibi] Secunda ibi add. S  22 infertur] i[…]r S

1  LSP 3, 29, AL 41, 8: «Passio autem est effectus illatioque actionis».
2  Albertus Magnus, De sex princ. III 1, p. 29.



108    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

actione, et ut sic ipsa passio est effectus. Ulterius, quia ipsa passio 
causatur ab actione non quocumque modo, sed secundum quod ip-
sum movens movet continuo motu ipsum mobile, ideo dicit quod 
ipsa passio est illatio actionis. Ulterius est intelligendum quod, 
quando dicitur quod passio est effectus etc., non est proprie diffini-
tio passionis, quia ipsa proprie diffiniri non potest, eo quod est ge-
nus generalissimum, sed est quedam notificatio explicans modum 
essendi et essentiam passionis per altera nomina. Unde, sicut ipsa 
actio est modus essendi fundatus in motu ut egreditur a motore 
immobili, ita ipsa passio est quidam modus essendi fundatus in 
motu ut recipitur in mobili a motore. Ulterius est intelligendum, 
sicut dicebatur superius de actione quod quedam est actio anime et 
quedam corporis, ita est de passione: passio corporis est sicut secari 
et uri, passio anime est sicut intelligere et sentire; et universaliter 
omnis receptio rei que debet cognosci ab anima, ut recipitur in ani-
ma, est passio.

6.3 Deinde cum dicit: Secundum quam3, determinat notificatio-
nem passionis. Et dicit: ita dictum est quod passio est etc., secundum 
quam passionem hec quidem patiuntur, supple multum, illa vero mi-
nime vel minus, sicut verbi gratia secundum quod aliqua dicuntur ha-
bere plures passiones a se quam quedam alia, ut animal brutum est 
animantius arbore, et animal rationale est animantius animali irratio-
nali. Iuxta quod est intelligendum quod animal brutum dicitur esse 
animantius arbore, non quod anima suscipiat magis et minus, sicut 
album; bene tamen suscipit magis et minus secundum perfectum 
et imperfectum; sed hoc est in omnibus generibus et etiam in sub-
stantiis. Sed dicitur suscipere magis et minus hic, puta animal bru-
tum dicitur animantius arbore, quia habet plures potentias anime, 
quia animal brutum habet potentiam anime sensitive, arbor autem 
non. Et alio modo dicitur animal brutum animantius arbore, quia

1 actione] add. et del. (va-)non quocumque modo(-cat) a.m.  20 aliqua] alique S

3  LSP 3, 29, AL 41, 8-11: «Secundum quam hec quidem patiuntur, illa vero mi-
nime, secundum quod quedam animantiora sunt (ut animantius quidem brutum 
arbore est, animantius vero rationale inrationali)».



Lectio 6    109

5

10

15

20

25

in anima in qua communicant, ut puta in vegetativa, nobiliori modo 
participatur ab animali quam a planta et nobiliori modo operatur 
secundum eam quam planta. Eodem modo est de animali rationali 
per respectum ad irrationale.

6.4 Deinde cum dicit: Omnia vero4, ostendit unde debeant acci-
pi proprietates. Et dicit quod omnia que dicta sunt superius <de> 
actione, eadem possunt dici de passione. Et hoc dico prolatione qua-
dam non recta, sed transumptiva. Ad cuius intellectum est consi-
derandum quod, sicut superius dicebatur de actione, quod omne 
quod est in motu est et in actione et econverso, ita possumus etiam 
hic dicere quod omne quod est in motu est in passione et econver-
so, suo modo. Et sicut dicebatur quod naturalis proprietas actionis 
est ex se inferre passionem, ita potest dici quod naturalis proprietas 
passionis est ex actione inferri, quadam prolatione non recta, sed 
mutata, quia ut superius dicebatur actio hic dicitur passio et econ-
verso.

6.5 Deinde cum dicit: Est autem pati (§31, 41.14), ponit quasdam 
acceptiones “passionis”. Et dividitur in tres, secundum quod sunt 
tres acceptiones “passionis”. Secunda ibi: Dicitur autem passio (§31, 
41.17); tertia ibi: Passio vero (§31, 41.19). Dicit primo5 quod pati est 
de numero eorum que multipliciter dicuntur, quia unaqueque actionum 
anime dicitur passio quas locavimus sub actione, sicut amor, odium etc. 
Sententia patet. 

6.6 Iuxta quod notandum quod de odio et de amore possumus 
dupliciter loqui. Uno modo indistincte, ita quod per /f. 53rb/ odium 
et amorem intelligimus aliquid indistincte, et hoc modo vocantur 

5 Omnia] anima S  14 ex] se add. et exp. S

4  LSP 3, 30, AL 41, 11-14: «† Omnia vero que de generatione dicta sunt, eadem 
etiam dici possunt de ea que in rebus est actione; quedam vero prolatione non 
recta sed in transmutatione. †».

5  LSP 3, 31, AL 42, 14-17: «Est enim pati eorum que multipliciter dicuntur. Ani-
me enim actionum unaqueque passio dicitur, quas quidem sub actione locavimus; 
ut amor odium, tristari gaudere, que omnia passibiles actiones anime appellamus».



110    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

passiones, ut apparet primo Rhetorice6; et hoc modo accipiendo, ut 
sic non est in predicamento sed in predicamentis, et hoc modo acci-
piuntur hic. Alio modo possunt accipi sub esse distincto et diviso; et 
tunc dividimus sic ista quod aliquod contristans movet animam sub 
ratione mali et nocivi, et ideo tunc ibi est motus quidam qui egredi-
tur a motore immobili et ad talem motum consequitur actio; alius 
est ibi motus qui reperitur in ipso mobili <et> recipitur a motore, 
et ad talem motum consequitur passio. Et ibi ulterius introducitur 
forma quedam que est alia essentialiter ab utroque istorum, et talis 
est qualitas. Et ideo tunc ista tria possumus intelligere per “odium”, 
ita quod “odium” sic acceptum sine distinctione est in diversis pre-
dicamentis, ita quod ista vox “odium” potest importare rem que 
est de genere qualitatis, passionis et actionis, sicut dictum est; et 
eodem modo intelligendum est de gaudio.

6.7 Iuxta quod intelligendum, sicut dicit Albertus7, quod id 
quod reperitur <in> nobis [vel] representatur sub ratione boni vel 
mali: si sub ratione boni, hoc est dupliciter, quia vel hoc est sub 
ratione presentis vel futuri; si sub ratione presentis, sic causatur 
gaudium vel letitia; si autem sub ratione futuri, sic causatur spes; 
si autem representatur sub ratione mali, hoc etiam est dupliciter, 
quia vel <sub> ratione presentis temporis vel futuri; si sub ratione 
presentis temporis, sic est tristitia; si sub ratione futuri, hoc est 
adhuc dupliciter, quamquam Albertus non faciat hanc distinctio-
nem: quia vel est hoc sub ratione qua non credit posse vitare illud, 
et tunc causatur disperatio; sed si illud sit sub ratione qua credit 
posse vitare hoc malum, et sic causatur timor: est enim timor 
expectatio futuri mali8.

16 reperitur] reperatur S  19 spes] species S

6  Cfr. Aristoteles, Rh. II 1, 1378a17-18. L’analisi congiunta di odium e amor si 
trova in Aristoteles, Rh. II 1, 1380b34 e ss.

7  Albertus Magnus, De sex princ. III 1, p. 30.
8  Si tratta di un implicito riferimento al sistema tomista delle passioni, su cui 

cfr. C. Marmo, Hoc autem etsi potest tollerari… Egidio Romano e Tommaso d’Aquino 
sulle passioni dell’anima, «Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 
3 (1991), pp. 281-315.



Lectio 6    111

5

10

15

20

6.8 Deinde cum dicit: Dicitur autem passio9, ponit tertiam accep-
tionem “passionis”. Et dicit quod alio modo dicitur passio omne il-
lud quod agit in naturam ut corrumpat eam, sicut morbus, ut febris, 
vel egritudo, et omnia talia que qualia dicuntur; sed tales passiones 
sunt in prima specie qualitatis et in tertia, secundum quandam aliam 
rationem; nec iste sunt passiones que sunt in predicamento passionis.

6.9 Deinde cum dicit: Passio vero10, ponit quandam aliam  
ac<cep>tionem “passionis”. Et dicit quod alio modo accipitur 
“passio”, sicut dictum est, illud quod est prima generatio actionis, 
id est id quod immediate generatur ex actione. Et notanter dixit 
“prima”, quia sunt quedam forme que consequuntur ipsam actio-
nem, et quarum actio est causa, ut puta qualitas et aliquando po-
sitio; non tamen est primo et immediate, sed mediate, et primo 
causatur passio ab actione; ex consequenti vero alie forme.

6.10 Deinde cum dicit: Non est autem in agente11, ostendit in quo 
est passio tamquam in subiecto. Et dicit quod passio non est in agente 
tamquam in subiecto, sed bene est ibi tamquam in causa; sed passio 
est in eo quod agitur tamquam in subiecto, id est in eo quod suscipit 
actum operantis, quia percutiens non dicitur pati, sed suscipiens ictum, 
ut materia dicitur pati. Et hec dicta de passione sufficiant. Illa autem 
que relinquuntur de actione et passione, tractantur in libro De gene-
ratione: dictum enim est ibi quod actio et passio dicuntur esse inter 
contraria12, et dictum est ibi quod communicabant in materia, quia 
in motu.

8 modo] dicitur add. et exp. S

9  LSP 3, 31, AL 41, 17-19: «Dicitur quoque passio quod in naturam agit, ut 
morbus, febris et egritudines et reliqua que qualia dicta sunt».

10  LSP 3, 31, AL 41, 19-20: «Passio vero est, ut dictum est, prima actionis ge-
neratio».

11  LSP 3, 32, AL 41, 20-24: «Non est autem in agente passio, sed in eo in quod 
agitur et quod operantis actum suscipit; percutiens etenim pati non dicitur, sed 
materia ictum suscipiens. Et de passione quidem hec dicta sufficiant; ea autem que 
nunc relinquuntur in eo qui De Generatione est tractantur».

12  Aristoteles, Gen. corr. I 7, 323b29-35.



112    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

6.11 Ulterius intelligendum quod nos possumus duo intelligere 
per hoc quod dicitur quod passio est in eo quod agit<ur>, quia uno 
modo possumus intelli/f. 53va/gere per illud in quod agit<ur> ad 
quod est terminus generationis, ut puta quando forma iam est in-
troducta in materiam; et hoc modo accipiendo passio non est in 
eo quod agit<ur> tamquam in subiecto, quia omnis passio fun-
datur in motu et non potest esse passio sine motu; sed quia, quan-
do forma est introducta in materiam cessat omnis motus, et per 
consequens passio; et ideo dicebatur, primo De generatione, quod 
formis existentibus in materia cessat motus13. Et ideo tunc passio 
non est in illo tamquam in subiecto. Alio modo possumus intelli-
gere per “id in quod agit<ur>” materiam ipsam ut stat sub forma 
opposita forme eius quod debet generari, et hoc modo passio est 
in eo quod agit<ur> tamquam in subiecto. Et in hoc terminatur 
sententia lectionis.

13  Aristoteles Gen. corr. I 7, 324b16-17 (Auctoritates Aristotelis 4.16).



113

5

10

15

20

Lectio 7

7.1 Quando vero est (§33, 42.1) etc. Postquam auctor determinavit 
de passione, in ista parte determinat de quando. Et dividitur in tres: 
quia primo determinat de quando quantum ad eius essentialia; in 
secunda determinat de eius proprietatibus; in tertia parte inquirit 
de subiecto eius. Secunda ibi: Inest autem quando (§43, 44.4); tertia 
ibi: Est autem quando (§46, 44.18). Prima pars dividitur in duas: quia 
in prima parte notificat ipsum quando; in secunda ipsum dividit, 
ibi: Est igitur aliud quando (§35, 42.10). Prima in duas: quia primo 
notificat ipsum quando; secundo notificationem manifestat. Secun-
da ibi: Tempus autem quando non est (§33, 42.2). In prima parte1 dicit 
quod quando est quod relinquitur ex adiacentia temporis. 

7.2 Sed antequam aliquid dicatur de diffinitione ipsius quando, 
est intelligendum quod auctor prius determinat de quando quod 
causatur a tempore quam de ubi quod causatur a loco, quia sicut 
dicit Albertus nos possumus considerare rem generatam duobus 
modis: uno modo quantum ad actum ipsius, qui actus est esse; alio 
modo in quantum talis res est ens in actu2. Si primo modo consi-
deretur talis res mensuratur a tempore; si secundo modo, scilicet 
in quantum est ens in actu, mensuratur a loco. Et quia actus est 
prior secundum naturam quam esse in actu, ideo prius determinat 
de quando quod est mensura rei quantum ad actum quam de ubi. 

2 tres] duas S

1  LSP 4, 33, AL 42, 1: «Quando vero est quod ex temporis adiacentia relinquitur».
2  Locus non inventus.



114    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

7.3 Vel aliter, secundum quod dicit Simplicius super libro Pre-
dicamentorum: quia quando reperitur in pluribus quam ubi, quia 
locus ipse non potest esse in loco, quia locus est ultima superficies 
etc.3; et ideo tunc locus non continet locum. Sed tempus ipsum 
quodammodo continet locum, et ideo tempus plura continet 
quam locus. Et ideo prius determinatum est de quando quam de 
ubi. 

7.4 Sed istud parum vel nichil valet, quia ipse locus qui est ul-
tima superficies etc. non est in tempore; et ideo dicemus aliter: 
quia auctor a modo determinat de principiis que omnino causan-
tur ab extrinseco, ideo ipse incipit ab eo quod causatur ex maxime 
extrinseco. Hoc autem est quando, quia ipsum quando causatur a 
tempore, tempus est in motu primi mobili ut in subiecto. Istud au-
tem magis distat a rebus hic inferius quam ipse locus, qui est causa 
ipsius ubi, <et> quam aliquid aliorum; et ideo prius determinat de 
quando quam de ipso ubi vel de aliquo alio. 

7.5 Tunc exponatur diffinitio que dicit: Quando est quod derelin-
quitur, id est quando est quedam forma realis extra animam causata 
in ipsa re temporali ex adiacentia temporis ad rem temporalem; 
sicut enim tempus habet esse realiter extra animum ita et ipsum 
quando. Tempus autem, sicut dicitur quarto Physicorum, est nu-
merus motus secundum prius et posterius4, id est quod tempus 
est prius et posterius in motu, secundum quod numerata sunt ab 
anima. Et non accipitur hic tempus secundum esse quod habet ab 
anima, quia tempus uno modo habet esse ab anima solum, sive 
secundum animam, ut apparet quarto Physicorum5, sed /f. 53vb/ 
accipitur ut est forma realis extra animam et mensura; sed res tem-
porales sunt ille que mensurantur tempore sicut res generabiles 
et corruptibiles. Res autem ingenerabiles et incorruptibiles non 

29 incorruptibiles] corruptibiles a.c. s.l. S

3  Simplicius, In Cat. 9, p. 467.
4  Aristoteles, Ph. IV 11, 219b1-2; 220a24-26 (Auctoritates Aristotelis 2.137).
5  Aristoteles, Ph. IV 14, 223a26-29.



Lectio 7    115

5

10

15

20

25

mensurantur tempore, sed mensurantur eternitate; et ideo sicut ip-
sum tempus est mensura successivorum et eorum que generantur 
et corrumpuntur, ita eternitas est mensura eorum que semper per-
manent et numquam generantur, nec corrumpuntur. Est ergo res 
temporalis illa que per transmutationem et motum producitur. Et 
quia omnes res tales producuntur et senescunt in tempore, sicut di-
citur quarto Physicorum6, ideo tunc tales res mensurantur tempo-
re, non quod ipsum tempus sit causa corruptionis per se et primo, 
sed motus per se et primo est causa corruptionis; tempus autem 
magis per accidens, sicut etiam apparet quarto Physicorum7. Sed 
tempus est mensura talis rei que generatur et corrumpitur; modo 
id quod causatur ex adiacentia temporis mensurantis rem talem 
ad ipsam rem temporalem e<s>t ipsum quando ita quod, si bene 
advertimus, tria concurrunt ad ipsum quando, quia concurrit ibi 
tempus et res temporalis et adiacentia et habitudo rei temporalis 
ad tempus mensurans ipsam. Dixit autem derelinquitur, quia tem-
pus proprie loquendo non habet virtutem activam. Dixit autem ex 
adiacentia et non ex inherentia, quia tempus ipsum non inheret rei 
temporali, sed inheret motui celi. Rei autem temporali solum adia-
cet ipsum tempus, et ideo dixit ex adiacentia.

7.6 Deinde cum dicit: Tempus autem quando8, manifestat notifica-
tionem ipsius quando. Et quia forte aliquis crederet quod, quia di-
ctum est quod quando est quod derelinquitur ex adiacentia temporis, 
quod quando esset tempus, ideo dicit quod ipsum quando non est tem-
pus; sed ratio temporis et quando est multum coniuncta et propinqua.  

25 multum] propinqua add. et exp. S

6  Aristoteles, Ph. IV 12, 221a30-31 (Auctoritates Aristotelis 2.140).
7  Aristoteles, Ph. IV 13, 222b24-27.
8  LSP 4, 33-34, AL 42, 2-9: «Tempus autem quando non est; utriusque autem 

ratio coniuncta est: ut tempus quidem preteritum quando non est, effectus autem 
eius et infectio que est secundum quam aliquid dicitur fuisse quando quidem est. 
Instans quoque quando non est (sed secundum quod equale vel inequale est), eius 
autem affectio qua aliquid dicitur nunc et in instanti esse quando est; futurum 
similiter tempus quando non est, sed id quod futurum est, quoniam contingere 
necesse est secundum quod aliquid dicitur futurum esse».



116    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

Bene dico quod quando non est tempus, quia quando non est tem-
pus preteritum, sed ipsum est effectus, quia infectio secundum quam af-
fectionem aliquid, id est aliqua res, dicitur fuisse. Nec etiam ipsum 
quando est instans, id est presens tempus; sed, supple ipsum quando 
est quedam dispositio, secundum quam aliquid dicitur equale vel ine-
quale; sed quando est affectio eius, secundum quam aliquid dicitur 
esse nunc et in instanti, id est in presenti tempore. Nec etiam quan-
do est tempus futurum, sed, supple quando est, id, id est illa affectio, 
quod, id est, secundum quam, futurum est, supple aliquid, quoniam 
contingere necesse est, secundum quod aliquid dicitur futurum esse, sup-
ple que est derelicta ipsius futuri ad rem huiusmodi temporalem. 

7.7 Ad evidentiam huius est intelligendum quod nos possumus 
duo intelligere per “instans”: uno modo ipsum indivisibile quod 
proprie dicitur “instans”, ita quod, sicut “punctus” dicitur aliquid 
indivisibilis ipsius linee, ita “instans” hoc modo acceptum est ali-
quid indivisibile ipsius temporis. Alio modo per “instans” possum 
intelligere aliquod tempus parvum in presenti. Modo dico quod au-
ctor non loquitur primo modo de instanti, quia tale non potest esse 
mensura rei, sed loquitur secundo modo.

7.8 <Deinde cum dicit:> Est igitur <quando> aliud quidem (§35, 
42.10), ponit divisionem ipsius quando, et duo facit, secundum quod 
duas divisiones ponit. Secunda ibi: Nunc autem tempus (§40, 43.12). 
Prima in duas: in prima ponit illam divisionem; in secunda compa-
rat ibi quando ad ubi, ponens differentiam. Secunda ibi: Differt au-
tem quando (§38, 42.26). Prima in duas, quia primo ponit divisionem 
illam; secundo manifestat quoddam suppositum in dicta divisione, 
ibi: Nulla enim differentia (§36, 42.17). Primo9 dicit quod quoddam

20 quidem] quod S

9  LSP 4, 35-36, AL 41, 10-17: «Est igitur quando aliud quidem ex eo quod abiit, 
aliud vero ex eo quod instat, aliud vero ex eo quod contingere necesse est. Dictum 
est enim in Categoriis preteritum et futurum quantitates esse et, quod magis est, 
continuas ad presens. De preterito autem hoc dictum est, non quod in substantia 
permaneat, sed quoniam in excessu suo nondum preteriit; de futuro vero quo-
niam necessarium est contingere quod tantumdem est ac si instaret».



Lectio 7    117

5

10

15

20

est quando quod est ex eo quod preteriit, et aliud est quando quod est 
ex presenti, et aliud est quando quod est ex eo quod contingere necesse 
est, id est ex futuro. Sed in Predicamentis dictum est quod tempus 
preteritum et fu/f. 54ra/turum sunt quantitates et quod continuantur 
ad presens tamquam ad terminum communem10; et consequenter 
removet unum dubium et dicit quod de preterito dictum est hoc: scili-
cet quod est quantitas et quod continuatur ad presens et non quod in 
substantia sua permaneat, sicut tempus presens, sed secundum quod 
in suo excessu nondum preteriit, id est secundum quod adhuc est finis 
preteriti. Sed de futuro dictum est, supple quod est quantitas et quod 
copulatur ad presens, quoniam necesse est contingere, supple futurum 
tempus, cum tempus presens sit principium ipsius quod tantumdem 
est. Aut si instaret, supple quia manet in sua <substantia> quantum 
ad principium et est coniunctum ipsi presenti. 

7.9 Ad evidentiam istius partis est intelligendum quod realiter 
loquendo tempus non potest esse sine motu. Modo tunc tempus 
est causa quando †monturic(?)† in ipsis rebus temporalibus, sub 
ratione qua est ibi motus, causantur diverse dispositiones; et sub 
ratione qua est ibi tempus causatur quando in rebus temporalibus. 
Et in hoc terminetur sententia lectionis. 

�7 continuatur] continuantur S  13 <substantia>] lac. 10 litteris praebet S  
17 quando †monturic(?)†] quando, quando motus est fortasse

10  Aristoteles, Cat. 6, 5a7-9.





119

5

10

15

Lectio 8

8.1 Nulla autem differentia (§36, 42.17) etc. Postquam auctor posu-
it quandam divisionem, in ista parte manifestat quoddam suppo-
situm. Supposuit enim superius quod ipsum quando tenebatur a 
tempore preterito et futuro et etiam presenti. Hoc ipse manifestat. 
Et duo facit: quia primo premittit intentum; secundo probat, ibi: 
Quamobrem (§37, 42.18). In prima parte1 auctor dicit quod nulla est 
differentia in tempore preterito et futuro, supple ad causandum ip-
sum quando, quia sicut quando causatur a presenti, ita etiam a pre-
terito et futuro.

8.2 Deinde cum dicit Quamobrem2, manifestat propositum, sci-
licet quod quando causatur a preterito et futuro. Et dicit quod de 
temporibus futuris agitur cum aliquid dicitur esse secundum ea, sci-
licet secundum tempora futura; et subiciuntur nuncupationem exi-
stentium, ut “sol orietur cras” et “cras erit navale bellum” et “heri obiit 
Socrates”; et aliquid dicitur secundum id tempus quod futurum est, quia 
ipsum futurum necessario nascitur de eo quod est, et istud non debet 

12 cum] add. s.l. S  14 obiit] obuit S  15 quod] add. s.l. S

1  LSP 4, 36, AL 42, 17-18: «Nulla enim differentia est in eo quod permanet et 
quod futurum est et quod nunc abiit».

2  LSP 4, 37, AL 42, 18-25: «Quamobrem et de futuris agitur, et secundum ea 
aliquid dicitur, et nuncupationem existentium sortiuntur (ut “cras orietur sol”, 
“cras erit navale bellum”, “heri obiit Socrates”), et aliquid dicitur secundum tem-
pus id quod futurum est eo quod nascitur necessario futurum de eo quod est (ut 
“Callias disputabit cras” et “non disputabit”; “disputabit” enim futuram actionem 
significat); nihil autem est quod in substantia adhuc sit».



120    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

differri ad res ipsas, sed ad tempus futurum, quia illud necessario 
erit presens, ut “Callias disputabit cras” vel “non disputabit”, si “di-
sputabit” significat actionem futuram, sed ipsum futurum nichil adhuc 
<est>, ita quod sit in sua substantia. 

8.3 Iuxta quod est considerandum quod, sicut apparet quarto 
Physicorum3 et tertio4, tempus ipsum est aliquid successivum, quia 
ipsum est passio successivi, quia est passio motus, ita quod tem-
pus nichil aliud nisi prius et posterius in motu, secundum quod illa 
enumerata sunt ab anima. Motus autem successivus est et per con-
sequens ipsum tempus. Et ideo concluditur, quarto Physicorum, 
quod de tempore nichil habemus nisi nunc5; et ideo tunc preteri-
tum et futurum non est ens nisi secundum animam. Et hoc auc-
tor volens declarare, dicit quod ipsum futurum non est ens in sui 
substantia. 

8.4 Sed tunc contra hoc dicet aliquis: ex quo preteritum et fu-
turum non habent esse nisi secundum animam? Tunc etiam quan-
do causatum ab istis non habet esse nisi secundum animam, quia 
effectus non potest esse maioris perfectionis quam sua causa; et sic 
quando non poterit esse in predicamento <***> temporis futuri 
vel preteriti, quia omne quod est in predicamento debet esse ens 
extra animam. Dicatur ad hoc sicut dictum est alias6, quod ipsum 
tempus preteritum et futurum duplex habet esse: unum, scilicet, 
formale et aliud materiale. Modo quantum ad esse formale ipsius 
temporis, puta quantum ad esse quod habet solum secundum ani-
mam, non habet esse in predicamento, nec etiam quando, si cau-
saretur a tali tempore, esset in predicamento. Et aliud esse habet 
tempus preteritum et futurum, scilicet materiale, scilicet ut est 

�6 aliquid successivum] exp. S, sed malimus retinere  17 causatum] causata S  
17 habet] habent S  19 <***>] aliquid deest, ex. gr.: in quantum effectus

3  Aristoteles, Ph. IV 14, 223b18-22 (Auctoritates Aristotelis 2.142).
4  Aristoteles, Ph. III 7, 207b22-26.
5  Aristoteles, Ph. IV 3, 233b33-35 (Auctoritates Aristotelis 2.138).
6  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 13, J 30va (a proposito 

del locus).



Lectio 8    121

5

10

15

20

25

mensura rei et una pars continue succedit alteri, et ut sic tempus 
preteritum et futurum sunt in predicamento, et quantitatis conti-
nue et res extra animam existentes; et per consequens /f. 54rb/ ip-
sum quando, quantum ad esse materiale quod habet ab istis, est res 
extra animam, et ut sic tale quando est in predicamento. 

8.5 Deinde cum dicit: Differt autem quando (§38, 42.26), comparat 
ipsum quando ad ubi et etiam unum quando ad aliud. Et dividitur 
in duas: quia primo comparat quando ad ubi; secundo comparat 
unum quando ad aliud, ibi: Distat autem quando (§39, 43.5). In prima 
parte7 dicit quod ipsum quando differt ab ubi, quia in quocumque est 
tempus vel erit vel fuit, in eodem est quando quod dicitur esse secundum 
illud tempus, vel erit quando ibi vel fuit quando ibi. Quia ipsum quan-
do quod est ex tempore presenti est solum cum tempore presenti; 
sed quando quod est ex preterito vel futuro numquam erunt simul. 
Sed de ubi et loco non est sic, quia ubi et locus a quo causatur ubi 
numquam sunt in eodem, quia ubi est circumscriptio corporis etc., ita 
quod ipsum ubi est non circumscripto, sed ipse locus est in circum
scriptione. Et ideo ubi et locus numquam sunt in eodem. 

8.6 Ipse dicit quod in quocumque est tempus et quando est in 
eodem. Contra: quia tempus est in motu primi mobili, non tamen 
in eo est quando, quia quando est in omni eo quod incepit esse, 
sicut dicetur infra, sed numquam incepit esse motus celi; ergo in 
eo non potest esse quando. Iuxta quod intelligendum quod tempus 
dicitur esse in aliquo duobus modis: uno modo sicut propria passio 
est in suo subiecto; alio modo tempus dicitur esse in aliquo sicut in 
suo mensurato. Modo tunc dico quod in quocumque est tempus 
tamquam in mensurato proprie, ita quod excedat mensuratum a 

15 ubi et locus] exp. S, sed malimus retinere  17 non] add. a.m. s.l.  21 eo1] eodem a.c.

7  LSP 4, 38, AL 42, 26-43, 5: «Differt autem quando ab eo quod ubi est, quo-
niam in quocumque tempus est vel erit vel fuit, in eodem et quando est vel erit vel 
fuit, quod secundum tempus dicitur; quando enim quod ex instanti est cum ipso 
instanti insimul in eodem est, quando vero ex eo quod abiit et quod futurum est 
numquam insimul erunt; ubi autem et locus a quo fit numquam in eodem (ubi 
enim circumscriptio est, locus autem in complectente)».



122    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

parte ante et ex parte post, in eodem est quando; sed primo modo 
non habet veritatem, scilicet quod in quacumque est tempus ut in 
subiecto, quod ibi sit quando, quia tempus est in primo mobili ut in 
subiecto, ibi tamen non est quando nisi causaliter.

8.7 Sed tunc dicet aliquis: bene es fatuus, quia auctor dicit quod in 
quocumque est tempus et in eodem subiecto debet esse quando. Pos-
sumus dicere quod quando au<c>tor dicebat quod in quocumque 
est etc., quod sumebatur largo modo “subiectum”. Alio modo possu-
mus dicere quod tempus est duplex: quia unum est tempus quod est 
sicut mensura formalis omnium mobilium; aliud est tempus quod 
est mensura materialis, ut puta secundum quod est mensura huius 
rei vel illius. Primo modo loquendo, tempus est in primo motu tam-
quam in subiecto, sed secundo modo est in istis inferioribus. Et tunc 
in quocumque reperitur tempus secundo modo dictum in eodem 
subiecto reperietur ipsum quando, ita quod quot sunt res in istis infe-
rioribus tot sunt tempora accipiendo tempus secundo modo. Modo 
tempus primo modo acceptum, puta secundum quod est in motu 
primi mobili, est causa ipsorum temporum secundo modo accepto-
rum, sicut etiam motus primi mobili est causa istorum inferiorum.

8.8 Ulterius est intelligendum quod ubi et locus a quo causatur ubi 
non possunt esse in eodem subiecto, quia ipse locus, ut apparet quarto 
Physicorum8, est ultima superficies corporis ambientis aliud corpus in 
tanta distantia ad orbem, ita quod locus est in circumscriptione ut in 
subiecto; ubi autem est in eo quod circumscribitur, ut dicetur infra9.

8.9 Deinde cum dicit: Distat autem quando10, comparat unum 
quando ad aliud. Et dicit quod quando quod causatur ex tempore

21 eodem] loco add. et exp. S

8  Aristoteles, Ph. IV 2, 209a32-b2 (Auctoritates Aristotelis 2.120).
9  Cfr. Gentilis de Cingulo, Reportationes sup. LSP, lect. 10.3, infra, pp. 138-139.
10  LSP 4, 39, AL 43, 5-11: «Distat autem quando quod ex preterito est ab eo quod 

ex futuro procedit, quoniam quando quod ex preterito est preterito posterius est, 
quod vero ex futuro est prius futuro est. Quando autem unum et idem, primum qui-
dem ex futuro est, secundo ex presenti, posterius vero ex preterito; quemadmodum et 
tempus primum nunc quidem futurum est, postea vero presens, demum preteritum».



Lectio 8    123

5

10

15

20

25

30

preterito distat a quando quod causatur a tempore futuro, quia quan-
do quod causatur a tempore preterito est posterius eo quod procedit 
ex preterito; sed quando quod procedit ex futuro est prius illo quod 
procedit ex futuro; sed unum et idem quando primo quidem est ex fu-
turo, secundo est ex tempore presenti et ultimo est ex preterito, que-
madmodum et tempus primo quidem est futurum, postea presens, ultimo 
preteritum. 

8.10 Ad cuius evidentiam est considerandum quod istud quod 
ipse dicit, quod quando quod est ex preterito est prius quando quod 
est ex futuro, sic ego intelligo quod istud veritatem habet in diversis 
rebus, quia quando quod est in nobis est prius quando /f. 54va/ 
quod est in filiis nostris. In uno autem et eodem subiecto non est 
sic, immo est econverso, quia in uno et eodem subiecto prius <est> 
quando quod est ex futuro quam quando quod est ex preterito vel 
etiam ex presenti. Et ideo addit ipse quod unum et idem quando 
prius est ex futuro, secundo ex presenti, deinde ex preterito. 

8.11 Ulterius, quia ipse dicit quod tempus primo est futurum, 
postea presens, postea preteritum, non intelligo quod unum et 
idem tempus sit primo futurum et postea illud idem sit presens et 
postea illud idem sit preteritum, quia istud ymaginari esset ymagi-
nari quod tempus ambularet sicut capra. Et non intelligo de ipso 
indivisibili ipsius temporis, ut puta de instanti, quia ipsum instans 
bene manet unum secundum substantiam in toto tempore et nu-
mquam variatur quantum ad substantiam ipsius, sed bene variatur 
quantum ad esse. Et hoc est, quia ipsum celum revolvitur et fiunt 
ibi multe revolutiones, et tunc illud instans quod causatur ab illis 
revolutionibus celi diversificatur quantum ad esse. Sed ipse non lo-
quitur hic de ipso instanti sive indivisibili nunc. Sed tunc nos dice-
mus de tempore alicuius, quia quod ipsum tempus quod est causa 
ipsius quando accipiatur per respectum ad rem que mensuratur 
tempore, quia una et eadem res est modo futura, ut puta dispo-
sitio que debet fieri hic secundo in vesperis, et postea illa eadem

�1 quando] tempore S  2 preterito] futuro S  3 futuro] preterito S  21 tempus] 
iret add. et exp. S



124    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

dispositio erit in tempore presenti et cras illa eadem dispositio erit 
preterita. Modo tunc si illud tempus mensurans sic[ut] unam et 
eandem rem non est idem nisi secundum animam et secundum 
nostrum modum intelligendi, sed realiter non est idem, immo est 
diversificatum realiter. 

8.12 Deinde cum dicit: Secundum autem tempus (§40, 43.12), po-
nit quandam aliam divisionem ipsius quando. Et dividitur in tres: 
quia primo ponit quandam divisionem ipsius quando per similitu-
dinem ad divisionem ipsius temporis; in secunda ponit quandam 
convenientiam inter quando et ipsum tempus; in tertia ponit quan-
dam differentiam inter ista duo. Secunda ibi: Amplius autem que-
madmodum (§41, 43.17). Tertia ibi: Differt autem tempus (§42, 43.20). 
Primo11 dicit quod sicut tempus quoddam est simplex et quoddam 
est compositum, ita etiam quoddam est quando simplex et quoddam 
compositum. Tempus autem compositum est quod consistit in compo-
sita actione; tempus autem simplex est quod recedit cum actione sim-
plici; ita etiam quando simplex est quod in momento temporis et quod 
est in eo quod dico nunc esse; sed quando compositum est quod est 
in aliquo spatio temporis, ut puta in hora vel in die vel in ebdomada. 

8.13 Iuxta quod est intelligendum quod nullum tempus est sim-
plex proprie loquendo, et hoc dico in concreto acceptum secundum 
quod informat subiectum, quia secundum quod est forma que-
dam predicabilis abstracta per intellectum bene est simplex. Et ra-
tio huius est, quia ipsum tempus est compositum ex suis partibus 
quantitativis, quia quantum quodlibet habet partes: nam hoc est de 
ratione quanti habere partes, quia sicut dicitur quinto Metaphysi-
ce, quantum est quod est divisibile etc.12; et ideo proprie loquendo 
nullum tempus est simplex. Sed ipse loquitur largo modo, ut puta 

11  LSP 4, 40, AL 43, 12-17: «Sicut autem et tempus aliud quidem compositum 
aliud vero simplex (est autem compositum quod in composita actione consistit, 
simplex vero quod cum simplici recedit), ita et quando aliud simplex aliud vero 
compositum: simplex quidem ut in momento esse et nunc esse, compositum au-
tem ut in hora, die, hebdomada, et similibus».

12  Aristoteles, Metaph. V 15, 1021a14-19; V 13, 1020a7-8 (Auctoritates Aristo-
telis 1.137).



Lectio 8    125

5

10

15

20

25

secundum quod dicitur de ipso instanti; et per tempus simplex ipse 
intelligit ipsum nunc vel instans indivisibile, sicut est introductio for-
me substantialis in materiam: illud proprie non est tempus, nec est 
in tempore, sed fit in instanti, ita quod ipse loquitur largo modo de 
tempore secundum quod dicitur de utroque. Et tunc etiam quando 
causatum ab istis quoddam erit simplex et quoddam compositum. 

8.14 Deinde cum dicit: Amplius autem13, ponit quandam conve-
nientiam inter ipsum quando et tempus. Et dicit quod sicut partes 
ipsius temporis sibi invicem succedunt sine mora, quia sunt continue, 
similiter ipsa quando sine mora sive sine interme/f. 54vb/dio suc-
cedunt, quia quando temporis preteriti et quando temporis futuri di-
cuntur copulari ad quando temporis presentis.

8.15 Iuxta quod est intelligendum quod ipsum quando de se non 
est successivum, quia si de se esset successivum, tunc de se haberet 
partem, et per consequens ipsum quando esset quantitas quod est 
penitus impossibile, sed est successivum solum per accidens, quia 
ratione temporis.

8.16 Differt autem14. In ista parte ponit differentiam inter quando 
et tempus; et dicit quod ipsum tempus differt ab ipso quando, quia se-
cundum tempus aliquid dicitur esse mensurabile, quia tempus est men-
sura rei temporalis, ut annus dicitur diuturnus tempore, id est mensu-
ratur tempore, et motus dicitur multus, eo quod duravit multo tempore. 
Sed secundum quando nichil mensuratur, sed secundum quando aliquid 
dicitur esse aliquando, id est in aliquo tempore, et secundum idem, sup-
ple aliquid, pronuntiatur temporale et variabile. Et hoc est.

13  LSP 4, 41, AL 43, 17-19: «Amplius autem, quemadmodum et temporis par-
tes sibi sine mora succedunt, similiter et quando; quando quippe preteriti et futuri 
ad presens copulative reducuntur».

14  LSP 4, 42, AL 43, 20-44, 3: «Distat autem tempus ab eo quod quando est 
quoniam secundum tempus aliquid mensurabile est, ut annus quidem dicitur tem-
pore diuturnus, et motus multus dicitur eo quod multo tempore permaneat; at se-
cundum quando nihil mensuratur sed aliquando dicetur esse, et secundum idem 
temporale et variabile pronunciabitur».





127

5

10

15

20

Lectio 9

9.1 <I>nest autem quando (§43, 44.4). Postquam auctor determina-
vit de quando quantum ad eius essentialia, hic determinat de quan-
do quantum ad eius proprietates. Et dividitur in duas, secundum 
quod ipse duas determinat proprietates eius que sunt communes. 
Secunda ibi: Quando autem nichil contrarium (§44, 44.8). In prima1 
dicit quod quando non suscipit magis nec minus, quia una dies non 
est magis dies quam alia, nec unus dies dicitur diuturnior alio, et sic de 
aliis. Et sic omni quando inest non suscipere magis et minus. 

9.2 Sed statim diceret aliquis: videtur quod quando suscipiat ma-
gis et minus, quia ipsum tempus est immediata causa ipsius quando; 
nunc autem si causa suscipit magis et minus, et effectus, quia effectus 
quicquid habet a sua causa habet. Quod autem tempus suscipiat ma-
gis et minus apparet, quia tempus est id quod facit distare aliquid a 
principio generationis, sicut apparet quarto Physicorum2, ita quod 
tempus facit distare secundum magis et minus a principio generatio-
nis; ergo tunc tempus suscipit magis et minus, et per consequens ip-
sum quando. Iterum dies magis dicitur esse dies in principio secunde 
hore quam in principio prime; et ideo tunc suscipit magis et minus. 

9.3 Preterea, quando quod est ex presenti est magis quando 
quam quando quod est ex futuro, eo quod quando quod est ex pre-
senti est <in> actu, quia sua causa est in actu; sed quando quod est 

1  LSP 4, 43, AL 44, 4-7: «Inest autem quando non suscipere magis et minus; non 
enim dies magis et minus a die dicitur, nec unus quidem diuturnior altero. Similiter 
autem et de aliis, quare omni quidem quando inest non dici magis et minus».

2  Locus non inventus. Cfr. Albertus Magnus, De sex princ. IV 5, p. 42.



128    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

ex futuro <vel ex preterito> est in potentia solum, quia illa tempo-
ra a quibus oriuntur sunt in potentia; et tunc concluditur, ut vide-
tur, quod quando suscipiat magis et minus. 

9.4 Dico ad hoc quod quando non suscipit magis et minus; et ra-
tio huius est, quia tempus non suscipit magis nec minus, ergo nec 
quando. Antecedens patet, quia nos videmus quod qualitas que im-
mediate fundatur in quantitate nec suscipit magis nec minus, sicut 
forma et figura, que sunt de quarta specie qualitatis, sicut declaratum 
fuit alibi3. Et causa huius est, quia ille qualitates immediate fundantur 
in quantitate que nec suscipit magis nec minus. Tempus autem quan-
titas est, et ideo tempus non suscipit magis nec minus; ergo tunc nec 
quando suscipit magis aut minus. Hoc autem, quia quando imme-
diate causatur a tempore. Preterea, si quando susciperet magis et mi-
nus, tunc ad ipsum esset motus; hoc autem est falsum, sicut apparet 
quinto Physicorum4, quia si ad quando esset motus, tunc etiam esset 
motus ad tempus; sed si esset motus ad tempus, tunc esset motus ad 
motum; hoc autem est falsum, ut apparet quinto Physicorum5; et 
ideo tunc ipsum quando non suscipit magis et minus. 

9.5 Tunc respondeo ad primum6: quando dicebatur “tempus 
facit distare etc.”., dico quod aliquid dicitur “distare” duobus mo-
dis: uno modo simpliciter; alio modo respectu alicuius. Modo dico 
quod ipsum tempus non simpliciter facit distare, ita quod aliquid 
non dicitur /f. 55ra/ distare simpliciter a principio generationis ex 
parte temporis, sed solum respective. Sed si facit ipsum tempus di-
stare, hoc est per accidens, quia ipsum tempus non est per se causa 
corruptionis, sed per accidens; sed motus est per se causa corrup-
tionis, sed tempus dicitur causa corruptionis per respectum ad ge-
nerationem, ut apparet a Commentatore quarto Physicorum7. 

8 immediate] immoderate S  21 duobus] tribus S

3  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 28, J 49vb.
4  Locus non inventus. Cfr. Aristoteles, Ph. V 1, 225b5-9; 226a24-27.
5  Locus non inventus. Cfr. Aristoteles, Ph. V 1, 225b5-9; 226a24-27.
6  Cfr. supra, §9.2, p. 127.
7  Cfr. Averroes, In Phys. IV, com. 128, p. 199F-M.



Lectio 9    129

5

10

15

20

25

30

9.6 Ad aliud8, quando dicebatur quod dies etc., dico quod dies 
est duplex: uno modo accipitur “dies” secundum quod dies est latio 
solis super terram; alio modo accipitur “dies” pro ipsa luce, et ideo 
et ipsi vulgares vocant diem “lucem” que apparet propter lationem 
solis super terram. Modo si loquimur primo modo, dies non su-
scipit magis et minus, nec per consequens quando quod causatur 
ab illa “die” sic accepta. Sed secundo modo accipiendo “diem” pro 
luce, bene suscipit magis et minus, quia est qualitas. Sed de ipso sic 
accepto non loquitur auctor, quia ab ipso ut sic non causatur quan-
do, et ideo non sequitur, quamquam “dies” sic accepta suscipiat 
magis et minus, quod propter hoc quando suscipiat.

9.7 Ad aliud9, quando dicitur quod quando quod est ex presenti 
et cetera, dico quod dupliciter dicitur “aliquid suscipere magis et 
minus”: uno modo secundum gradum intensionis et remissionis, ut 
album suscipit magis et minus hoc modo; alio modo dicitur aliquid 
suscipere magis et minus secundum perfectum et imperfectum. 
Primo modo ipsum quando non suscipit magis et minus, sed se-
cundo modo sic, quia ipsum quando quod est ex presenti habet 
perfectius esse quam quando quod est ex preterito vel futuro, quia 
illud primum habet esse in actu, alia autem duo non. Sed tale susci-
pere magis et minus quod est secundum perfectum et imperfectum 
non solum est in genere ipsius quando, sed in quolibet genere, quia 
in quolibet genere, naturaliter loquendo, una forma est perfectior 
alia, quia ipse forme, sicut dicitur in septimo Metaphysice10, se 
habent sicut unitates, ita quod, sicut impossibile est aliquos duos 
numeros differentes secundum species equaliter distare ab ipsa uni-
tate, ita etiam impossibile aliquas duas formas vel species equaliter 
distare ab ipso primo, scilicet deo, immo una magis et alia minus. 
Modo illa que magis distat est magis imperfecta quam illa que mi-
nus, quia secundum intentionem Philosophi et Commentatoris, 

8 luce] lucem S  21 quod] que S

8  Cfr. supra, §9.2, p. 127.
9  Cfr. supra, §9.3, pp. 127-128.
10  Aristoteles, Metaph. VIII 3, 1043b34-1044a2 (Auctoritates Aristotelis 1.204).



130    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

maior et minor perfectio in istis inferioribus non causatur nisi ex 
magis et minus distare ab ipso primo11. Modo isto modo loquendo, 
unum quando dicitur magis quando quam aliud, quia unum est 
perfectius alio.

9.8 Deinde cum dicit: Quando autem nichil contrarium (§44, 
44.8), determinat aliam proprietatem ipsius. Et duo facit: quia 
primo premittit intentum; secundo probat propositum, ibi: Est 
autem quando (§44, 44.8). Dicit primo12 quod ipsi quando nichil est 
contrarium. Deinde cum dicit: Est autem quando (§44, 44.8), probat 
propositum; et duo facit, secundum quod ipse illud probat per 
duas rationes. Secunda ibi: Amplius autem (§45, 44.11). In prima 
parte13 dicit auctor quod quando quod est ex presenti est unum et idem 
cum eo quod est ex preterito et futuro; sed impossibile est duas con-
trarietates de eodem individuo predicari; ergo tunc ipsi quando nichil 
est contrarium. 

9.9 Sed tu dices: ista ratio non videtur concludere, quia dato 
quod unum et idem quando sit presens, preteritum et futurum 
non est inconveniens propter hoc quod contraria sint in ipso suc-
cessive, quia contraria possunt esse in eodem successive. Dico ad 
hoc quod istud quod dicit quod quando quod est ex presenti est 
unum et idem cum eo quod est ex preterito et futuro duplicem 
potest habere intellectum. Unum, sicut dictum est, secundum ip-
sum nunc, sive instans quod est quoddam modo causa temporis, 
est unum et idem secundum substantiam in toto tempore, varia-
tur tamen secundum esse, quia recipit diversa esse, quia sua causa 
varia/f. 55rb/tur secundum diversa esse, ut puta motus celi secun-
dum suam substantiam semper est unus, sed variatur secundum 
diversa esse, quia ibi sunt multe revolutiones. Ita etiam est de ipso 
nunc, quia secundum substantiam manet idem in toto tempore 

11  Locus non inventus.
12  LSP 4, 44, AL 44, 8: «Quando quoque nihil est contrarium».
13  LSP 4, 44, AL 44, 8-11: «Etenim quando quod ex presenti est, unum et idem 

ex futuro et preterito est; impossibile autem erit duas de eodem predicari contra-
rietates individuo».



Lectio 9    131

5

10

15

20

25

30

35

sicut sua causa, que est motus celi, secundum esse tamen variatur, 
quia sua causa variatur, ut revolutiones celi. Eodem modo est de 
ipso quando, quia ipsum quando quod causatur ab ipso nunc, quod 
est aliquid indivisibile, manet unum et idem secundum substan-
tiam, variatur tamen secundum diversa esse, quia unum et idem 
quando aliquando est presens, aliquando preteritum, aliquando 
futurum. Alium intellectum potest habere, quia unum et idem 
tempus secundum animam est primo futurum, secundo presens, 
tertio preteritum; et similiter tunc quando causatum ab istis quod 
est unum secundum animam, manens unum et idem, primo erit 
futurum, secundo presens, tertio preteritum. Et etiam alio modo, 
quia tempus quod debet esse cras habet esse solum in potentia, 
sed postea cras illud idem quando habebit esse in actu, et post cras 
solum in potentia. Eodem modo est de quando causatum ab istis 
temporibus sic acceptis. Modo qualitercumque intelligatur, ratio 
auctoris concludit quod ipsum quando non habet contrarium. Sed 
oportet addere quod ista quando consecuntur ipsum tempus quod 
est nunc causaliter, ita quod iste sunt proprie passiones ipsius nunc 
causaliter. Modo impossibile est quod due proprie passiones con-
trarie sint in eodem subiecto hoc modo, et ideo ipsi quando nichil 
est contrarium. 

9.10 Tunc aliquis dicet: mirabile est nonne ipsum quando se-
cundum se et secundum suam essentiam est causatum a tempore? 
Manifestum est quod sic; immo ipsum tempus non solum est causa 
ipsius quando in fieri, sed etiam in esse. Sed ipsum preteritum abiit 
et tunc non est, et tunc tempus presens et preteritum non erunt si-
mul, et per consequens quando quod est ex preterito non est simul 
cum eo quod est ex presenti. 

9.11 Dico ad hoc quod quando quod est ex preterito est unum et 
idem cum quando quod est ex presenti et preterito, et sunt simul. 
Et hoc apparet, quia etiam ipsa tempora que sunt causa istorum 
quando sunt simul. Sed quod illa tempora, scilicet presens, prete-
ritum, et futurum, sint simul posset intelligi uno modo, quod sint 
simul esse actuale: hoc autem est impossibile, et tunc etiam impos-
sibile est quod illa quando que sunt causata ab istis sic sint simul 



132    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

secundum esse actuale. Et alio modo potest intelligi quod sint si-
mul secundum esse potentiale, et isto modo veritatem habet quod 
dictum est. Et tunc eodem modo illa quando que erunt causata 
ab istis erunt simul secundum esse potentiale, sed contraria num-
quam possunt simul esse in aliquo uno et eodem subiecto sub esse 
distincto. Et hoc dico quod contraria mixta possint esse in eodem, 
ut medium inter colores, non tamen hoc est sub esse distincto, 
sed indistincto. In tempore autem nulla est contrarietas, eo quod 
non est in tempore distantia maxima; et dato quod sit causa cor-
ruptionis, non est ei aliquid contrarium propter hoc, quia non est 
causa corruptionis per se, sed ipse motus. Verum est tamen quod 
istud notabile quod dicit quod contraria non possunt esse simul in 
eodem sub esse distincto magis habet locum in parte sequenti, et 
etiam precedens notabile quod ostendebat quod quando quod est 
ex presenti et preterito non possunt esse in eodem subiecto.

9.12 Deinde cum dicit Amplius autem14, probat per aliam rationem 
quod ipsi quando nichil sit contrarium. Et dicit quod contraria non 
possunt <esse> in eodem simul, supple sub esse distincto, quia illud 
idem, si illa quando que causantur ex preterito, presenti et futuro si-
mul erunt in eodem subiecto sub esse distincto, quia illud idem quod 
est fuisse verum est permansurum esse, sed ratio contrariorum numquam 
constat in eodem, nec dicitur de eodem individuo uno et eodem tempo-
re; et ideo concludit quod contrarietas non enuntiabitur in eo quod est 
quando. 

9.13 Deinde cum dicit: /f. 55va/ Est autem quando (§46, 44.18), in-
quirit in quo est ipsum quando sicut in subiecto; et tria facit, quia pri-
mo premittit quod intendit; secundo exequitur de proposito; tertio 

22 eodem individuo] exp. a.m. per va-cat signum

14  LSP 4, 45, AL 44, 11-17: «Amplius autem contraria numquam in eodem 
insimul erunt; quando autem quod secundum presens et preteritum et futurum 
est, insimul in eodem sunt; idem namque quod est, fuisse verum est et perman-
surum; contrariorum vero rationis est numquam in eodem insimul existere neque 
de eodem dici individuo in eodem tempore, quare contrarietas in eo quod quando 
est non annunciabitur».



Lectio 9    133

5

10

15

20

25

concludit intentum. Secunda ibi: Ut corpus quidem univer<sum> sit 
(§46, 44.18); tertia ibi: Erit igitur in tempore (§47, 45.4). In prima parte15 
dicit quod quando est in omni eo quod incepit esse. Iuxta quod intelli-
gendum quod “aliquid cepisse” potest intelligi dupliciter: uno modo 
aliquid incepit per simplicem emanationem sine transmutatione et 
motu; alio modo aliquid cepit esse per motum et transmutationem. 
Modo dico quod ipsum est in omni eo quod incepit esse secundo 
modo quando dico quod causatur a tempore. Sed, quia superiora 
ipsa non mensurantur tempore, ideo in ipsis non est quando causa-
tum a tempore, sed illa mensurantur eternitate. 

9.14 Deinde cum dicit: Ut corpus quidem (§46, 44.18), declarat pro-
positum; et primo ex parte ipsius corporis, secundo ex parte anime, 
ibi: Similiter autem in anima (§46, 44.21). In prima parte16 dicit quod 
bene dictum est quod ipsum quando est in omni eo quod incepit esse, ut 
corpus quidem universum et generabile et corruptibile aliquando est, et 
est in tempore, quia mensuratur tempore, quia ipsum suscipit alteratio-
nes, quia alteratur in estate et in hieme, vere et autumpno. Deinde cum 
dicit: Similiter autem in anima17, declarat propositum ex parte ipsius 
anime. Et dicit quod etiam in anima sunt quedam alterationes, quia 
quedam anime acutius speculantur in hieme quam in estate, quedam 
in vere secundum complexionem instrumenti, id est corporis: anima enim 
corpori coniuncta complexionem corporis imitatur, ut illi que sunt 
sicce et frigide compaginis sepe sunt dementiores se ipsis in autump-
no; sed illi quibus sanguis principatur sunt dementiores in vere. Similiter 
est in aliis secundum similitudinem complexionis aliorum corporum. 

�1 corpus] cuius(?) S  17 hieme] yeme (passim)  21 complexionem] com-
plessionem S (passim)

15  LSP 4, 46, AL 44, 18: «Est autem quando in omni eo quod cepit esse».
16  LSP 4, 46, AL 44, 18-21: «Ut corpus quidem universum aliquando est et in tem-

pore; suscipit enim temporum alterationes (alteratur enim corpus in estu, hieme, vere 
et autumno)».

17  LSP 4, 46-47, AL 44, 21-45, 4: «Similiter autem et anima; acutius etenim quidam 
in hieme, quidam in estate, quidam in vere speculantur secundum instrumenti com-
plexionem; anima enim coniuncta complexiones comitatur, ut qui aride et gelide com-
paginationis dementiores se ipsis in autumno sepe sunt, quibus vero sanguis principatur, 
in vere. Similiter autem et de aliis secundum similitudinem animalium et temporum».



134    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

35

9.15 Iuxta quod est considerandum quod quatuor sunt tempo-
ra, scilicet hiems, ver, estas, et autumpnus, et ista tempora diversifi-
cantur secundum complexiones diversas, ut puta estas est calida et 
sicca, autumpnus frigidus et siccus, hiems est frigida et humida, ver 
calidum et humidum, et iste complexiones causantur ex influentia 
corporum celestium. Et istis quatuor complexionibus respondent 
quatuor humores in corpore animalis, scilicet sanguis, colera, fleg-
ma et melancolia: sanguis est calidus et humidus; colera est calida 
et sicca; flegma est frigidum et humidum; melancolia est frigida et 
sicca. Et istis humoribus correspondent quatuor elementa, scilicet 
ignis, aer, aqua, et terra: aer est calidus et humidus, et ideo cor-
respondet sanguini qui est calidus et humidus; ignis est calidus et 
siccus, et ideo correspondet colere que est calida et sicca; aqua est 
frigida et humida, et ideo correspondet flegmati quod est frigidum 
et humidum; terra est frigida et sicca, et ideo correspondet melan-
colie que est frigida et sicca. Modo melancoli<ci> male speculan-
tur, et loquor de melancolicis a nativitate, quia illi qui bene specu-
lantur oportet quod sint bone receptionis et quod habeant spiritus 
subtiles et mobiles, sed melancolici hoc non habent, quia spiritus 
melancolici sunt grossi et immobiles et terrestres et fumosi, et ideo 
ipsi male speculantur. Flegmatici autem minus male speculantur, 
sed adhuc ipsi peius speculantur quam colerici, et hoc est propter 
nimiam eorum frigitatem. Colerici autem subtilius aliquando spe-
culantur quam sanguinei, sed illa subtilis speculatio parum durat 
in eis, sed in sanguineis durat multum. Et ideo tunc contingit quod 
ipsi melancolici in autumpno peius speculantur quam in aliquo alio 
tempore, quia autumpnus est siccus, et ideo tunc spiritus melanco-
lici magis desiccantur, et ideo ipsi peius speculantur in autumpno 
quam /f. 55vb/ in alio tempore. Et similiter est de sanguineo, quia 
ipse peius speculatur in vere quam in aliquo alio tempore, quia san-
guinei sunt humidi, et ver est humidum et tunc spiritus sanguinei 
magis fiunt humidi, et ideo tunc non ita bene speculantur in vere 
sicut in aliis temporibus. Et etiam ipsi sanguinei sunt calidi et ver 
est calidum, et tunc caliditas in sanguineis nimis augmentatur et 
tunc fit in sanguine eorum quedam ebullitio; et ideo tunc in illo

2 hiems] yens S



Lectio 9    135

5

10

15

20

25

tempore non ita bene speculantur sicut in aliis temporibus. Et simi-
liter suo modo est de aliis habentibus alias duas complexiones. Et 
omnia ista oportet dicere secundum intentionem a<u>ctoris, sed 
adhuc oportet plura addere, quia sicut apparet ex libello De morte 
et vita18, si aliquis habeat complexionem debitam, non debet poni 
in loco contrario illi complexioni, et debet etiam nutriri similibus 
ad conservandum illam complexionem debitam, quia conservatio 
fit a simili. Sed si aliquis colericus accederet in estate ad caliditatem 
magnam, immo ad maiorem quam requireret sua complexio, tunc 
recedit a sua complexione, et tunc oportet quod dentur ei contraria. 
Et similiter est suo modo de aliis habentibus complexiones alias19.

9.16 Deinde cum dicit: Erit igitur in tempore20, concludit inten-
tum. Et dicit quod omne quod est suscipiens variationem, et omne 
quod alteratur secundum tempus erit in tempore; et talia sunt illa que 
dicta sunt, sed in paucis aut in nullis conveniens erit proferre, supple 
quod sint in tempore. Dicit autem in paucis propter ipsum corpus 
celeste, quia corpus celeste quantum ad totum motum ipsius non 
est in tempore, sed quantum ad unam revolutionem ipsius bene est 
in tempore. Dicit autem in nullis propter substantias separatas, quia 
nulla substantia separata proprie loquendo mensuratur tempore, 
saltem a parte post, eo quod ipse sunt eterne a parte post, non au-
tem a parte ante. Verum est tamen quod secundum intentionem 
Philosophi et Commentatoris, ipse non mensuratur tempore, nec 
a parte ante, nec a parte post, eo quod ipsi posuerunt eas fuisse ab 
eterno, quamquam hoc sit falsum et erroneum21, et ideo auctor 
dixit in nullis. Et hoc est. 

18  Locus non inventus.
19  Cfr. Albertus Magnus, De sex princ. IV 6, pp. 43-44.
20  LSP 4, 47, AL 45, 4-7: «Erit igitur in tempore quidquid, temporum susci-

piens variationes, alteratur secundum corpus; huiusmodi vero sunt que dicta sunt, 
de paucis autem vel de nullis aliis conveniens erit proferre».

21  Cfr. Bianchi, L’errore di Aristotele.





137

5

10

15

20

Lectio 10

10.1 Ubi vero (§48, 45.8) etc. Postquam auctor determinavit de ipso 
quando causato a tempore quod est mensura rei mobilis sub ratione 
qua mobilis, in parte ista determinat de ipso ubi quod est causatum 
a loco qui est mensura rei locate quantum ad esse et permanentia 
ipsius. Et dividitur pars ista in partes duas, quia in prima parte de-
terminat de ipso quantum ad eius essentialia; secundo quantum ad 
eius proprietates. Secunda ibi: Caret autem ubi (§56, 47.16). Prima 
pars dividitur in duas, quia primo diffinit ipsum ubi; secundo divi-
dit. Secunda ibi: Ubi vero aliud simplex, aliud compositum (§54, 46.20). 
Prima pars dividitur in tres, quia primo diffinit ipsum ubi; secundo 
comparat ipsum ad causam suam; tertio inquirit in quo est ut in 
subiecto. Secunda ibi: Locus autem est (§48, 45.9); tertia ibi: Videtur 
autem non omni adesse ubi (§49, 45.12). In prima parte1 auctor dicit 
quod ubi est circumscriptio corporis procedens a circumscriptione loci. Et 
istud est sic intelligendum quod est circumscriptio etc., id est ubi 
est quedam adequatio ipsius rei locate ad ipsum locum, secundum 
quod unaqueque pars loci attingit unamquamque partem locati. 

10.2 Iuxta quod est intelligendum, sicut dicit Albertus2, quod 
circumscriptio quedam est corporis locantis et quedam est corporis 
locati; alia est circumscriptio media. Prima circumscriptio est actio 
locantis, secunda est passio locati, tertia est illa que est ipsum ubi. 
Sed hoc est sane intelligendum. Nam ipse locus est ultima superfi-

1  LSP 5, 48, AL 45, 8-9: «Ubi vero est circumscriptio corporis a loci circum-
scriptione procedens».

2  Albertus Magnus, De sex princ. V 1, p. 45.



138    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

cies corporis /f. 56ra/ ambientis illud corpus ita quod per “locum” 
possumus intelligere ultimam superficiem; et hoc est illud quod 
est materiale in loco. Alio modo per “locum” possumus intelligere 
virtutem influxam a corpore celesti in tali superficie. Modo, si per 
ultimum nos intelligamus virtutem illam influxam a corpore cele-
sti, quod credo magis habere virtutem, sicut apparet a Commenta-
tore, quarto Physicorum3; et illa dicitur esse ultimam, quia ipsa est 
superaddita illi superficiei, et ista est natura veri loci, sicut apparet 
quarto Physicorum4, et talis locus est in predicamento qualitatis, si 
debeat locus esse in predicamento uno. Sed si accipiatur locus, id 
est ultima superficies corporis, sic est in predicamento quantitatis. 
Modo tunc ille locus qui est virtus influxa a corpore celesti habet 
virtutem activam et conservativam, et agit movendo. Modo tunc 
ille motus procedens a motore immobili est actio circumscribentis. 
Alius est ibi motus secundum quod recipitur in mobili a motore; et 
iste est passio circumscripti. Modo tunc ex ista tali actione naturali 
causatur quedam forma media realis essentialiter differens ab illa 
actione et passione modo dicta, et istud est ubi. 

10.3 Deinde cum dicit: Locus est in eo5, comparat ubi ad causam 
suam et dicit quod locus est in eo quod capit et circumscribit; sed ubi 
est in eo quod capitur et circumscribitur. Iuxta quod est intelligendum 
quod ipsum ubi non est in corpore continente, sed est in circum-
scripto; et ratio huius est, quia si ubi esset in corpore continente, 
tunc sequeretur quod nichil moveretur ad ubi; sed consequens est 
falsum, ut apparet tertio et quarto Physicorum6. Probatio quod illud 
sequatur: quia si ipsum ubi esset in corpore continente numquam 
posset illud acquirere ex quo semper remaneret ibi; hoc autem 

12 influxa] influssa S  17 illa] illo S  25 quarto] quanto S

3  Locus non inventus.
4  Aristoteles, Ph. IV 2, 209a32-b2 (Auctoritates Aristotelis 2.120).
5  LSP 5, 48, AL 45, 9-12: «Locus autem in eo quod capit et circumscribit; est igi-

tur in loco quidquid a loco circumscribitur, non autem in eodem locus et ubi, locus 
siquidem in eo quod capit, ubi autem in eo quod circumscribitur et complectitur».

6  Loci non inventi. Cfr. Aristoteles, Ph. V 1, 225b5-9; 226a24-33 (Auctoritates 
Aristotelis 2.155-156).



Lectio 10    139

5

10

15

20

25

est impossibile, sicut dictum est; ergo tunc ubi non est in circum-
scribente, sed in circumscripto. 

10.4 Deinde cum dicit: Videtur autem non omni adesse ubi (§49, 
45.12), inquirit in quo est ubi sicut in subiecto. Et dividitur pars hec 
in duas, quia primo facit hoc; secundo movet quandam questionem 
circa dicta et solvit. Secunda ibi: Movet autem fortasse (§51, 45.23). 
Primo7 dicit quod ipsum ubi non videtur inesse omnibus entibus, 
quia ipsa anima non est in aliquo loco, quia ipsa nullum locum oc-
cupat, nec implet. Sed corpus animatum potest capere aliud corpus, 
numquam autem manifestum est contingere aliquem locum occupatum, 
supple aliquo corpore, posse capere et complecti, supple aliud corpus; 
et hoc dico permanente illo quod occupat illum locum, quia gra-
num adveniens ipsi modio non posset retineri a modio, quiescente illo 
aere in modio, sed aere expulso granum recipietur in modio. Et ideo 
tunc cor<r>elarie quasi concludit quod duo corpora non possunt 
in eodem loco, nec unum corpus potest in diversis locis. Et ideo ipsa 
anima tunc non erit in loco, cum ipsa nullo modo occupet locum. Et 
universaliter quecumque differunt a ratione corporis carent circumscrip-
tione loci. 

10.5 Iuxta quod considerandum quod ipsa anima non est in loco 
per se, sed solum per accidens. Et hoc apparet, quia si esset per se in 
loco, tunc ipsa anima esset corpus; sed hoc est impossibile, quia cum 
ipsa sit dispersa per totum corpus, tunc duo corpora essent in eo-
dem loco, quod est inconveniens. Et ideo tunc ipsa per se non est in 
loco. Iterum etiam hoc apparet ex alio, quia ipsa anima secundum se 
partes non habet, quia secundum se non habet extensionem; sed per 

7  LSP 5, 49-50, AL 45, 12-22: «Videtur autem non omni adesse; anima etenim 
nusquam est, nullum etenim locum occupat neque implet; animatum namque 
aliud capere potest, numquam autem contingere palam est occupatum quidem 
aliquo locum aliud capere et complecti posse occupante permanente. Granum 
etenim modio adveniens retineri non posset aere quo implebatur quiescente; aere 
autem expulso granum utique recipitur; nequaquam ergo duo in eodem esse po-
terunt nec idem in diversis; quamobrem nec anima quidem localis erit cum locum 
nullatenus occupet. Similiter autem et quecumque a corporis ratione deseruntur 
loci circumscriptione carent».



140    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

accidens ipsa dicitur habere partes, sicut apparet in animalis imper-
fectis, ut puta in lacertis, quia cauda lacerte scissa a toto adhuc vivit 
per aliquod tempus, et hoc est propter eorum imperfectionem. Et 
ideo dicebatur secundo et tertio /f. 56rb/ De anima quod in talibus 
animalibus anima secundum actum est ibi una, secundum autem 
potentiam est ibi plures8. Similiter substantie separate non habent 
esse ubi, eo quod ille non mensurantur a loco. Et ideo si aliquis que-
rat ubi est deus, est questio fatua; nec etiam scientia, nec universale 
habent esse ubi, nisi per accidens. Tunc ulterius illud quod ipse dicit 
est necessarium, scilicet quod duo corpora non possent esse simul 
in eodem loco. Inveni tamen semel in quodam meo antiquo scrip-
to super isto libro quod dicebat quod duo corpora poterant esse 
in eodem loco, et dicebatur ibi quod corpora sunt duplicia, scilicet 
grossa et subtilia. Modo dicebatur ibi quod duo corpora grossa non 
poterant esse in eodem loco, sed duo corpora subtilia bene pote-
rant esse in eodem loco, sicut verbi gratia dicebatur aer et lux que 
sunt duo corpora persubtilia, sunt in eodem loco9. Sed istud quod 

8  Cfr. Aristoteles, de An. II 2, 413b16-19 (Auctoritates Aristotelis 6.51).
9  Una discussione sull’argomento si può leggere in Thomas de Aquino, In 

librum Boethii De trinitate, pars II, q. 4, art. 3, pp. 145-154 e ha una sua evoluzione in 
ambito teologico, nei commenti al quarto libro delle Sentenze (cfr. T. Suarez-Na-
ni, Ancora una sfida alla fisica aristotelica? Francesco da Appignano e la co-locazione 
dei corpi, «Picenum Seraphicum» 38 [2024], pp. 97-114). Per i commenti al LSP, si 
veda la discussione in Anonymus, Commentum super LSP, ms. München, Bayerische 
Staatsbibliothek, Clm 14460, f. 182ra-b: «Item, videtur quod duo corpora sint in 
eodem loco per exemplum sensibile, quia cinis et aqua si misceantur non occupant 
maiorem locum insimul quam unum eorum. […] Ad aliud dicendum quod duo 
corpora retinen//tia suam quantitatem impossibile est esse simul in eodem loco; 
sed non retinentia possibile est: unum autem dictorum corporum consumuit(?) 
quantitatem alterius et econverso; et de talibus obicitur. Ad aliud dicendum quod 
non sunt duo corpora in eodem loco – duo dico retinentia suam quantitatem; 
sed non retinentia bene possunt, vel rarefacta vel condensata». Non si tratta della 
medesima distinzione, ma certmente è molto vicina e testimonia di una opinio-
ne che verosimilmente era sostenuta nella prima metà del secolo XIII (cui risale 
probabilmente il commento in questione). Ciò giustificherebbe la qualifica di an-
tiquum attribuita da Gentile allo scriptum in suo possesso. Per la seconda metà si 
può vedere la q. 41 sul LSP attribuibile verosimilmente a Durandus (Monacensis) 
e contenuta nel ms. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 18917, f. 27rb-va, 
che discute la questione inversa (ovvero se uno stesso corpo possa occupare diversi 



Lectio 10    141

5

10

15

20

ibi dicebatur est maximum mendacium, et est impossibile, scilicet, 
quod duo corpora sint in eodem loco sive sint grossa sive subtilia, 
sicut demonstratum est quarto Physicorum10, quia oportet quod lo-
cus ipse adequetur ipsi locato, ita quod quelibet pars locati attingit 
aliquam partem loci et quelibet pars loci attingit aliquam partem 
locati. Modo tunc si ibi esset aliud corpus, oporteret quod partes 
ipsius attingerent quamlibet partem loci, et per consequens etiam 
attingerent quamlibet partem locati; et tunc esset penetratio corpo-
rum, ita quod quelibet pars corporis penetraret quamlibet partem 
alterius corporis; et tunc ulterius esset ibi divisio partium in infini-
tum in actu, quod est impossibile. 

10.6 Deinde cum dicit: Movet autem fortasse (§51, 45.23), ipse mo-
vet circa dicta unam questionem; et primo movet eam, secundo 
solvit. Ibi secunda: Vox autem una et eadem (§51, 46.1-2). In prima 
parte11 movet questionem. Dictum est enim quod impossibile est duo 
corpora esse in eodem loco, et etiam quod unum corpus non po-
test esse in diversis. Circa hoc movet dubitationem, quia videtur 
quod unum et idem corpus sit in diversis locis et in pluribus locis, 
quia una vox est in auribus diversorum, quia si aer non est, <non> pote-
rit esse vox; sed aer est in auribus diversorum; ergo tunc una vox erit in 
auribus diversorum, et per consequens unum et idem corpus erit in 
diversis locis, quod est contra illud quod dictum est.

10.7 Deinde cum dicit: Vox autem una (§51, 46.1-2), solvit; et 
duo facit,: quia primo facit hoc; secundo obicit contra solutionem 

luoghi, in riferimento alla stessa voce che è percepita da diversi uditori) e sostiene 
in un’argomentazione della determinatio che non è possibile che due corpi occupi-
no lo stesso luogo («Arguitur ratione: sicut se habent diversa corpora ad eundem 
locum, si<c> se habent diversa loca ad idem corpus; sed due corpora non possunt 
esse in eodem loco; ergo nec unum corpus est in diversis locis»).

10  Aristoteles, Ph. IV 5, 212b25. Cfr. Albertus Magnus, De sex princ. V 1, 
p. 46; Albertus Magnus, Liber Phys. IV 1, 3, p. 205.

11  LSP 5, 51, AL 45, 23-46, 2: «Movet autem quis fortasse questionem idem in 
diversis et pluribus concludens. Etenim vox in auribus diversorum est; vox autem, 
si aer non est, esse non poterit, quare aer in auribus diversorum est; quare et cor-
pus idem in diversis locis est».



142    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

et solvit. Secunda ibi: Quare etiam vox (§53, 46.12). In prima parte12 
auctor dicit quod una et eadem vox omnino non potest esse in diversis 
partibus aeris, quia si nos concedamus quod una et eadem vox sit in 
auribus diversorum, oportebit nos concedere unam et eandem parti-
culam aeris pervenire ad aures diversorum; sed unum et idem simpliciter 
inveniri in pluribus locis est impossibile; et propter hoc concedere co-
gimur vel diversum aerem sonari in auribus diversorum vel unus et 
idem aer numero relinqui in pluribus loci. Et ideo addit quod istud 
est eligendum: quod sensus, supple auditus, sit diversarum vocum 
similiter generantium sese ymaginabiliter. 

10.8 Iuxta quod est intelligendum quod ipsa vox formatur in 
parte aeris repercussa ad vocalem arteriam, que vocatur canna pul-
monis, et etiam solide substantie ut possit ibi fieri repercussio aeris. 
Modo tunc ex confractione aeris causatur vox. Modo ille percussus 
movet aerem exteriorem, et tunc formatur alia vox et alia pars ae-
ris movet aliam partem, et tunc causatur alia vox; et sic continue 
donec veniat ad auditum. Modo tunc una et eadem vox numero 
non est in auribus diversorum; bene tamen est una radicaliter et 
formaliter, est tamen diversa secundum diversas partes aeris, et 
per consequens est diversa materialiter et multiplicata secundum 
diversas partes. Et dicit ymaginabiliter, quia res duplex habet esse, 
scilicet esse reale /f.  56va/ et esse intentionale, sicut albedo in 
pariete habet esse reale, in medio autem et in organo visus habet 
esse intentionale; et ideo contingit quod una albedo posset videri 
a mille hominibus, quia species illa multiplicat se in medio, et ideo 
contingit quod per eamdem partem medii possumus videre album 

9 sit] sint/sicut S  12 arteriam] artariam S  21 duplex] duples S

12  LSP 5, 51-53, AL 46, 2-12: «Vox etenim omnino una et eadem in diversis 
quidem aeris partibus esse non potest. Concedentibus itaque nobis unam et ean-
dem vocem omnino in auribus diversorum sentiri, utique et confiteri oportet 
unam omnino aeris particulam ad aures diversorum pervenire; simpliciter enim 
unum et idem in pluribus totum impossibile est inveniri; quamobrem et concede-
re cogimur vel diversum quidem in auribus sentiri, vel unum et idem omnino in 
pluribus quidem locis † relinqui. † Eligitur autem diversorum quidem sensus esse 
ymaginabiliter se generantium et similiter».



Lectio 10    143

5

10

15

20

et nigrum; et hoc est quia album et nigrum in ipso medio et organo 
visus non sunt contraria. Similiter est de voce ipsa. Vox habet esse 
intentionaliter in ipso medio et ideo dicit ymaginabiliter. 

10.9 Deinde cum dicit: Quare et vox quedam (§53, 46.12), obicit 
contra solutionem dictam. Primo obicit, secundo solvit. Ibi secun-
da: Ad hoc autem omnem vocem (§53, 46.14). In prima parte13 movet 
quandam dubitationem. Dictum est enim quod una vox generatur 
ex alia, et dicit quod aliquis iam ex dictis argueret quod quedam est 
vox que non est animalis, quia illa que fit ymaginabiliter et similiter, 
id est quando una vox generat aliam vocem sibi similem in ipso 
medio, quando multiplicatur non est animalis, quia talis vox non pro-
fertur ab animali. 

10.10 Deinde cum dicit: Ad hoc autem omnem14, solvit hanc dubi-
tationem, et dicit quod nos ad hoc dicimus omnem vocem esse animalis 
principaliter et primo, quia dicit: quis enim audivit vocem ab initio in 
silentio simpliciter animalium? Quasi dicat: nullus fuit talis; et ideo 
quelibet vox dicitur esse animalium quecumque fit in ipso proferente; et 
ideo vox unius animalis dirigitur ad aures diversorum; una autem vox et 
eadem non est contingere, supple quod vadat ad aures diversorum. 
Et hoc est. 

4 obicit] ot (sicut ostendit) scribit S

13  LSP 5, 53, AL 46, 12-14: «Quare et vox quedam non animalis est (ea enim 
que ymaginabiliter fit et similiter animalis non est, quoniam ab animali non pro-
fertur)».

14  LSP 5, 53, AL 46, 14-19: «Ad hec autem dicimus omnem quidem vocem ani-
malis esse; quis enim ab initio vocem audivit in silentio quidem simpliciter anima-
lium? Quare et vox quidem cuiuslibet animalis dicitur, quecumque ipso quidem 
proferente fit; unius igitur vox ad aures diversorum dirigitur, una autem et eadem 
non contingit esse».





145

5

10

15

Lectio 11

11.1 Ubi vero aliud etc. (§54, 46.20). Postquam auctor posuit de-
scriptionem ipsius ubi, in parte ista dividit ipsum. Et dividitur pars 
prima in partes duas: quia primo ponit divisionem et eam mani-
festat; in secunda parte concludit quoddam correlarium. Secunda 
ibi: Quare nec locus (§54, 47.7). Prima in duas: quia primo ponit 
divisionem; secundo eam manifestat. Ibi secunda: Simplex vero 
(§54, 46.20). In prima parte1 dicit auctor quod ubi aliud est simplex, 
aliud compositum. Deinde cum dicit Simplex vero2, declarat mem-
bra divisionis et dicit quod ubi simplex est illud quod procedit a loco 
simplici. Ubi autem compositum est quod procedit a loco composito. 
Et tunc declarat quid est locus simplex et quid compositus. Et 
dicit quod locus simplex est origo et constitutio eius quod est de nu-
mero continuorum, id est quantitatum continuarum, sicut punctus 
dicitur esse principium quantitatis continue. Sed locus compositus 
est, sicut dictum est supra in Predicamentis3, qui habet particulas 
copulatas ad eundem terminum ad quem copulantur particule ipsius 

1  LSP 5, 54, AL 46, 20: «Ubi autem aliud quidem simplex aliud vero compositum».
2  LSP 5, 54, AL 46, 21-47, 6: «Simplex quidem est quod a simplici loco pro-

cedit, compositum autem quod ex coniuncto. Locus autem simplex est origo et 
constitutio eius quod continuorum est, locus vero (ut dictum est quidem) com-
positus habet particulas quidem ad eundem terminum copulatas ad quem et cor-
poris particule coniunguntur, corporis vero partes ad punctum. Loci ergo partes 
iuxta punctum necesse fieri; erit itaque locus simplex in quo punctum adiacere 
constabit, loci vero particule soliditatis particulas claudunt; etenim loca quidem 
simplicia minimi corporis occupativa sunt».

3  Aristoteles, Cat. 6, 5a9-10; cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., 
lect. 13, J 30va.



146    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

corporis; sed partes corporis copulantur ad punctum; ergo particule 
loci claudunt particulas soliditatis, id est corporis; sed loca simplicia 
sicut punctus sunt occupativa minimi corporis, id est minimi entis 
in corpore. Et non est intelligendum quod ipsa loca simplicia, 
scilicet puncta, sint occupativa alicuius corporis sive sit magnum 
sive minimum; quia si hoc esset, tunc ipse punctus haberet partes. 
Hoc autem est falsum, quia tunc esset divisibilis: hoc autem est 
impossibile, quia punctus est aliquid indivisibile et ideo punctus 
non est occupativus minimi corporis; et ideo glosabam, id est mi-
nimi entis in corpore. 

11.2 Ad evidentiam autem istius partis est intelligendum quod 
ipsum ubi causatur ab ipso loco et ideo convenienter dividitur divi-
sione ipsius loci; et quia entitatem habet a loco, habet et per conse-
quens distinctionem. Est autem ulterius considerandum quod ipse 
punctus qui /f. 56vb/ est in corpore continente non proprie dicitur 
“locus”, nec punctus qui est in corpore contento proprie dicitur 
“locatus”, quia unumquodque locatum debet esse per se subsistens; 
punctus autem non est per se subsistens, immo est ens in animo; et 
ideo dicebatur, primo De generatione4, quod ipsa puncta non sunt 
in loco; et hoc est intelligendum per se, quia per accidens bene sunt 
in loco, eo quod illud in quo sunt, ut puta corpus, est in loco. 

11.3 Est etiam considerandum quod sermo hic factus de loco 
veritatem non habet, sicut dictum est in Predicamentis5, quia lo-
cus secundum veritatem non est corpus. Ipse autem dicit quod 
partes loci copulantur ad eundem terminum ad quem particule 
corporis; sed particule corporis copulantur ad superficiem et ad 
lineam et ad punctum; si ergo partes loci copularentur ad ista, 
oporteret quod tunc de necessitate esset corpus; hoc autem est 
falsum, quia locus est ultimum corporis continentis, sicut dicitur 
quarto Physicorum6; et ideo locus non est corpus. Et illud quod 
ipse dicit est dictum secundum famositatem, sicut etiam dictum 

4  Aristoteles, Gen. corr. I 2, 317a4-5.
5  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 13, J 30va-b.
6  Aristoteles, Ph. IV 2, 209a32-b2 (Auctoritates Aristotelis 2.120).



Lectio 11    147

5

10

15

20

25

est in Predicamentis capitulo de quantitate7, ubi Aristoteles etiam 
loquitur de hoc. Est etiam considerandum quod ista divisio ipsius 
ubi non est generis in species, quia ista “locus alius simplex, alius 
compositus” non est generis in species, quia locus simplex, ut 
punctus, non est locus nisi secundum quid, nec etiam est quanti-
tas, sed principium quantitatis est; et ideo non est quantitas sim-
pliciter. Similiter etiam ubi causatum ab illo loco simplici non est 
ubi simpliciter, sed principium ipsius ubi. Et ideo tunc ista non est 
divisio generis in species. Et etiam est considerandum quod par-
tes corporis non immediate copulantur ad punctum, sed imme-
diate copulantur ad superficiem, et partes superficiei ad lineam, 
et partes linee ad punctum; et sic de primo ad ultimum partes 
corporis copulantur ad punctum. 

11.4 Deinde cum dicit: Quare nec locus (§54, 47.7), concludit 
unum correlarium quod sequitur ex dictis. Et duo facit, quia pri-
mo facit hoc; secundo quandam dubitationem movet. Secunda ibi: 
Contentio autem oritur (§55, 47.8). In prima parte8 dicit: ita dictum 
est quod partes loci copulantur ad eumdem terminum ad quem et 
partes corporis; ideo dicit ipse, concludendo ex dictis, quod locus 
non erit sine corpore, nec corpus sine loco. Et causa huius est quia si 
esset dare locum sine corpore, tunc esset dare vacuum; hoc autem 
est falsum, sicut ostensum est in quarto Physicorum9. Deinde cum 
dicit: Contentio autem (§55, 47.8), movet circa dicta quandam dubi-
tationem. Et tria facit, quia primo movet eam et <secundo> arguit 
ad partem unam; tertio excusat se a dissolutione huius dubitatio-
nis. Secunda ibi: Nichil enim extra (§55, 47.8); tertia ibi: De huiusmodi 
autem insolitum (§55, 47.14). Primo10 dicit quod oritur contentio de 
extremitate octave spere, que est corpus, utrum sit in loco vel non. 

15 correlarium] corporum S  27 insolitum] insolu S

7  Aristoteles, Cat. 6, 5a5-15.
8  LSP 5, 54, AL 47, 7: «Quare nec locus sine corpore nec soliditas sine loco 

erit».
9  Aristoteles, Ph. IV 8, 216a20-21 (Auctoritates Aristotelis 2.130).
10  LSP 5, 55, AL 47, 8: «Contentio autem oritur de spere extremitate».



148    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

11.5 Deinde cum dicit: Nichil enim extra11, ostendit quod <octava> 
spera non potest esse in loco; et dicit quod extra octavam speram, ut 
puta extra ipsum centrum, nichil est; et ideo ipsa non potest esse in 
loco, quia illud non poterit esse in loco quod non continetur ab aliquo, 
sicut dictum est in precedenti correlario; sed si nos confiteamur speram 
ipsam esse in loco, oportebit confiteri esse alium locum preter ipsum in 
quo ipsa permaneat; et per consequens erit aliud corpus preter ipsam; 
sed non est aliquod corpus extra eam preter ipsam; et ideo ipsa octava 
spera non est in loco; et ideo tunc aliquod corpus est quod non est in 
loco sicut octava spera, /f. 57ra/ puta celum. 

11.6 Iuxta quod intelligendum quod si ipsa spera octava esset in 
loco, oporteret quod esset aliquod corpus extra eam a quo ipsa con-
tineretur, quia superficies sua non potest esse locus in quo sit; quia 
ipse locus debet esse extra locatum, quia si locus non esset extra lo-
catum, tunc non moveretur aliquid ad locum, quia nichil movetur 
ad illud quod est in ipso; et ideo tunc nichil movetur ad locum; hoc 
autem est impossibile, sicut apparet quarto Physicorum12. Ulterius 
est intelligendum quod Albertus13 arguit contrarium eius quod ar-
guit auctor: nam ipse probat quod ultima spera que est ultimum 
celum est in loco, quia illud quod movetur ad ubi est in loco. Sed 
manifestum est quod ipsum celum movetur ad ubi; et ideo tunc 
concluditur quod ipsum sit in loco. 

11.7 Deinde cum dicit: De huiusmodi autem14, excusat se a de-
terminatione huius dubitationis; et dicit quod de huiusmodi talibus

2 spera] ipsa S

11  LSP 5, 55, AL 47, 8-13: «Nihil enim extra idem; in eo autem locus esse non 
poterit (ut dictum est, a superioribus) quod ab eo quidem loco ambitur; confiten-
tibus igitur nobis speram localem, confiteri utique et necesse est aliud quidem 
preter idem esse in quo extremitatis locus existat; nihil autem preter idem est, 
quare extremitas quidem in loco non est».

12  Aristoteles, Ph. IV 5, 212b8-9.
13  Albertus Magnus, De sex princ. V 4, p. 51; cfr. Albertus Magnus, Liber Phys. 

IV 1, 13, pp. 224-225.
14  LSP 5, 55, AL 47, 14-15: «De huiusmodi autem insolitum quidem et occul-

tum est pronunciare, et contra sensibilia».



Lectio 11    149

5

10

15

20

25

dicere est insolitum et occultum, quia sunt extra sensibilia. Iuxta quod 
est intelligendum quod Aristoteles, in quarto Physicorum15, occulte 
loquitur de ista materia, immo in tantum est ibi locutus obscure quod 
diversificatio est apud sapientes. Nam posuit Themistius, sicut recitat 
Commentator quarto Physicorum16, quod celum per accidens est in 
loco et non per se; et etiam Averroys. Et hoc apparet, scilicet, quod sit 
per accidens et non per se, quia si ipsum celum esset per se in loco, 
tunc de necessitate, oporteret quod esset aliquod aliud corpus extra 
ipsum quod contineret ipsum celum; hoc autem est impossibile, quia 
tunc ipsum non esset corpus primum. Et etiam sequeretur quod es-
set processus in infinitum in corporibus; hoc autem est impossibi-
le, sicut demonstratum est tertio Physicorum17 et primo De celo et 
mundo18. Et etiam sequeretur quod esset corpus aliud extra ipsum; 
hoc autem est impossibile, sicut etiam demonstratum est primo Celi 
et mundi19. Et ideo tunc ipsum celum primum et per se non est in 
loco, sed solum per accidens. Sed per quem modum ipsum celum 
est in loco per accidens est difficultas, quia Themistius posuit quod 
ipsum celum esset per accidens in loco, quia per partes suas, sicut 
recitat Commentator quarto Physicorum20. Sed Commentator hanc 
viam non sequitur, immo dicit Commentator quod ipsum celum pri-
mum est per accidens in loco, quia movetur circa illud quod est in 
loco, quia circa centrum. Sed que istarum positionum sit vera est dif-
ficile iudicare. Dico tamen breviter, sequendo modo viam Commen-
tatoris, quod ipsum celum non est in loco per partes suas, sicut dice-
bat Themistius; sed dico quod est in loco per ipsum centrum, sicut 
dicebat Commentator, quia ipsum celum movetur circa centrum, et 
ideo movetur circa illud quod est in loco, quia ipsum centrum est in 
loco; et ideo ipsum celum hoc modo dicitur esse in loco per accidens. 

8 necessitate] necessitatem a.c.

15  Aristoteles, Ph. IV 5; cfr. Albertus Magnus, Liber Phys. IV 1, 13, pp. 224-
227.

16  Averroes, In Phys. IV, com. 43, p. 141L.
17  Aristoteles, Ph. III 5, 206a1-2 (Auctoritates Aristotelis 2.104).
18  Aristoteles, Cael. I 6, 273b28-29 (Auctoritates Aristotelis 3.21).
19  Aristoteles, Cael. I 9, 278b23-24 (Auctoritates Aristotelis 3.28).
20  Averroes, In Phys. IV, com. 43, p. 141L.



150    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

11.8 Iuxta quod est intelligendum quod, sicut dicit Albertus 
sequens viam Commentatoris, dupliciter dicitur aliquid esse in 
loco: uno modo quia salvatur et generatur a loco; alio modo dici-
tur aliquid esse in loco quia est generans et salvans illud quod est 
in loco21. Modo dico quod ista corpora generabilia et corruptibilia 
sunt illa que sunt in loco primo modo; sed ipsum celum non dici-
tur esse in loco illo modo, scilicet quod indigeat salvatione alicuius 
alterius, sed solum dicitur esse in loco, quia est salvativum alteri-
us et generativum. Et tunc apparet responsio ad illud quod auctor 
obicit, quia si ipsum celum esset per se in loco, bene sequeretur 
quod esset aliquod corpus extra ipsum; sed ipsum est /f. 57rb/ in 
loco solum per accidens, illo modo sicut dictum est; et ideo non 
valet. Ad aliud quod probat contrarium: quando dicebatur quod 
illud quod movetur ad ubi est in loco, conceditur vel per se vel per 
accidens. Et ideo quia ipsum celum est in loco per accidens, quia 
movetur circa illud quod est in loco, ut puta circa centrum, et ideo 
ipsum movetur ad ubi; et hec est sententia Philosophi, versus finem 
sexti Physicorum22. 

11.9 Deinde cum dicit: Caret autem ubi (§56, 47.16), determinat 
de ipso ubi quantum ad eius proprietates; et duo facit secundum 
quod ipse duas proprietates determinat. Secunda ibi: Inest autem ubi 
(§57, 47.19). Primo23 dicit quod ipsum ubi non recipit intensionem 
vel remissionem, quia unum ubi non dicitur magis vel minus esse in 
loco quam aliud, licet alii contingat unum ubi possidere maiorem et 
minorem locum quam aliud. Sed secundum ubi non dicitur aliquid su-
scipere magis et minus, nec secundum quantitatem, sed secundum 
qualitatem. Sed aliquis dicet: nonne ad ubi est motus? Modo quan-
do aliqua duo moveretur ad ubi possibile est quod unum illorum 
magis appropinquabit ipsi termino quam aliud, et per consequens 

21  Albertus Magnus, De sex princ. V 4, p. 52.
22  Locus non inventus. Cfr. Aristoteles, Ph. VI 9, 240a29-b7 (a proposito del 

movimento della sfera).
23  LSP 5, 56, AL 47, 16-19: «Caret autem ubi intensione et remissione; non 

enim alterum dicitur altero magis in loco esse vel minus, licet et minorem et 
maiorem locum possidere, non autem secundum ubi vel quantitatem aliquam, 
sed secundum id quod quale est».



Lectio 11    151

5

10

15

20

25

participabit naturam et formam illius termini magis quam aliud; et 
ideo tunc ubi suscipiet magis et minus. Dico ad hoc quod ipsum ubi 
potest dupliciter considerari: uno modo absolute et secundum se, 
sicut etiam ipse locus; alio modo quantum ad distantiam ipsius ubi 
ad quoddam aliud quod debet moveri ad ubi. Si primo modo con-
sideretur non suscipit magis nec minus; sed secundo modo bene 
suscipit, secundum quod aliquid magis participat naturam ipsius 
quam quoddam aliud.

11.10 Deinde cum dicit: Inest autem ubi (§57, 47.19), determinat 
quandam proprietatem aliam ipsius ubi; et duo facit, quia primo 
facit hoc et secundo obicit contra proprietatem istam. Secunda ibi: 
Sursum autem et deorsum (§57, 48.1). Primo24 dicit quod ipsi ubi nichil 
est contrarium, quia ipsi loco nichil est contrarium, quia locus non 
potest contrariari loco; et manifestum est hoc in omnibus aliis diffe-
rentiis loci, scilicet in sursum et deorsum, quod non sit eius aliquid 
contrarium. Sed quereret aliquis quare non determinavit ipse pro-
prietates proprias ipsius ubi et etiam ipsius quando. Dico quod non 
determinavit, quia sunt manifeste ex dictis, quia proprietas propria 
ipsius quando quod causatur a tempore est reperiri in successivis 
et in rebus temporalibus que sunt generabiles et corruptibiles; pro-
prietas autem propria ipsius ubi est quod sit in aliquo locato ade-
quato ipsi loco. Et iste sunt proprietates proprie istorum. 

11.11 Deinde cum dicit: Sursum autem (§57, 48.1), movet instan-
tiam contra proprietatem istam; et duo facit, quia primo ostendit 
quod in ipso ubi sit contrarietas, ostendendo quod in loco sit contra-
rietas, ut puta in sursum et deorsum; in secunda parte per modum 
solutionis ostendit quod loca sursum et deorsum non sunt contra-
ria, et per consequens nec illa ubi causata ab istis erunt contraria. 
Secunda incipit ibi: Contingit autem in eodem duo esse (§58, 48.6).

28 erunt] erit S

24  LSP 5, 57, AL 47, 19-48, 1: «Inest autem nihil ubi esse contrarium, eo quod 
nec loco quidem contrarietas inest; locus enim loco contrarius non est. Quoniam 
autem nec aliis manifestum est».



152    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

Primo25 dicit quod ubi quod est sursum et ubi quod est deorsum plu-
ribus videtur quod sint contraria, quia ubi quod est in loco sursum 
et quod est in loco deorsum videntur multum distare quemadmodum 
etiam locus qui est sursum et locus qui est deorsum videntur esse 
contraria propter ipsorum magnam distantiam. Et ideo contrarie-
tas ipsius ubi maxime videtur esse circa sursum et deorsum quemad-
modum contrarietas quantitatis videtur esse circa locum sursum et 
deorsum. 

11.12 Deinde cum dicit: Contingit autem in eodem (§58, 48.6), ipse 
per modum solutionis ostendit quod locus sursum et deorsum non 
sunt contraria, et per consequens tunc nec ubi secundum locum 
sursum et /f. 57va/ deorsum erunt contraria. Et duo facit secun-
dum quod ipse ostendit propositum per duas rationes. Secunda ibi: 
Amplius contrarium (§59, 48.10). Primo26 dicit quod si locus sursum 
et locus deorsum essent contraria, tunc sequeretur duo contraria esse 
in eodem loco, quia locus sursum et deorsum sunt in eodem subiecto, 
quia sursum et deorsum sunt idem sumptum per respectum ad diversa, 
quia altitudo turris est sursum quoad nos et est deorsum sumpta, id 
est comparata extremitati spere, id est extremitati celi. 

11.13 Deinde cum dicit: Amplius contrarium27, ostendit hoc idem 
per aliam rationem. Et dicit quod si sursum et deorsum essent 

1 dicit] quod ubi add et exp. S  5 magnam] magnām a.c.

25  LSP 5, 57, AL 48, 1-6: «Sursum autem esse et deorsum esse contraria pluri-
bus videntur (multum etenim distare videntur id quod sursum est esse et id quod 
deorsum est esse, quemadmodum et sursum et deorsum); quare contrarietas ubi 
maxime videtur circa sursum esse et deorsum esse, quemadmodum et quantitatis 
circa locum».

26  LSP 5, 58, AL 48, 6-10: «Contingit autem duo in eodem contraria esse; sur-
sum enim esse et deorsum in eodem sunt (idem enim sursum et deorsum est ad 
diversa quidem sumptum; nam turris altitudo sursum est ut ad nos, spere vero 
extremitati comparata inferior)».

27  LSP 5, 59, AL 48, 10-13: «Amplius contrarium quoque idem sibimet fore 
continget; si enim sursum esse et inferius esse contraria sunt, cum idem sursum 
et deorsum sit, colligitur idem sibimet contrarium fieri. Non est ergo contrarietas 
ulla in eo quod in loco esse est».



Lectio 11    153

5

10

15

20

25

30

contraria, tunc idem esset contrarium sibi ipsi; hoc autem est impossi-
bile. Probatio consequentie: quia si esse sursum et esse deorsum sint 
contraria, cum idem dicatur esse sursum et deorsum, sicut declaratum 
est in precedenti ratione, sequitur quod idem sit contrarium sibi ipsi. 
Et ideo tunc contrarietas non est in loco; et tunc suppleatur: si contra-
rietas non est in loco, nec per consequens est in ubi. Et ideo tunc 
ipsum ubi non habet contrarium. 

11.14 Iuxta quod est intelligendum quod, si essetis memores 
eorum que dicta fuerunt vobis in Predicamentis28, non oporteret 
me amplius loqui de hac materia; sed quia forte non bene habetis 
in mente, ideo dico quod circa istas rationes posset aliquis obicere, 
quia rationes iste non videntur concludere, quia per fallaciam igno-
rantie elenc<h>i peccant, quia obmittunt istam particulam “quia”, 
non arguunt ad idem, et ideo non est mirum si non concludunt. 
Scitis quod ibi fuit dictum quod aliqui ad hoc respondent et dicunt 
quod in formis absolutis bene esset peccatum sic arguere, sed in 
formis respectivis bene tenet argumentum. Sed ista positio non va-
let, quia si solventes opinantur quod ibi sit fallacia secundum quid 
et simpliciter, et sic videntur solvere; hoc autem est falsum, sicut 
manifestum est. Plus etiam, quia Philosophus primo et secundo 
Elenchorum ponit istum paralogismum29 “istud est duplum per re-
spectum ad istud et non est duplum per respectum ad istud; istud 
ergo est duplum et non duplum”, tamen in secundo Elenchorum 
ipsum solvit30, quamquam ibi sit fallacia ignorantie elenc<h>i; et 
ideo tunc fallacia ignorantie elenci potest fieri in formis respectivis. 
Et ideo ego dico aliter: quod ille rationes secundum se sophistice 
sunt, sed ad propositum valde bene concludunt. Sed est conside-
randum quod iam positum est, quod ipsum ubi secundum unum 
modum suscipit magis, et similiter isto modo est impossibile con-
trarietas. 

21 istud3] aliud S

28  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 16, J 33vb.
29  Aristoteles, Soph. el. 5, 167a30-31; 5, 181a6-8.
30  Aristoteles, Soph. el. 5, 181a6-8.



154    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

11.15 Iuxta quod est intelligendum quod sicut dicebatur de 
magno et parvo in Predicamentis31, ita etiam est intelligendum de 
sursum et deorsum hic, quia locus sursum – et hoc dico accipien-
do locum sursum simpliciter – contrariatur loco deorsum simpli-
citer, sicut verbi gratia concavum orbis lune est sursum simpliciter, 
centrum autem ipsius terre, quia est in medio ipsius terre, est de-
orsum simpliciter. Et ista sunt contraria, quia inter ipsa est maxi-
ma distantia. Sed talis maxima distantia non solum est secundum 
dimensionem, sed etiam est secundum virtutes oppositas. Et hoc 
apparet, quia in concavo orbis lune salvatur ignis et non posset ibi 
salvari terra, sed in medio terre, ut puta in centro, non posset ibi 
salvari ignis, sed bene salvatur ibi terra: hoc autem non est nisi per 
oppositas virtutes existentes in illis. Et ideo tunc non solum est ibi 
distantia secundum dimensiones, sed etiam est ibi distantia secun-
dum formas, et per consequens est inter illa contrarietas. Sed non 
est contrarietas in loco illo qui est sursum et in loco deorsum ex 
parte distantie que est secundum dimensionem. Et hoc modo in-
telligit auctor quod non sit ibi contrarietas; sed ibi est contrarietas 
ex parte distantie que est secundum formam, sicut dictum est; et 
hoc modo non loquebatur hic auctor de loco sursum et deorsum. 
Et tunc ex dictis concluditur ulterius quod in ubi causato a loco 
sur/f. 57vb/sum et deorsum est [est] etiam contrarietas, sicut etiam 
in loco sursum et deorsum; et per illum modum nec plus nec minus.  
Et hoc est. 

11 centro] ut add. et exp. S  21 quod] quia S

31  Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 16, J 33vb-34ra.



155

5

10

15

20

Lectio 12

12.1 Positio est quidam situs (§60, 48.14) etc. Postquam auctor deter-
minavit de ipso ubi, in hac parte determinat de positione; et dividi-
tur pars ista in duas: quia primo determinat de positione quantum 
ad eius essentialia; in secunda parte determinat de proprietatibus 
ipsius. Secunda ibi: Suscipere autem videtur (§63, 49.12). Prima in 
duas, quia primo ponit descriptionem ipsius positionis; secundo 
eam manifestat. Secunda ibi: Secundum quam dicuntur (§60, 48.15). 
In prima parte1 dicit auctor quod positio est quidam situs partium 
et generationis ordinatio. Sed tunc queret aliquis quomodo in ipso 
celo est positio. Dico ad hoc quod, sicut nos ponimus ipsum ce-
lum esse in loco, ita ponemus in ipso celo positionem. Dicebamus 
enim superius quod ipsum celum per accidens erat in loco, quia 
movebatur circa illud quod est in loco, ut puta circa terram; ita 
etiam dicemus quod in ipso sit positio solum per accidens, quia ip-
sum celum movetur circa illud quod habet positionem, quia circa 
terram. In ista parte deficiunt quedam notabilia, quia non fui quando 
magister incepit lectionem. 

12.2 Deinde cum dicit: Secundum quam dicuntur (§60, 48.15), 
manifestat descriptionem ipsius positionis. Et dividitur pars ista in 
tres: quia primo facit quod dictum est; secundo removet quedam 
a predicamento positionis; tertio movet quandam dubitationem et 
dissolvit. Secunda ibi: Sedere autem et iacere (§60, 48.16-17); tertia 

1  LSP 6, 60, AL 48, 14-15: «Positio vero est quidam situs partium et generatio-
nis ordinatio».



156    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

ibi: Solet autem questio induci (§61, 48.18). Primo2 dicit quod bene 
dictum est quod positio est etc., secundum quam, scilicet positio-
nem, dicuntur aliqua esse stantia vel sedentia, aspera vel lenia, vel ali-
quo alio modo.

12.3 Iuxta quod est intelligendum quod corpora naturalia di-
cuntur aspera vel lenia non simpliciter, sed in comparatione ad 
ipsum locum, qui est principium generationis, sicut et pater et 
adhuc magis quam pater. Non tamen est intelligendum quod ordi-
natio generationis in corporibus naturalibus sit a forma substantia-
li, sicut quidam exponunt, quod tunc positio secundum quod est 
ordinatio generationis esset ab intrinseco. Hoc autem est falsum, 
quia omnia ista sex principia sunt causata ab extrinseco; et ideo 
ordinatio generationis non est a forma substantiali, sed est a loco, 
quia locus est principium generationis. Deinde cum dicit: Sedere 
autem et iacere3, removet quedam ab ipsa positione; et dicit quod 
sedere et iacere et ista talia non sunt positiones sed dicuntur denomina-
tive a positionibus.

12.4 Iuxta quod est intelligendum quod iacere et sedere non 
sunt proprie in predicamento positionis, sed sunt ibi per reductio-
nem solum4. Et ratio huius est, quia illud quod est proprie et per se 
in predicamento debet significari per modum essentie, sicut alias 
est declaratum5. Sed sedere et iacere non significantur <sic>, sed 
significantur per modum dependentis ad alterum, sicut dictum est 
in Predicamentis6. 

12.5 Deinde cum dicit: Solet autem questio (§61, 48.18), movet 
quandam questionem circa dicta; et duo facit: quia primo facit 
hoc; secundo eam dissolvit. Secunda ibi: Non sunt autem positiones 

2  LSP 6, 60, AL 48, 15-16: «Secundum quam dicuntur vel stantia vel sedentia 
vel aspera vel lenia vel quomodolibet aliter disposita».

3  LSP 6, 60, AL 48, 16-17: «Sedere autem et iacere positiones non sunt, sed 
denominative ab eis dicta».

4  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 18, J 36ra.
5  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 27, J 47vb.
6  Aristoteles, Cat. 7, 6b12-14; 9, 11b10-12.



Lectio 12    157

5

10

15

20

(§62, 49.4). In prima parte7 auctor dicit quod questio solet induci de 
recto et curvo, aspero et leni, quadrangulo et triangulo, bicubito et tricu-
bito, magno et parvo, brevi et longo, utrum sint positiones aut non, et 
similiter de similibus. 

12.6 Deinde cum dicit: Non sunt autem positiones8, solvit ad que-
stionem; et dicit quod omnia illa que dicta sunt non sunt positiones, 
sed sunt quedam qualia existentia circa situm, id est circa positionem, 
quia ex eo quod partes ille sic sunt disposi/f. 58ra/te, ex eo quod iudi-
cantur talia a sensibus, non ex eo quod aliqua sint talia, scilicet aspe-
ra vel lenia etc., sunt positiones; et sicut est de istis, sic est de aliis 
habentibus dispositionem in suis partibus. Et tunc auctor concludit 
quod unumquodque predictorum non erit positio; sed erit qualitas que 
nascitur circa positionem. 

12.7 Iuxta quod est intelligendum quod asperitas et lenitas pos-
sunt duo nominare: uno modo possunt nominare talem dispositio-
nem alicuius totius et generationis ordinationem per comparatio-
nem ad locum a quo causa<n>tur; alio modo ista possunt nomi-
nare quandam formam continentem talem dispositionem. Primo 
modo accipiendo ista sunt de genere positionis, et hoc modo loque-
batur Philosophus in predicamento qualitatis de istis9; sed secundo 
modo loquitur hic auctor et hoc modo sunt qualitates.

7  LSP 6, 61, AL 48, 18-49, 4: «Solet autem et questio induci de curvo et recto, 
aspero et leni, quadrangulo et triangulo, bicubito et tricubito, magno et parvo, 
brevi et longo, et similibus; quamdam enim partium positionem significare viden-
tur (asperum enim dicitur cuius partium una alteri supereminet, lene autem cuius 
quidem particule equaliter porrecte sunt, similiter autem et de reliquis)».

8  LSP 6, 62, AL 49, 4-11: «Non sunt autem positiones ea que dicta sunt omnia, 
sed qualia circa situm existentia; ex eo namque quod partes sic disposite sunt, ex 
eo talia sensibus iudicantur, non autem, ex eo quod talia, idest aspera et lenia vel 
tricubita vel bicubita, sunt; similiter autem et de aliis huiusmodi que in partibus di-
spositionem habent. Erit igitur unumquodque predictorum non positio, sed quale 
quod circa positiones nascitur».

9  Aristoteles, Cat. 8, 10a17-25. Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., 
lect. 26, J 46rb-va.



158    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

12.8 Sed ego credo simpliciter loquendo quod asperitas et lenitas, 
quia dicunt quandam dispositionem partium in toto per comparatio-
nem ad locum, ideo credo quod per se sint positiones, sicut Aristote-
les dicit in Predicamentis10. Nec valet argumentum quod facit auctor, 
quia dicit quod inferunt passionem sensui, ergo sunt qualitates, quia 
non omnia sensibilia sunt qualitates, nec omne quod infert passio-
nem sensui est qualitas, quia sensibilia communia sensibilia sunt et 
inferunt passionem sensui, sicut numerus, magnitudo, motus, figura 
et sic de aliis: non tamen omnia ista sunt qualitates. Sed omne illud 
quod per se infert passionem alicui sensui particulari est qualitas, si-
cut calidum, frigidum, album et nigrum; sed raritas et asperitas non 
sunt obiectum proprium alicuius sensus particularis, sed potius sunt 
obiecta sensus communis; et ideo non sunt qualitates. Et ideo auctor 
non videtur hic bene sompniare de aspero et leni, et curvo et rec-
to. Vero est tamen quod triangulo et quadrangulo sunt qualitates in 
quarta specie, sicut dictum est in Predicamentis11. Et hoc secundum 
quod dicunt quandam formam sive figuram que causatur ex ductu et 
concursu illarum linearum ad invicem. 

12.9 Deinde cum dicit: Suscipere autem videtur (§63, 49.12), de-
terminat de positione quantum ad eius proprietates; et duo facit: 
quia primo determinat proprietates communes; secundo determi-
nat quandam proprietatem propriam. Secunda ibi: Maxime autem 
(§68, 51.2). Prima in duas secundum quod duas proprietates com-
munes determinat. Secunda ibi: Proprium positionis (§67, 50.20). Pri-
ma pars dividitur <in duas>: quia ipse ostendit quod ipsa positio 
habeat contrarium; secundo dissolvit hanc rationem ponendo ve-
ritatem, scilicet quod ipsa positio non habet contrarium. Secunda 
ibi: Ponentibus autem nobis (§64, 49.16). In prima parte12 dicit quod

25 ipse] solvit add. et exp. S

10  Aristoteles, Cat. 8, 10a17-25.
11  Aristoteles, Cat. 8, 10a14-15. Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., 

lect. 26, J 45vb.
12  LSP 6, 63, AL 49, 12-16: «Suscipere autem videtur situs contrarietates; nam 

sedere ad id quod est stare contrarium videtur (contraria enim sunt que in individuo 
eodem tempore impossibile est reperiri, vicissim possibilia esse; sedens enim ilico 
stare potest et stans sedere, quoquam autem sedente impossibile est eundem stare)».



Lectio 12    159

5

10

15

20

situs, id est positio, videtur habere contrarium, quia sedere videtur 
esse contrarium ad stare, quia contraria sunt que impossibile est reperire 
in uno individuo uno et eodem tempore, possibilia tamen inesse vicis-
sim. Modo istud convenit istis, quia sedens potest stare et stans sedere, 
sed aliquo sedente impossibile est stare, dum sedet supple.

12.10 Iuxta quod est intelligendum quod ista ratio nichil valet, 
quia si ista ratio concluderet, tunc sequeretur quod alique due forme 
substantiales disparate essent contrarie, quia due forme substantiales 
sic se habent quod non possunt reperiri uno et eodem tempore in 
una materia; sed tamen vicissim possunt inesse, quia ipsa materia 
transmutatur sub diversis formis; sed contrarietas est maxima di-
stantia secundum formam eorum que sunt sub eodem genere, sicut 
probatum est decimo Metaphysice13. Ratio autem quam facit auctor 
istud non accipi<t>, <ideo> non est mirum si ratio illa non probat. 

12.11 Deinde cum dicit: Ponentibus autem nobis (§64, 49.16), quia 
ratio quam facit auctor non probat, ideo eam dissolvit ostendendo 
quod in positione non est contrarietas; et duo facit: quia primo fa-
cit /f. 58rb/ quod dictum est; secundo ipse ostendit contra dictum 
et solvit. Secunda ibi: Fortassis autem nec (§65, 50.5). Primo14 dicit 
quod si nos ponamus illa que dicta sunt esse contraria, nos cogimur 
reperire hec inconsistentia, scilicet quod unum sit contrarium plu-
rium; hoc autem est falsum, sicut apparet primo Peri hermeneias 
et decimo Metaphysice15, quia secundum consequentiam celationis,

19 Fortassis] fortasse S

13  Aristoteles, Metaph. X 4, 1055a5-33; V 10, 1018a25-29 (Auctoritates Aristo-
telis 1.243). Cfr. Thomas de Aquino, In Metaphysicam X, lect. 5, n. 2032, 2033, 2034.

14  LSP 6, 64, AL 49, 16-50, 4: «Ponentibus autem nobis hec contraria esse, 
inconvenientia recipere cogimur hec, quod unum sit plurium; secundum etenim 
collectionis continentiam non magis sedere ad id quod stare contrarium quidem 
est quam ad accumbere (similiter enim et quemadmodum sedere et stare num-
quam in eodem insimul reperiuntur, ita et sedere et accumbere, et stare et accum-
bere). Secundum igitur huiusmodi disputationes situi nulla contrarietas inerit».

15  Aristoteles, Perih. 7, 18a8-9 (Auctoritates Aristotelis 32, 14); Metaph. X 5, 
1055b30 (Auctoritates Aristotelis 1.245).



160    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

id est secundum argumentationem superius factam, ipsum sedere 
non est magis contrarium ad id quod est stare quam ad accumbere, quia 
quemadmodum sedere et stare numquam reperiuntur simul in eodem, si-
militer ista tria, scilicet sedere et stare et accumbere, numquam repe-
riuntur in eodem; ergo tunc secundum huiusmodi dispositiones, ipsi 
situi, id est positioni, nulla contrarietas inerit.

12.12 Deinde cum dicit: Fortassis autem (§65, 50.5), obicit contra 
ea que dicta sunt statim: dixit enim quod si nos ponamus sedere 
et stare esse contraria, tunc sequetur hoc inconveniens, quod duo 
erunt contraria uni. Contra hoc obicit ostendendo quod istud non 
videtur esse inconveniens. Et duo facit: primo facit hoc; secundo 
dissolvit hoc ostendendo quod istud quod ipse dicit non habet veri-
tatem. Secunda ibi: Non est autem pallidum (§65, 50.9). Primo16 dicit 
quod forte non putabitur inconveniens, nec insolitum ponere unum 
contrariari pluribus, quia ipsum pallidum videtur esse contrarium ad 
album et nigrum, quia cum ipsa sint posita sub eodem genere, numquam 
inveniuntur in eodem subiecto simul, et vicissim transmutantur; ergo 
tunc pallidum contrariabitur albo et nigro, et per consequens unum 
contrariabitur pluribus. 

12.13 Deinde cum dicit: Non est autem pallidum (§65, 50.9), solvit 
ad obiectionem; et duo facit: quia primo ostendit quod illud quod 
modo dictum est de pallido, albo et nigro, non habet veritatem; 
secundo ipse ostendit ex hoc quod iacere et sedere non sunt contra-
ria. Secunda ibi: Amplius ratio contrariorum (§66, 50.14). Primo17 di-
cit quod ipsum pallidum non est contrarium ad album et nigrum, quia 
pallidum est in eodem subiecto cum albo et nigro, quia pallidum et 
omnes medii colores conficiuntur ex albo et nigro; ergo in quocumque 

16  LSP 6, 65, AL 50, 5-9: «Fortassis autem nec insolitum quidem putabitur 
unum plurium esse: pallor etenim ad nigrum et album contrarium videtur, nam, 
sub eodem genere cum sint, numquam in eodem inveniuntur et vicissim transmu-
tantur; relinquitur igitur unum pluribus adversum esse».

17  LSP 6, 65, AL 50, 9-14: «Non est autem pallidum ad nigrum vel album con-
trarium; etenim cum utroque in eodem est; pallidum enim et colores reliqui ex albo 
et nigro conficiuntur; necessarium ergo est, in quocumque pallidum est, in omni 
quidem eo esse album et nigrum. Similiter autem et de ceteris quidem coloribus».



Lectio 12    161

5

10

15

20

25

30

est pallidum, necessarium est quod ibi sit album et nigrum; et eodem 
modo est de omnibus aliis mediis coloribus. 

12.14 Et videte quod contrarietas est duplex, quia quedam est 
perfecta et completa, et quedam est imperfecta et incompleta: con-
trarietas perfecta est maxima distantia secundum formam inter ali-
qua que sint sub eodem genere. Modo impossibile est quod unum 
contrarietur pluribus contrarietate perfecta, quia illa que proprie 
sunt contraria maxime distant; et si maxime distant oportet quod 
solum sit illud inter duo, quia maximum dicitur per superhabun-
dantiam, tale autem solum convenit uni; et ideo si aliquid maxi-
me debet distare ab aliquo, oportet quod sit tantum unum; et ideo 
proprie loquendo de contrarietate tantum unum uni contrariatur. 
Sed si loquamur de contrarietate imperfecta que est inter aliqua 
que non maxime distant, tunc unum bene potest contrariari plu-
ribus, sicut verbi gratia pallidum contrariatur albo et nigro; sed ip-
sum pallidum non ita perfecte contrariatur istis sicut ipsa inter se, 
scilicet album et nigrum, quia ipsum pallidum est compositum ex 
albo et nigro, non tamen quod in ipso pallido actualiter sit album 
et nigrum, immo ex istis duobus resultat quedam forma diversa 
formaliter ab utroque extremorum continens illa extrema in se so-
lum secundum virtutem. Modo tunc ipsum pallidum contrariatur 
ipsi albo sub ratione qua virtute habet in se ipsum nigrum; et con-
trariatur nigro sub ratione qua virtute in se continet ipsum album. 
Non tamen hec est perfecta contrarietas, quia ibi non est maxima 
distantia, quia ipsum pallidum non maxime distat ab albo, immo 
maxime distat ipsum nigrum. Modo tunc non est ita de sedere, ia-
cere, et stare, quia non est aliquid unum quod componatur ex illis, 
ita quod ex illis fiat aliquid unum quod contineat illa secundum 
virtutem. Modo tunc quando auctor dicit /f. 58va/ quod pallidum 
non contrariatur albo nec nigro, loquitur de contrarietate perfecta; 
imperfecte tamen bene possunt contrariari sicut visum est. 

12.15 Est etiam intelligendum quod in mediis coloribus ipsa ex-
trema sunt simul solum secundum potentiam et virtutem, et non

31 bene] potest contraria add. et exp. S  34 extrema] exempla S



162    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

actualiter et sub esse distincto; et ideo quando auctor dicit quod 
in quocumque est pallidum necessarium est in eo esse album et 
nigrum, est hoc intelligendum secundum virtutem solum. Et ideo 
tunc album et nigrum sunt in pallido solum potentia et virtute. 

12.16 Deinde cum dicit: Amplius ratio contrariorum18, in hac parte, 
sicut dicebatur ex hiis que dicta sunt, statim auctor ostendit quod 
sedere et iacere non sunt contraria. Et dicit quod hec est ratio contra-
riorum, scilicet quod habeant esse circa idem naturaliter; sed iacere et 
sedere non habent esse circa idem naturaliter, sed circa seiuncta, idest 
circa divisa, quia sedere proprie habet esse circa animalia rationabilia; 
sed iacere et accumbere circa diversa ab animalibus rationabilibus, sicut 
circa <ir>rationabilia. Et signum huius est, scilicet quod sedere habeat 
esse circa rationabilia et illa duo circa irrationabilia, similitudo hominis 
et equi, quibus approbatur inesse accubitus, id est accumbere; sed se-
dere non approbatur inesse ambobus, quia non nisi homini; et ideo 
tunc, cum ista non habeant fieri circa idem, non erunt contraria. 

12.17 Sed aliquis iam dicet quod ista ratio non concludit, quia 
sedere et stare non sunt contraria, quia contraria sunt nata fieri cir-
ca idem et non circa quodcumque, quia album non habet fieri circa 
corvum. Dico ad hoc quod duplicia sunt accidentia, quia quedam 
sunt accidentia communia que non consecuntur subiectum per se et 
proprie, sicut album in homine; modo in talibus accidentibus semper 
si unum contrariorum inest subiecto, et reliquum potest inesse. Alia 
sunt accidentia que sunt quodam modo sicut propria passio, sicut 
albedo in nive; modo in talibus non habet veritatem quod si unum 
inest, quod et reliquum posset inesse, nisi fortasse tendendo ad cor-
ruptionem. Quod dico propter ipsum ignem qui potest frigefieri 
tendendo ad corruptionem, sicut declarat Commentator in secun-
do De anima19. Modo tunc sedere non consequitur subiectum sicut 

18  LSP 6, 66, AL 50, 14-19: «Amplius autem contrariorum quidem ratio est circa 
idem natura existere, sedere autem et iacere non circa idem natura, sed seiuncta (ete-
nim sedere circa rationabilia proprie, iacere vero et accumbere circa adversa; huius au-
tem signum est equi et hominis similitudo, quibus sine dubio accubitus esse probatur)».

19  Locus non inventus.



Lectio 12    163

5

10

15

20

25

propria passio consequitur subiectum, nec sicut albedo consequitur 
ipsam nivem. Et ideo tunc si sedere et iacere essent contraria, tunc 
in quocumque subiecto reperiretur iacere et sedere ex quo non sunt 
accidentia propria. Hoc autem est falsum, sicut dictum est. Et ideo 
ratio auctoris bene concludit quod ista non sunt contraria. Sed dicet 
aliquis quod sedere non solum est in rationalibus, immo inest etiam 
ipsis irrationabilibus, quia simia sedet. Dico ad hoc quod ipsa simia 
non sedet sicut homines, quia sedere secundum quod hic accipitur 
solum invenitur in hominibus, quia aliquid dicitur tunc sedere quan-
do totum substentatur a parte posteriori sine iuvamento pedum; et 
hoc modo solus homo sedet. Sed de simia non est sic, quia ipsa simia 
non substentatur totaliter a partibus posterioribus, immo iuvatur a 
pedibus. Et ideo sedere proprie et primo modo acceptum inest solum 
hominibus, et secundum aliam intentionem dicebat auctor quod se-
dere inest solum rationabilibus. 

12.18 Deinde cum dicit: Proprium autem positionis20, determinat 
quandam aliam proprietatem positionis; et dicit quod proprium posi-
tionis est non suscipere magis nec minus, quia sedere non dicitur magis 
positio quam accumbere nec minus; nec aliquis sedens dicitur magis aut 
minus sedens aliquo alio sedente, nec etiam am/f. 58vb/bulans; et 
universaliter secundum aliquam aliam positionem non dicitur magis aut 
minus. Et videte causam quare positio non suscipit magis nec minus 
est ista: quia positio dicit dispositionem partium in toto per compa-
rationem ad locum; ista autem dispositio consistit in indivisibili, quia 
si aliquod corpus recipiat aliam positionem, tunc corrumpitur prima 
positio, et recipit aliam positionem que est diversa a prima. Et hoc 
est quia ipsa positio constat in indivisibili. Et ideo falsum dixit Avi-
cenna qui posuit ipsum celum moveri ad situm21, quia nichil movetur

28 movetur] quia add. et exp. S

20  LSP 6, 67, AL 50, 2-51, 2: «Proprium autem positionis est neque cum magis 
neque cum minus dici; sedere namque non magis positio est quam accumbere 
neque minus, neque sedens alterum altero magis vel minus dicitur neque accum-
bens, neque universaliter secundum aliquam aliam positionum».

21  Locus non inventus.



164    Reportationes super libro Sex principiorum

5

ad id quod est indivisibile; situs autem sive positio constat in indivi-
sibili, et ideo ad situm non est motus, quia motus proprie est solum 
ad quantitatem, qualitatem, et ubi, sicut ostensum est quinto Phy-
sicorum22. Et ideo tunc ipsa positio non suscipit magis nec minus, 
et per consequens positio non habet contrarium. Et hoc est.

22  Aristoteles, Ph. IV 1, 225b5-9; IV 2, 226a24-25 (Auctoritates Aristotelis 
2.155).



165

5

10

15

20

Lectio 13

13.1 Maxime autem proprium (§68, 51.2). Postquam auctor determi-
navit de duabus proprietatibus communibus positionis, in parte ista 
determinat de quadam proprietate propria ipsius; et dividitur pars 
ista in tres: quia primo premittit intentum; secundo manifestat; ter-
tio concludit. Secunda ibi: Positio autem nichil aliud est (§68, 51.4); 
tertia ibi: Quid igitur est proxime (§68, 51.8). Primo1 dicit quod a<s>-
sistere proximo ipsi substantie videtur esse maxime proprium omnibus 
aliis formis suppositis, id est magis quam aliqua alia forma. 

13.2 Iuxta quod est intelligendum quod de numero formarum 
que simpliciter et omnino veniunt ab extrinseco ipsa positio proximo 
existit ipsi substantie, quia ipsa positio magis assistit ipsi substantie 
quam assistat quando vel ubi vel habitus; non tamen magis quam 
alia predicamenta que causantur ab intrinseco simpliciter, vel partim 
ab intrinseco et partim ab extrinseco; sed ipsa bene assistit magis ipsi 
substantie quam alia tria. Et ideo dicit auctor in sequenti particula 
quod positio nichil aliud est quam naturalis ordinatio ipsius substan-
tie que narrata est a principio, quia ipsa positio in tantum assistit  
maxime proximo ipsi substantie quod ipsa sit intrinseca ipsi substan-
tie, quamquam tamen ab extrinseco sit causata. Et ideo tunc con-
cludit quod ista sit proprietas propria ipsius positionis, comparando 
positionem ad illa tria principia que simpliciter veniunt ab extrinseco.

8 aliis] omnibus add. et exp. S  18 maxime] propria add. et exp. S

1  LSP 6, 68, AL 51, 2-4: «Magis proprium autem videtur esse positionis sub-
stantie propius assistere omnibus quidem aliis formis superpositis».



166    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

13.3 Deinde cum dicit: Positio autem2, manifestat quod premisit; 
et dicit quod positio non est aliud nisi naturalis ordinatio substantie que 
est nata a principio, ut ea positio que inest asperis vel lenibus, equalibus 
vel inequalibus, vel etiam positio est illa que est a motu consueto natu-
re, ut sessio et accubitus. Et dicit a motu consueto nature, quia sedere et 
iacere quodammodo insunt nobis a natura.

13.4 Deinde cum dicit: Quid igitur est3, ostendit intentum; et di-
cit quod illud quod proxime est assistentes ipsi substantie necessario 
est positio, et omnis positio est suscipiens predicationem huius rationis, 
scilicet que est proxime assistere ipsi substantie.

13.5 Habitus quidem est (§69, 51.11). Postquam auctor deter-
minavit de positione et aliis que faciunt ad esse substantie sen-
sibilis, in parte ista determinat de ipso habitu qui facit magis ad 
bene esse; et dividitur pars ista in duas: quia primo ipse determi-
nat de ipso habitu quod est unum de sex principiis; in secunda 
parte distinguit modos ipsius habere. Secunda ibi: Dicitur autem 
habere (§75, 53.3). Prima in duas: quia primo determinat de ipso 
habitu quantum ad eius essentialia; secundo vero determinat de 
proprietatibus ipsius. /f. 59ra/ Secunda ibi: Suscipit autem habere 
(§70, 51.18). Prima in tres: quia primo ponit notificationem ipsius 
habitus; secundo manifestat eam; tertio insinuat quandam divi-
sionem. Secunda ibi: Secundum quam hoc quidem (§69, 51.12); ter-
tia ibi: Hoc autem non secundum totum (§69, 51.13). In prima parte4 
dicit auctor quod habitus est adiacentia corporum et eorum que sunt 
circa corpus. 

2  LSP 6, 68, AL 51, 4-8: «Positio enim nihil aliud est quam naturalis ipsius 
substantie ordinatio que vel a principio quidem innata est, ut ea que asperis vel 
lenibus, equalibus vel inequalibus inest, vel a nature quidem motu consueto, ut 
sessio et accubitus et similia».

3  LSP 6, 68, AL 51, 8-10: «Quidquid igitur est proxime substantie assistens, 
id necessario positio est; et omnis quidem positio huius rationis suscipit predi-
cationem».

4  LSP 7, 69, AL 51, 11-12: «Habitus autem est corporum et eorum que circa 
corpus sunt adiacentia».



Lectio 13    167

5

10

15

20

25

30

13.6 Iuxta quod est intelligendum quod quadruplicem pos-
sumus distinctionem ipsius habitus <considerare>: quidam est 
habitus qui est forma quedam que consequitur subiectum gratia 
forme, et talis habitus dicitur esse qualitas; quidam autem est ha-
bitus qui nominat quandam formam existentem in anima que ne-
cessario refertur ad suum obiectum, et iste habitus est de genere 
relationis et talis habitus est scientia; alio modo est habitus secun-
dum quod dicit omnes modos habendi, et hoc modo est habitus 
postpredicamentum; quidam autem est habitus qui causatur ex 
adiacentia rei que est circa corpus ad ipsum corpus, et hoc modo 
est principium sive predicamentum. Unde illa dicuntur adiacere 
que dicuntur habere. 

13.7 Ad cuius evidentiam est intelligendum quod adiacentia est 
triplex: quia quedam est corporis habiti, et quedam est corporis 
habentis et quedam est alia que causatur ab istis duabus. Modo ista 
adiacentia dicitur esse illa que est predicamentum, accepta in sui 
generalitate; et ideo dicit ipse quod secundum istam adiacentiam 
huiusmodi dicuntur habere, illa vero haberi, ita quod adiacentia se-
cundum quod hic accipitur est quedam forma causata ab illis duo-
bus; et propter hoc habere et haberi non faciunt diversa predica-
menta. Est etiam ulterius intelligendum quod habere proprie non 
reperitur nisi in hominibus, quia homines [non] dicuntur haberi, 
quia ducantur secundum impetum voluntatis illius cuius sunt; hoc 
autem solum est in hominibus et non in aliis. Unde si equus dicatur 
sellatus non est tamen hoc absolute, sed solum ut cadit in usum ho-
minis, quia sella non ducitur secundum impetum voluntatis ipsius 
equi. Ulterius etiam in ipsis animatis non est proprie habere sub-
stantiam, quamquam arbor habeat corticem non dicitur proprie 
habere, quia cortices sunt de substantia arboris. Illud autem quod 
habetur hoc modo sicut hic loquitur de habere debet esse essentiali-
ter distinctum a re habente; et etiam habitus est predicamentum di-
stinctum ab omni alio, quia ipsum habet modum predicandi unum 
per quem distinguitur ab omni alio predicamento, et etiam habet 
species sub se. 

2 habitus] qui est formam add. et exp. S



168    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

13.8 Deinde cum dicit: Secundum quam5, manifestat descriptionem 
ipsius habitus; et dicit: bene dictum est quod habitus est adiacentia, 
et secundum quam adiacentiam huiusmodi quidem dicuntur habere, illa 
vero haberi. Deinde cum dicit: Hoc autem non secundum totum6, insinuat 
quandam divisionem ipsius habere; et dicit quod aliquid dicitur habe-
ri secundum totum, aliud autem secundum partem, ut armatum esse, sup-
ple dicitur secundum totum, calciatum autem esse secundum partem. 
Sed istis non sunt imposita nomina simplicia quibus ipsa possunt appel-
lari, sed imponantur eis nomina ut armatio <et> calciatio; sed etiam 
aliis debent imponi nomina secundum proportionem horum. 

13.9 Deinde cum dicit: Suscipit autem habitus (§70, 51.18), determi-
nat proprietates ipsius habitus; et dividitur pars ista in duas: quia primo 
determinat proprietates communes; secundo proprias. Secunda ibi: Pro-
prium autem (§72, 52.5). Prima in duas, secundum quod duas commu-
nes proprietates determinat. Secunda ibi: Habitu<i> autem nichil (§71, 
52.1). Primo7 dicit quod ipse habitus suscipit magis et minus, ut ipse equus 
dicitur armatior pedite, et ille qui est cum caligis et calciamentis dicitur calcia-
tior quam ille qui solum est cum caligis vel solum cum calciamentis. 

13.10 Iuxta quod est considerandum quod aliquid dicitur susci-
pere magis et /f. 59rb/ minus dupliciter: uno modo proprie, secun-
dum quod aliquid dicitur participare formam aliquam secundum 
diversos gradus intensionis vel remissionis, et hoc modo non su-
scipit habitus magis vel minus; alio modo dicitur habitus aliquid

17 armatior] armantior S

5  LSP 7, 69, AL 51, 12-13: «Secundum quam hec quidem habere illa vero ha-
beri dicuntur».

6  LSP 7, 69, AL 51, 13-17: «Hoc autem non secundum totum, secundum au-
tem particularem divisionem, ut armatum esse, calciatum esse. His autem neque 
simplicia quidem nomina posita sunt quibus ea appellarentur, sed sint eis nomina 
‘armatio’ et ‘calciatio’; horum autem ad proportionem et reliquis».

7  LSP 7, 70, AL 51, 18-52, 1: «Suscipit autem habitus amplius et minus; ar-
matior enim eques pedite dicitur, et calciatior qui cum caligis et calciamentis est 
quam qui solum caligis vel calciamentis utitur. Quibusdam autem verum non est 
quod cum magis et minus predicetur, ut vestitum esse et similia».



Lectio 13    169

5

10

15

20

25

suscipere magis et minus improprie, ut puta ex eo quod aliquid 
participat formam que ordinatur ad plura quam quoddam aliud, et 
hoc modo habitus dicitur suscipere magis et minus, sicut verbi gra-
tia esse calciatum ad plura ordinatur quam esse vestitum, quia esse 
calciatum ordinatur ad defendendum nos a luto, frigore et duritie; 
sed esse vestitum non ordinatur ad tanta. Et hoc volebat auctor 
dicere quando dicebat quod in aliquibus non est hoc, scilicet quod 
ordinentur ad tot fines sicut aliqua alia, sicut esse vestitum non or-
dinatur ad tot fines sicut esse calciatum. Et propter hoc etiam ha-
bemus ulterius quod habitus non proprie suscipit magis et minus. 

13.11 Deinde cum dicit: Habitui autem8, determinat aliam proprie-
tatem communem ipsius habitus; et dicit quod ipsi habitui nichil est con-
trarium, quia armatio non est contraria calciationi, quia idem dicitur esse 
calciatum et armatum; sed etiam quod armatio non sit contraria aliqu-
ibus aliis manifestum. Et similiter est manifestum quod alia non sunt 
contraria hiis, scilicet calciatio et armatio. Sed tu dices: quomodo potest 
hoc esse quod habitus suscipiat magis et minus et non habeat contra-
rium, quia susceptio magis et minus non causatur nisi ex permixtione 
contrariorum, et illud quod suscipit magis et minus habet contrarium? 
Et ideo dicebatur tertio Topicorum quod illud est albius quod est minus 
inpermixt[i]us9; cum habitus ergo suscipiat magis et minus, etiam ha-
bebit contrarium. Dico ad hoc quod habitui nichil est contrarium, quia 
dato quod habitus suscipiat magis et minus, quia tamen hoc est impro-
prie; ideo non suscipit contrarium: si enim habitus proprie susciperet 
magis et minus, bene haberet; sed quia proprie non suscipit; ideo etc. 

13.12 <Deinde cum dicit: Proprium autem (§72, 52.5), determinat pro-
prietatem propriam ipsius; et duo facit: quia primo facit hoc; secundo in-
stat contra proprietatem. Secunda ibi: In paucis autem (§73, 52.8). Primo10  

8  LSP 7, 71, AL 52, 1-4: «Habitui quoque nihil est contrarium; etenim armatio 
calciationi contraria non est (idem etenim calciatus et armatus est), quoniam au-
tem aliis contraria non est palam est. Similiter autem his et alia».

9  Aristoteles, Top. III 5, 119a27-28.
10  LSP 7, 72, AL 52, 5-8: «Proprium autem habitus est in pluribus quidem, ut in cor-

pore et his que circa corpus sunt, existere (adiacet enim corpori et his que circa corpus 
sunt); hoc autem – ut dictum est – fit secundum eam que in partibus est divisionem».



170    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

dicit quod existere in pluribus est proprium ipsius habitus, ut existere in 
corpore et in hiis que sunt circa corpus, quia ipse habitus adiacet corpori et hiis 
que sunt circa corpus; sed hoc fit ut dictum est secundum eam divisionem que 
fit in partibus.>

13.13 Deinde cum dicit: In paucis (§73, 52.8), instat contra pro-
prietatem istam; et duo facit: quia primo ponit instantiam; secundo 
solvit. Secunda ibi: Non autem omnis quantitas (§74, 52.15). Primo11 
dicit quod in paucis aliis huiusmodi principiis invenies quod existant in 
pluribus, quia hoc solum reperitur in quantitate et relatione, et non in 
aliis, quia relatio, ut figuraliter dicatur, existit in pluribus, ut similitudo 
et dissimilitudo sunt talia que sunt in pluribus similibus et dissimilibus. 
Quantitas etiam existit in pluribus, ut numerus est in pluribus nu-
merabilibus, quia numerus semper est crescens secundum multifariam 
appositionem unitatum. Sed universaliter nichil invenitur quod divi-
datur in tot partes sicut numerus; et hoc est intelligendum: unitatis 
supra unitatem; et ideo tunc cum quantitas et relatio existant in 
pluribus, hoc non erit proprium habitus. 

13.14 Deinde cum dicit: Non autem omnis12, solvit ad istam in-
stantiam; et dicit quod non omnis quantitas est talis quod existat 
in pluribus, nec omnis relatio, sed omnis habitus necessario consistit 
in pluribus, ut in corpore et in hiis que sunt circa corpus, quia omne 

�169.26-170.4 Deinde cum dicit: Proprium autem, … que fit in partibus] add. et 
exp. cum va-cat S

11  LSP 7, 73, AL 52, 8-15: «In paucis autem aliis principiis huiusmodi invenies; 
in quantitate enim solum et his que ad aliquid sunt similia reperies; ad aliquid 
autem, ut figuraliter dicatur, ut similitudo et dissimilitudo, que pluribus similibus 
et dissimilibus insunt; quantitas autem ut numerus, qui et in numeralibus inest 
utique semper crescens secundum unitatum multifariam ascensionem (simpliciter 
autem nihil invenies tot distribui partibus possibile ut numerum)».

12  LSP 7, 74, AL 52, 15-53, 2: «Non autem omnis quidem quantitas aut relatio 
talium est, habitus autem omnis in pluribus necessario consistit, ut in corpore et 
in his que circa corpus sunt, omne que in corpore et his que circa corpus sunt 
consistens habitus nomen sortitur. Quare magis proprium quidem habitus erit, 
corpore et circa-corpus existentibus, secundum eam que partium est divisionem 
ut in pluribus existere».



Lectio 13    171

5

10

15

illud quod est consistens in corpore et circa corpus sortitur nomen 
ipsius habitus. Et tunc concludit intentum et dicit quare proprium 
ipsius habitus erit existentibus in corpore et circa corpus, id est existere 
in corpore et in hiis que sunt circa corpus secundum eam divisionem 
que est partium, ut existere in pluribus. 

13.15 Iuxta quod est intelligendum quod quamquam aliis com-
petat /f. 59va/ existere in pluribus, non tamen competit eis sicut 
competit ipsi habitui, quia quamquam ipsa <relatio> sit in duo-
bus, non tamen ex illis duobus fit una relatio, sed due: unde relatio 
que est inter patrem et filium sunt due; sed quamquam habitus sit 
in pluribus, ut puta in habente et habito, tamen illud fit unum. Nec 
etiam quantitas existit in pluribus sicut habitus, quia quamquam 
numerus sit in pluribus, illa tamen plura non sic se habent quod 
unum sit habens respectu alterius, et aliud sit ut habitum; sed  
habitus sic est in pluribus quod unum illorum est habens et aliud 
habitum. Et ideo tunc proprium est habitus existere in pluribus 
isto modo. Et hoc est.

8 in] pluribus add. et exp. S





173

5

10

15

Lectio 14

14.1 Dicitur autem habere multis modis (§75, 53.3). Postquam auctor 
determinavit de predicamento ipsius habitus et de omnibus aliis 
principiis, in parte ista determinat de modis habendi. Et dividitur 
pars hec in tres: quia primo ipse distinguit modos habendi; in se-
cunda se excusat a determinatione aliorum modorum eius; in tertia 
vero recapitulat breviter de principiis. Secunda ibi: Fortasse autem 
(§78, 53.14); tertia ibi: De principiis (§79, 53.16). Prima dividitur in 
quinque secundum quod quinque ponit modos habendi. Secunda 
ibi: Et quantitatem (§75, 53.4); tertia ibi: Dicitur autem vas (§76, 53.6); 
quarta ibi: Habere quoque in membro (§76, 53.8); quinta ibi: Dicitur 
autem vir (§77, 53.10). Dicit primo1 quod aliquid dicitur habere ali-
quid multis modis, quia aliquid dicitur habere aliquid sicut albedinem 
et nigritudinem vel aliam qualitatem. 

14.2 Deinde cum dicit: Et quantitatem2, ponit secundum mo-
dum; et dicit quod aliquid dicitur habere aliquid sicut quantitatem, 
ut longitudinem et latitudinem, et nichil aliud est dicere albedinem vel 
longitudinem [quam] habere quam esse album vel longum. Deinde cum 
dicit: Dicitur autem vas3, ponit alium modum; et dicit quod alio 
modo dicitur aliquid habere aliud, sicut aliquod vas dicitur habere 

1  LSP 7, 75, AL 53, 3-4: «Dicitur autem habere multis modis. Habere enim 
dicimur alterationem ut albedinem et nigredinem».

2  LSP 7, 75, AL 53, 4-6: «Et quantitatem ut longitudinem; nihil tamen aliud 
dicere est albedinem aut longitudinem habere quam album aut longum esse».

3  LSP 7, 76, AL 53, 6-8: «Dicitur autem vas habere aliquid, ut modius triticum, 
quod nihil aliud est dicere quam continere».



174    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

aliquid, ut modius dicitur habere triticum, quod nichil est aliud dicere 
quam modium continere triticum. 

14.3 Deinde cum dicit: Habere quoque4, ponit quartum modum; et 
dicit quod alio modo dicitur aliquid habere aliud sicut in membro, ut 
in digito anulum, et hoc est dicere ipsum digitum esse in anulo. Deinde 
cum dicit: Dicitur autem vir5, ponit quintum modum; et dicit quod 
quinto modo dicitur vir habere uxorem, et uxor dicitur recipere virum; et 
videte pro tanto dicitur iste modus habendi insolitus, quia illud dicitur 
proprie habere aliud quod potest ducere secundum impetum sue 
voluntatis, sed ipse vir non potest hoc facere de uxore, quia princi-
patus viri ad uxorem non est sicut principatus domini ad servum, 
immo ipsa uxor libera est; et ideo tunc iste modus insolitus est. 

14.4 Et tunc queret aliquis quare ipse non posuit illos alios duos 
modos quos posuit Aristoteles in Predicamentis, scilicet habere 
membrum, ut manum, et habere possessionem, ut agrum6. Dico 
ad hoc quod ipse posuit solum illos modos qui habebant similitu-
dinem cum principiis hic determinatis. Sed quia illi duo modi non 
habent similitudinem pro tanto eos non posuit. 

14.5 Deinde cum dicit: Fortasse autem7, hic ipse excusat se a deter-
minatione aliorum modorum; et dicit quod fortasse alii apparebunt, 

�5-7 Deinde cum dicit: Dicitur autem vir, ponit quintum modum; et dicit quod quinto 
modo dicitur vir habere uxorem, et uxor dicitur recipere virum] exp. S, sed retinen-
dum nobis videtur; et iste modus habendi est insolitus, quia illud quod habetur hoc 
modo dicitur habere et est habens, quia hoc habere nichil aliud significat quam 
cohabitare; et ideo modi qui consueverunt dici quantum ad propositum spectat 
terminantur quaternario numero add. et exp. S  11 est] principatus add. et exp. S

4  LSP 7, 76, AL 53, 8-9: «Habere quoque et in membro dicimur, ut in digito 
anulum, quod tantumdem est dicere quantum et digitum in anulo esse».

5  LSP 7, 77-78, AL 53, 10-14: «Dicitur autem et vir habere uxorem et recipere 
uxor virum; hic autem insolitus est habendi modus, ubi quod habetur habens ha-
bere dicitur; hoc autem habere nihil aliud significat quam cohabitare. Quare modi 
habendi qui dici consuevere quinario numero terminantur».

6  Aristoteles, Cat. 15, 15b23-26.
7  LSP 7, 78, AL 53, 14-15: «Fortasse autem alii quidem erunt preter hos qui 

numerati sunt; sed, si qui sunt, diligens inquisitio inveniat».



Lectio 14    175

5

10

15

20

25

30

et patet sententia. Et sufficientia istorum potest sic accipi, quia ali-
quid dicitur habere aliud dupliciter: uno modo proprie; alio modo 
improprie. Si improprie sic est quintus. Si proprie hoc est duplici-
ter: quia tunc vel inter rem habitam et habentem non potest causari 
dispositio media, vel potest causari illud. Si primo modo hoc est 
dupliciter: scilicet quod non causetur dispositio media, quia tunc 
res habita vel consequitur rem habentem gratia materie vel gratia 
forme. Si primo modo, /f. 59vb/ sic est secundus modus, qui est 
habere quantitatem, quia quantitas consequitur subiectum gratia 
materie. Si secundo modo, sic est primus modus, qui est habere 
qualitatem que consequitur subiectum gratia forme. Si autem ita 
sit quod inter rem habitam et habentem causetur dispositio me-
dia, hoc est dupliciter: quia tunc vel res habens dicitur continere 
habitam intra se, vel dicitur contineri ab ea. Si primo modo, sic est 
tertius modus. Si secundo modo, sic est quartus.

14.6 Deinde cum dicit: Et de principiis8, breviter recapitulat de 
principiis; et dicit quod hec que sunt dicta de principiis sufficiant. 
Reliqua autem querantur in libro Posteriorum, in capitulo de statu 
in predicatis: ibi enim ostensum est quod non est procedere in in-
finitum in predicatis, nec in sursum nec in deorsum, et per conse-
quens nec in principiis9. 

14.7 Dicitur autem magis et minus (§80, 53.18). Postquam auctor de-
terminavit de sex principiis ipsis, in parte ista determinat de postprinci-
piis sive de hiis que consequuntur cognitionem istorum principiorum, 
scilicet de susceptione magis et minus; et ideo quia de hoc non fuit 
determinatum in Predicamentis, ideo auctor hic intendit determinate 
de susceptione magis et minus, nec determinat de contrarietate, quia 
de ipsa sufficienter determinatum est in Predicamentis, in capitulo de 
oppositione10. In parte ergo ista ipse determinat de susceptione magis 
et minus. Et dividitur in duas: quia primo determinat de susceptione 

8  LSP 7, 79, AL 53, 16-17: «Et quidem de principiis hec dicta sufficiant; reliqua 
autem in eo quod De Metafisicis est querantur».

9  Aristoteles, APo. I 19, 81b10-82a21.
10  Aristoteles, Cat. 10, 11b17-13b35.



176    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

magis et minus; in secunda parte, quia susceptio magis et minus est 
per alterationem, ideo in secunda parte determinat ipse de alteratione 
eam distinguendo a generatione. Secunda ibi: Est enim generatio sim-
plex (§III, 58.6). Prima in duas: quia primo determinat de susceptione 
magis et minus secundum opinionem aliorum; in secunda vero deter-
minat de hoc secundum opinionem suam. Secunda ibi: Oportet igitur 
illa invenire (§88, 56.9). Prima in duas: quia primo ipse narrat tres opi-
niones de susceptione magis et minus; in secunda parte illas opiniones 
inprobat. Secunda ibi: A primis igitur incohantes (§81, 54.4). 

14.8 Ad evidentiam prime partis est intelligendum quod, sicut re-
citat Albertus et etiam Boetius11, tres fuerunt opiniones de susceptio-
ne magis et minus. Nam quidam dixerunt quod aliqua forma suscipit 
magis et minus propter augmentum et diminutionem subiecti. Alia 
fuit positio aliquorum qui dixerunt quod susceptio magis et minus 
erat propter formam que debebat suscipere magis et minus, quia ubi-
cumque est qualitas que debet suscipere magis et minus, ibi est quan-
titas in qua fundatur illa qualitas; modo ista qualitas constat ex indivi-
sibilibus, et ideo tunc ipsi dicunt quod in illa qualitate ubi sunt plura in-
divisibilia similia, illam dicunt intendi; ubi autem sunt pauciora, illam 
dicunt remitti. Et ideo dicunt illud esse albissimum in quo conveniunt 
plura indivisibilia albedinis; illud autem est minus album ubi pauciora 
conveniunt. Et hec opinio, sicut recitat Albertus12, attribuitur Plato-
ni. Et ista opinio videtur habere ortum ex antiqua opinione ipsius 
Anaxagore, qui dixit simile generari ex simili, et etiam posuit om-
nia esse in omnibus, sed latenter13, sicut apparet primo Physicorum14  
et tertio Celi et mundi15. Tertia fuit opinio que dicebat quod non

25 Anaxagore] Quaxagore S

11  Albertus Magnus, De sex princ. VIII 1, pp. 70-71; cfr. Boethius, In Categorias 
Aristotelis, III, PL 64, 257B-C.

12  Albertus Magnus, De sex princ. VIII 1, p. 71.
13  Cfr. Albertus Magnus, De sex princ. VIII.1, p. 71.2-4: «Videtur autem ab an-

tiquo Anaxagora derivata qui dixit simile simili generari et omnia esse in omnibus 
sed latere».

14  Aristoteles, Ph. I 4, 187a26-187b1.
15  Locus non inventus. Cfr. Aristoteles, Gen. corr. I 1, 314a28-314b1.



Lectio 14    177

5

10

15

20

25

omnes forme suscipiebant magis et minus, sed solum forme medie 
et extreme, sicut verbi gratia in scientia perfecta grammatica non in-
tenditur nec remittitur, nec etiam perfecta iustitia; sed iustitia non 
perfecta, sed medio modo se habens intenditur et remittitur et etiam 
grammatica non perfecta, sed medio modo se habens intenditur et 
remittitur, sicut de dispositione fit habitus. Movebantur autem isti 
propter hoc, quia intensio est motus quidam; sed in termino motus 
non est motus, sed in medio. Iste ergo fuerunt opiniones antiquorum 
de susceptione magis et minus et ideo ipse i/f. 60ra/stas tres opinio-
nes narrat, et dicit16 quod tripliciter dicitur aliquid suscipere magis et 
minus, scilicet secundum tres opiniones prius enumeratas: quia qui-
dam dicunt quod susceptio magis et minus est propter augmentum 
et diminutionem eorum subiectorum que recipiunt illas qualitates, et est 
intelligendum sicut dictum est; alii autem dicunt, quia ipsi asserunt, 
id est dicunt, quod ille forme que suscipiuntur in subiecto suscipiente 
crescunt et diminuuntur, id est suscipiunt magis et minus, et hoc dico 
secundum se, et hoc dico non crescente vel diminuente subiecto; alii 
autem dixerunt quod susceptio magis et minus in qualitatibus est se-
cundum utrumque istorum, scilicet secundum augmentum et diminu-
tionem subiecti et etiam forme. 

14.9 Deinde cum dicit: A primis igitur incohantes (§81, 54.4), im-
probat istas opiniones; et duo facit: quia primo ipse premittit inten-
tum; secundo exequitur. Secunda ibi: Non igitur ipsorum (§82, 54.8). 
Primo17 dicit quod nos inchoantes a primis, id est ab opinionibus su-
pra tactis, manifestabimus que eorum, id est que earum positionum, 
sit rata et firma sententia, et hoc dico tam in veritate quam in <***>,

26 in] lac. 8 litteris, quam in veritate add. S, sed expungendum est

16  LSP 8, 80, AL 53, 18-54, 4: «Dicitur autem magis et minus suscipere tripli-
citer. Aiunt enim quidam secundum crementum vel diminutionem eorum que 
suscipiunt subiectorum: aliter autem et alii ipsa quidem que suscipiuntur in su-
scipiente et diminui et crescere autumant; alii autem secundum utramque ambo-
rum, diminutionem et augmentationem».

17  LSP 8, 81, AL 54, 4-7: «A primis itaque inchoantes † que eorum firma et 
rata sit sententia † manifestabo. Si quis vero et primam et secundam destruxerit 
utique et tertiam destruet que ex utrarumque efficitur coniunctione».



178    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

quia si quis destruet primam et secundam opinionem, destruet etiam 
tertiam que efficitur ex utrumque. 

14.10 Deinde cum dicit: Non igitur ipsorum (§82, 54.8), exequitur 
de intento destruendo opiniones supra dictas; et dividitur in tres: 
quia primo destruit opinionem primam; secundo secundam; et ter-
tio tertiam. Secunda ibi: Amplius secundum eam neque (§ 86, 55.13); 
tertia ibi: Amplius autem minus (§87, 55.19). Prima in duas: primo 
enim premittit intentum; secundo probat. Secunda ibi: Nulla enim 
ratio (§82, 54.9-10). Primo18 dicit quod nulla forma suscipit magis 
et minus secundum augmentum et diminutionem ipsorum subiecto-
rum suscipientium illas formas. 

14.11 Deinde cum dicit: Nulla enim ratio (§82, 54.9-10), hic pro-
bat quod modo premisit. Et dividitur in tres, secundum quod ipse 
ostendit propositum per tres rationes. Secunda ibi: Amplius autem 
equus (§83, 54.13); tertia ibi: Amplius autem et margarita (§84, 54.17). 
Primo19 dicit quod si forma aliqua susciperet magis et minus prop-
ter augmentum et diminutionem subiecti, tunc nulla ratio obviat 
dicenti, supple illam positionem esse veram, hominem et animal et 
substantiam et talia similia dici cum magis et minus; et hoc dico si con-
ceditur quod quelibet forma suscipiat magis et minus secundum aug-
mentum et diminutionem subiecti. 

14.12 Deinde cum dicit: Amplius autem20, probat hoc per secundam  
rationem. Et dicit quod equus et quod alia animalia suscipiunt

�1 secundam] positionem add. et exp. S  13 premisit] p(re)mis(et) S  22 secundam] 
tertiam S

18  LSP 8, 82, AL 54, 8-9: «Non igitur secundum suscipientium ipsorum cre-
mentum vel decrementum cum magis et minus aliqua vocentur».

19  LSP 8, 82, AL 54, 9-13: «Nulla enim ratio obviaret dicenti hominem quidem et 
animal et substantiam et cetera similia cum magis et minus dici, concedentibus nobis 
secundum subiecti intensionem et remissionem quelibet cum magis et minus dici».

20  LSP 8, 83, AL 54, 13-17: «Amplius autem equus quidem et augmenti et 
diminutionis motum frequenter sustinet; dicitur autem minor lapide quodam qui 
numquam neque intensionem neque remissionem passus est; mons etiam alio 
monte maior dicitur cum neuter crescat vel decrescat».



Lectio 14    179

5

10

15

20

motum augmenti et diminutionis; sed lapis non suscipit augmentum 
et diminutionem, quia non augmentatur nisi vivum proprie, sicut 
dicitur primo De generatione21. Et tamen equus dicitur minor quo-
dam lapide qui numquam suscipit augmentum et decrementum; hoc 
tamen non esset nisi lapis susciperet augmentum; sed lapis non 
proprie suscipit augmentum, quia non est vivum. Ergo tunc falsum 
est dicere quod aliquid suscipiat magis et minus secundum aug-
mentum et diminutionem subiecti. Et etiam unus mons dicitur esse 
maior alio monte, et tamen ipsi montes non recipiunt augmentum et 
diminutionem proprie loquendo, quia augmentum proprie est per 
nutrimentum. 

14.13 Deinde cum dicit: Amplius autem et margarita22, probat il-
lud idem per tertiam rationem; et dicit quod adhuc ipsa margarita 
est albior equo, qui equus habet pedem album, qui est maior margari-
ta; hoc autem non est ex hoc quod equus superetur in quantitate a mar-
garita; sed hoc est quia albedo que est in margarita est magis clara 
et magis candet quam albedo que est in equo. Ex hiis ergo oportet 
colligere per rationem que dicta est, vel quod pronuntietur, marga-
rita esse albiorem equo secundum magnitudinem vel parvitatem subiecti, 
quod est falsum; vel dicatur quod non est verum quod margarita non 
sit albior equo, quod est falsum et contra sensum; vel dicatur quod 
nichil dicitur magis et minus secundum magnitudinem et parvitatem 
subiectorum, nec secundum augmentum et diminutionem etiam su-
biectorum; et hoc est verum. /f.  60rb/ Sed manifestum est quod 

21  Aristoteles, Gen. corr. I 5, 322a24-25.
22  LSP 8, 84-85, AL 54, 17-55, 12: «Amplius autem et margarita quidem albior 

equo dicitur, † qui pedem quamvis † album contingit, hoc autem non secundum 
quod equus quidem in essentia a margarita superetur; colligere ergo oportet vel 
margaritam quidem albiorem equo pronunciari secundum magnitudinem su-
biecti vel parvitatem, vel non verum quidem esse albiorem equo margaritam esse, 
vel nihil magis et minus dici secundum subiectorum magnitudinem vel parvita-
tem, neque secundum crementum vel diminutionem. Hoc autem palam est, quod 
secundum magnitudinem quidem subiecti margarita albior equo non dicitur; et 
quoniam quidem margaritam non albiorem esse equo falsum est, relinquitur igi-
tur nihil secundum subiecti magnitudinem cum amplius vel minus dici; similiter 
autem et neque secundum parvitatem».



180    Reportationes super libro Sex principiorum

5

ipsa margarita non dicitur albior equo secundum magnitudinem subiecti, 
quia ipsa est minor secundum magnitudinem; et tamen verum est 
ipsam margaritam esse albiorem equo. Relinquitur ergo quod nichil 
dicatur cum magis et cum minus secundum magnitudinem subiecti, et 
similiter nec secundum parvitatem. Et hoc est.



181

5

10

15

Lectio 15

15.1 Amplius autem maius (§ 86, 55.13). Postquam auctor improba-
vit primam opinionem de causa susceptionis magis et minus, hic1 
improbat secundam; et dicit quod causa susceptionis magis et mi-
nus non secundum eam que inficiunt, id est secundum qualitates sole, 
quia si secundum magnitudinem albedinis, vel alicuius ceterorum acci-
dentium, supple, aliquid diceretur esse albius alio, vel etiam aliquid 
diceretur secundum parvitatem minus album vel quolibet alio modo, 
tunc equus vel homo vel quodlibet aliud animal diceretur albius margari-
ta, quia maior quantitas albedinis accidit equo quam margarite.

15.2 Iuxta quod est intelligendum quod ipsa albedo ita dicitur 
habere magnitudinem sicut habet extensionem; modo albedo ipsa 
per se non habet extensionem, sed habet ratione eius in quo est. 
Et ideo dicebatur in Predicamentis2 quod quanta fuerit superficies 
tantum album esse dices, et subiecto ipsi albo contingit magnitu-
do per accidens; et ideo tunc, quamquam alicui albedini contingat 
esse etiam maiorem superficie quam cuidam alii albedini, quia hoc 
est per accidens, scilicet quod sit maior, non propter hoc debet dici 
quod album suscipiat magis et minus. 

5 si] add. a.m. s.l.

1  LSP 8, 86, AL 55, 13-18: «Amplius autem neque secundum ea que inficiunt; 
si enim secundum magnitudinem quidem albedinis vel alicuius ceterorum aliquid 
dicitur albius aliquo, vel secundum parvitatem minus album vel quomodolibet 
aliter, utique et magis albus equus vel homo vel quodlibet aliud animal albius mar-
garita diceretur (etenim maior albedinis quantitas equo accidit quam margarite)».

2  Aristoteles, Cat. 6, 5a38-5b3.



182    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

15.3 Deinde cum dicit: Amplius autem maius3, hic improbat opi-
nionem tertiam, que dicebat quod causa susceptiva magis et minus 
erat magnitudo subiecti et accidentis; et dicit premittendo primo 
intentum, quod aliquid non dicitur magis aut minus alio propter 
augmentum subiecti et accidentis, nec secundum diminutionem. Et 
hoc ipse probat et dicit quod manifestum est ex dictis quod aliquid 
non dicitur magis aut minus alio secundum magnitudinem et parvi-
tatem subiecti; et etiam est manifestum quod non secundum amplio-
rem quantitatem accidentis, quia ipsa quantitas non extenditur ultra 
subiectum; sed terminus quantitatis est corpus, quia semper parvitas 
presupponit quantitatem, et sic ultra parvitatem subiecti non porri-
gitur, id est non extenditur parvitas, supple quantitatis. Quanto ergo 
subiectum parvius efficitur tanto quantitas parvitatis, id est parvitas 
quantitatis, minoratur. Et tunc concludit dicens quod ex dictis patet 
quod nichil ponitur secundum magis aut minus secundum magnitudi-
nem et diminutionem subiecti, nec etiam secundum magnitudinem 
et parvitatem accidentis. 

15.4 Et postquam sic est, concluditur quod magis et minus non 
fit secundum magnitudinem et parvitatem subiecti <et> acciden-
tis, quod dicebat positio tertia, sed ista non videntur concludere, 
scilicet que dicit quod susceptio magis et minus non fit propter 
magnitudinem et parvitatem subiecti, nec etiam propter magni-
tudinem et parvitatem accidentis; ergo non fit propter utrumque, 
quia aliquid potest convenire alicui accepto cum alio quod tamen

13 quantitas] quantitatis a.c. S  13 parvitatis] qiparvitatis a.c. S

3  LSP 8, 87-88, AL 55, 19-56, 9: «Amplius autem minus et parvius alterum al-
tero dicitur non secundum subiecti neque accidentis crementum; quoniam autem 
non secundum subiecti crementum vel magnitudinem aliquid parvius aliquo dica-
tur manifestum est, neque quoque secundum ampliorem ipsius accidentis quan-
titatem. Etenim quantitas ultra subiectum protendi non potest (terminus enim 
quantitatis corpus est, parvitas autem quantitati supponitur); quare ultra parvum 
quidem subiectum parvitas ipsa non porrigitur; quanto igitur subiectum parvius 
efficitur, tanto et parvitatis quantitas minoratur. Patet itaque nihil cum magis et 
minus predicari neque secundum subiecti solum augmentum vel diminutionem 
neque accidentis; quare neque secundum utrumque».



Lectio 15    183

5

10

15

20

25

30

ei non competit secundum se, sicut ipsi materie secundum se non 
competit agere nec etiam forme, sed quando sunt composita eis 
competit agere. 

15.5 Similiter autem ipso elemento secundum se non competit 
complexio aliqua; tamen si componatur et misceatur cum alio, ei 
competit complexio, sicut ipsi mixto. Similiter in electuariis aliquid 
competit illis rebus compositis quod non competit alicui illarum 
secundum se, quia si competeret alicui illarum secundum se, fru-
stra apponerentur alia; et ideo propter alia ratio illa non videtur 
concludere. 

15.6 Dico ad hoc quod ista ratio de necessitate concludit, quia 
susceptio magis et minus non est propter magnitudinem et parvita-
tem subiecti, nec etiam accidentis; de necessitate concluditur quod 
nec secundum utrumque. Et ratio huius est quia numquam potest 
esse magnitudo et partes subiecti quin etiam ibi sit tan/f.  60va/
ta magnitudo accidentis, ita quod magnitudo subiecti et quantitas 
numquam est sine magnitudine tanta accidentis et econverso, ita 
quod unum non est separabile ab alio. Et ideo si, supple ibi, magis 
et minus esset secundum magnitudinem et parvitatem subiecti, es-
set etiam secundum magnitudinem et parvitatem accidentis, quia 
accidens non est separabile a subiecto, ita quod maneat, sicut dici-
tur primo Physicorum4. Et ideo tunc si susceptio magis et minus 
sit secundum parvitatem et magnitudinem unius, erit etiam secun-
dum magnitudinem et parvitatem alterius. Et si secundum nullum 
est, nec erit secundum utrumque, quia unum non est separabile 
ab alio quantum ad magnitudinem et parvitatem. Unde et si ali-
quod corpus secundum medietatem solum sit album, non dicetur 
subiectum illius albedinis esse <album> nisi ratione illius partis in 
qua est albedo. 

15.7 Tunc ad illa que dicebantur dico quod ipsa materia non 
agit, eo quod est ens in pura potentia, nec etiam forma secundum 
se agit, quia ipsa est actus materie: tale autem ex se agere non po-

4  Forse Aristoteles, Ph. I 2, 185a31. Cfr. Aristoteles, Gen. corr. I 10, 327a22.



184    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

test, quia oportet quod agens sit ens in actu vel saltem oportet quod 
non sit actus materie – quod dico propter substantias separatas –, 
sed illud quod agit est ipsum compositum; et ideo de illis et mate-
ria, forma non est simile. Et etiam sicut ipsa materia non potest sine 
forma esse, nec econverso, ita etiam si susciperet magis et minus 
propter unum illorum, oporteret quod etiam esset propter aliud; et 
quantum ad istud est simile. Et eodem modo ad alia. 

15.8 Deinde cum dicit: Oportet igitur alia (§88, 56.9), dat causam 
susceptionis magis et minus secundum suam opinionem; et duo 
facit: primo premittit intentum; secundo exequitur. Secunda ibi: 
Huiusmodi vero sunt (§89, 56.10). In prima parte5 dicit quod ex quo 
ille positiones que dicte sunt de causa susceptionis magis et minus 
oportet invenire alia que dicantur cum magis et cum minus, id est opor-
tet invenire aliam causam ipsius susceptionis magis et minus. Dein-
de cum dicit: Huiusmodi vero sunt (§89, 56.10), exequitur de intento 
ponendo que sit causa susceptionis magis et minus; et duo facit: 
quia primo facit hoc; secundo circa dicta movet quandam dubita-
tionem. Secunda ibi: Dubitabit autem aliquis (§91, 57.1). Primo6 dicit 
quod illa sunt que suscipiunt magis et minus que significantur per 
vocem, que sunt de numero eorum que adveniunt, supple subiecto, 
sicut sunt accidentia; et non dicitur aliquid suscipere magis et minus 
secundum augmentum et diminutionem subiecti mobilis, sed causam

�5 ita] ista S  12 susceptionis] su. S, quod solet supple significare (passim)  
13 alia] de add. et exp. S

5  LSP 8, 88, AL 56, 9-10: «Oportet igitur alia invenire que cum magis et minus 
dicantur».

6  LSP 8, 89-90, AL 56, 10-22: «Huiusmodi vero sunt ea que sunt in voce eorum 
que adveniunt, non secundum subiecti vel mobilis crementum vel diminutionem, 
sed quoniam eorum que sunt in voce impositioni propinquiora sive ab eadem 
remotiora sunt. De his enim cum magis dicuntur que propinquiora sunt ei que in 
ipsa voce est impositioni, cum minus autem de his que remotiora consistunt. Ut 
‘album’ dicitur id in quo pura albedo est; quanto igitur quid ad vocis impositionem 
accedens puriori inficitur albedine, tanto et candidius assignabitur; et ‘parvum’ 
dicitur quod quidem aliis comparatum stature dimensione et quantitate vincitur, 
quidquid igitur est quod in quantitatis mensura superatur, id continuo parvius 
pronunciatur. Similiter autem et de aliis».



Lectio 15    185

5

10

15

20

25

30

quare aliquid dicitur suscipere magis et minus est quia ipsa vox est 
imposita ad significandum rem, aliqua sunt propinquiora impositioni 
qua ipsa vox est imposita ad significandum vel remotiora, quia ipsa 
vox est imposita ad significandum rem sub esse perfectiori quam 
possibile est, sicut albedo vel album sunt imposita ad significandum 
talem rem sub esse perfectiori quam possibile est. Modo tunc illa 
dicuntur magis que sunt propinquiora ei impositioni que est in voce, id 
est illa dicuntur suscipere magis que magis accedunt ad perfectum 
esse ipsius rei sub quo esse perfecto talis vox est imposita ad signifi-
candum rem illam. Illa autem dicuntur minus que remotiora <sunt> 
ab impositione que est in voce, id est que recedit ab esse perfecto 
ipsius rei sub quo vox est imposita ad significandum illam, ut album 
dicitur esse illud in quo est albedo; et ideo quanto aliquid est accedens ad 
impositionem vocis, id est ad rem que significatur per vocem sub esse 
perfecto, ut puta ad rem que significatur per hoc nomen “albedo”, 
tanto illud subiectum inficitur puriori albedine et tanto candidior assi-
gnabitur illud subiectum; et illud dicitur tamen minus quod recedit 
ab esse perfecto ipsius rei que significatur per vocem. Et etiam addit 
alium modum suscipiendi magis et minus, et dicit quod illud dici-
tur minus sive parvius quod comparatum ad aliud stante ista parvitate 
vincitur in quantitate ab illo ad quod comparatum est; et ideo omne 
il/f. 60vb/lud quod superatur mensura quantitatis, id est a quantitate, 
illud continue dicetur parvius. Et similiter est in omnibus aliis. 

15.9 Iuxta quod est intelligendum quod Albertus dicit omnia 
que suscipiunt magis aut minus conveniunt in forma una; ista au-
tem forma vel est una secundum speciem, vel secundum genus, vel 
secundum analogiam7. Et exemplificat de omnibus istis, ut patet 
aspicienti suum commentum super ista parte. 

15.10 Iuxta quod est intelligendum quod susceptio magis et mi-
nus fit tribus modis. Uno modo per accessum maiorem et minorem 

�2-3 impositioni qua] ipsi rei quam S  9 esse perfecto] est perfectio S  
22 superatur] siparatur(?) S

7  Albertus Magnus, De sex princ. VIII 2, p. 74.



186    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

35

ad suum contrarium, sicut album suscipit magis et minus per ac-
cessum ad nigredinem. Alio modo per maiorem et minorem re-
cessum a contrario, sicut verbi gratia quando aliquid fit magis ma-
lum non fit per accessum ad contrarium aliquod quod sit nature 
positive, sed aliquid fit magis malum per recessum a contrario, 
scilicet ab ipso bono. Unde intelligatis quod non est verum illud 
quod consuevit dici, scilicet quod non sit dare summum malum, 
quia immo est dare summum malum, quia in genere entium illud 
dicitur esse summe malum quod maxime distat a primo, ut puta 
a Deo, sicut materia prima dicitur esse summum malum, eo quod 
ipsa maxime distat a primo. Et ideo est dare summum malum, sed 
non est dare purum malum, quia omne malum habet aliquo modo 
rationem entis; et dico “aliquo modo” quia non simpliciter. Et ideo 
tunc quantum ad hoc illud non est manifestum; et ideo tunc non 
est dare summum malum, id est non est dare malum purum. Alio 
modo dicitur aliquid suscipere magis et minus per maiorem vel 
minorem accessum vel recessum ab impositione vocis que est in 
termino. Et intelligatis de ista impositione vocis que est in termi-
no, quia intellectus imponit vocem ad significandum rem sub esse 
perfecto; et ideo talis impositio vocis dicitur esse in termino. Sed 
talis impositio vocis nichil facit ad hoc ut aliquid suscipiat magis 
et minus; sed quia iste auctor volebat loyce loqui et non poterat 
dare veram causam nisi transcenderet metam, ideo propter istam 
causam est ei parcendum. 

15.11 Et ulterius est intelligendum quod ipse videtur ponere 
alium modum quomodo aliquid suscipit magis et minus quam 
dictum sit, quia dicit ipse quod illud dicitur esse parvius quod su-
peratur in quantitate ab aliquo, et maius per consequens dicetur 
quod superat aliud in quantitate. Sed iste est alius modus susci-
piendi magis et minus, quia iste modus non est per maiorem et 
minorem accessum et recessum ab impositione vocis que est in-
tentio; sed iste modus est per maiorem et minorem accessum et 
excessum alicuius quanti per respectum ad aliud quantum. Sed ip-
sum quantum dupliciter potest considerari, sicut alias dictum est 
in Predicamentis: uno modo absolute et secundum se, et sub ra-
tione qua quantum; alio modo sub ratione qua ipsum consequitur 



Lectio 15    187

5

10

15

20

25

30

formam aliquam naturalem determinatam8. Primo modo ipsum 
non suscipit magis nec minus, quia magis et minus non dicitur nisi 
per respectum ad maximum et minimum; et ideo quamquam sit 
dare aliquod quantum maximum simpliciter, non tamen est dare 
minimum simpliciter, quia unumquodque quantum sub ratione 
qua quantum est divisibile in infinitum, et ideo ibi non est dare 
minimum, nec per consequens ipsum sub ratione qua quantum 
non suscipit magis aut minus, quia in specie hominis est dare tam 
maximum quantum ultra quod si procederetur non salvaretur ibi 
forma hominis; et est ibi dare tam parvum quantum ultra quod si 
procederetur in parvitate non salvaretur forma hominis. Et hoc 
modo suscipit magis et minus. 

15.12 Sed tu dices adhuc: ego non habeo veram causam suscep-
tionis magis et minus. Quamquam sint multa dicta, una est causa 
et bona, quia illud dicitur suscipere magis quod minus suscipit de 
natura sui contrarii; et illud dicitur suscipere minus quod magis su-
scipit de natura sui contrarii, ita quod permixtio contrariorum est 
causa susceptionis magis et minus; et ista est causa bona et realis. 
Alia causa potest esse dispositio ipsius subiecti, ut puta /f. 61ra/ 
quando subiectum ad suscipiendum aliquam qualitatem <depen-
det ab ipso agente>; et etiam oportet aliquando quod hoc sit ex 
parte agentis, quia aliquando contingit quod aer de nocte illumi-
natur a lumine candele; modo ipse aer de nocte magis illuminatur 
a lumine cuiusdam magne candele quam a lumine parve candele; 
et tamen hoc non est per accessum ad contrarium, sed hoc est ex 
parte ipsius agentis, ut puta quia magna candela fuit magis potens 
ad introducendum formam illam sub modo perfectiori quam par-
va. Et ex hoc apparet causa susceptionis magis et minus. Sed iste 
homo sompniabat quando debuit dare causam susceptionis magis 
et minus. 

�15 minus] magis S  16 magis] minus S  20-21 <dependet ab ipso agente>] 
coniecti sumus a textu qui sequitur  22 aer] denominatur add. et exp. S

8  Aristoteles, Cat. 6, 5a38-5b10. Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. 
Pred., lect. 17, J 34va.



188    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

15.13 Deinde cum dicit: Dubitabit autem (§91, 57.1), movet quan-
dam dubitationem circa predicta et solvit; et duo facit: quia primo 
facit hoc; secundo excludit quoddam dubium. Ibi secunda: Quaprop-
ter et si omnes puncti (§II, 58.4). Prima in duas: quia primo movet; se-
cundo solvit. Secunda ibi: Hoc autem contingit (§91, 57.2). Primo9 dicit 
quod aliquis dubitabit quare hec, scilicet accidentia, dicuntur suscipere 
magis et minus, substantie vero non suscipiunt. Deinde cum dicit: Hoc 
autem contingit (§91, 57.2), solvit ad questionem; et duo facit: quia pri-
mo dat causam quare substantia non suscipit magis et minus; secun-
do dat causam quare quedam accidentia non suscipiunt magis et mi-
nus. Secunda ibi: Additur autem et de accidentibus (§92, 57.4). Primo10 
dicit quod causa quare substantia non suscipit magis et minus est ista: 
quia impositio substantiarum vel subiectorum est facta in termino ultra 
<quem> non contingit transgredi. Sed istud quod ipse dicit parum aut 
nichil valet nisi plus addatur de sale, quia dices: quamquam impositio 
ipsius substantie sit in termino ultra quem non contingit transgredi, 
tamen continget citra ipsum disgredi; et si contingit disgredi citra 
eam, tunc dicetur suscipere minus, et tunc ipsa substantia dicetur  
suscipere magis et minus; et ideo ista ratio nichil valet. 

15.14 Iuxta quod est intelligendum quod dupliciter potest intel-
ligi impositionem fieri in termino: <uno modo potest fieri impo-
sitio que est in termino> esse citra quod esse sunt alia esse imper-
fecta; alio modo potest fieri impositio in termino quia in indivisibili, 
quia illa impositio est alicuius quod significat in indivisibili. Si lo-
quimur primo modo de impositione que est in termino, non potest 
intelligi de substantia, quia citra esse substantie non sunt alia esse 
imperfecta; sed illud oportet intelligi de superlativis, quia impositio 
que est in termino esse ultra quem non contingit transgredi est in  
superlativo, quia in superlativo, puta hoc quod dico “albissimum”,

18 suscipere] eam add et exp. S

9  LSP 8, 91, AL 57, 1-2: «Dubitabit vero aliquis quamobrem hec quidem cum 
magis et minus <sunt>, substantie vero minime».

10  LSP 8, 91, AL 57, 2-4: «Hoc autem contingit quoniam substantiarum impo-
sitio in termino quidem est, ultra quem transgredi impossibile est».



Lectio 15    189

5

10

15

20

25

hec vox est imposita ad significandum rem talem sub tali esse ultra 
quod non contingit transgredi; sed citra illud esse sunt alia esse imper-
fecta, ut puta esse quod importatur per comparativum et positivum. 
Si autem intelligamus secundo modo impositionem fieri in termino, 
id est in indivisibili, hoc modo impositio fit in substantiis, quia sub-
stantia ipsa dicit aliquid indivisibile; et ideo ipsa substantia non susci-
pit magis nec minus, nec etiam accidentia in abstracto considerata su-
scipiunt magis et minus, quia impositio est tamquam alicuius indivi-
sibilis, quia ipsa ut sic considerantur indivisibilia sunt et consistunt in 
esse indivisibili et simplici, et ideo ipsa non suscipiunt magis et minus. 

15.15 Deinde cum dicit: Additur autem et de accidentibus11, osten-
dit quare quedam accidentia non suscipiunt magis et minus; et dicit 
quod additur etiam de quibusdam accidentibus que non suscipiunt ma-
gis et minus, sic triangulus et quadrangulus et similia, sicut alia nomina 
figurarum que sunt in quarta specie qualitatis; et etiam quantita-
tes non suscipiunt magis et minus, quia unus triangulus non dicitur 
magis et minus triangulus alio, et etiam idem est de aliis similibus. 
Et causa quare triangulus non suscipit magis et minus est quia ac-
cipitur in designatione substantiarum, id est quod impositio trianguli 
est in termino sicut impositio substantie; et enim quadrangulus qua-
litas nuncupatur ut corpus quadrangulatum; et ratio que vetat quod 
quadrangulus non suscipit magis et minus est eadem que erat in su-
perioribus, puta in substantiis, quia huiusmodi impositio, puta qua-
dranguli, est facta in termino ultra quem impossibile est transgredi. 
Et sicut dictum est de quadrangulo similiter est intelligendum de

25 de] in S a.c.

11  LSP 8, 92, AL 57, 4-15: «Additur autem et de accidentibus quibusdam que 
sine magis et minus dicuntur, ut quadrangulus et triangulus et similia (non enim 
magis quadrangulatum unum altero dicitur); contingit autem quoniam in sub-
stantiarum quidem designatione accipitur (etenim quadrangulatum et qualitas 
nuncupatur et corpus quadrangulatum). Vel eadem que in superioribus ratio hoc 
vetat, quoniam in huiusmodi impositio quidem in termino facta est ultra quem 
transgredi non licet, quemadmodum et in superlativis; etenim albissimus et niger-
rimus et huiusmodi sine amplius et minus sunt eo quoniam huiusmodi impositio 
in termino est ultra quem porrigi impossibile est».



190    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

25

30

aliis similibus, quemadmodum est in superlativis, quia albissimus et ni-
gerrimus /f. 61rb/ et huiusmodi similia hiis sunt sine amplius et minus, 
id est non suscipiunt magis et minus, quia huiusmodi impositio isto-
rum superlativorum est facta in termino ultra quem non est possibile 
transgredi. Probatio: quia illud est possibile quo posito in esse non 
propter hoc sequitur impossibile; sed si esset possibile quod illa su-
perlativa susciperent magis et minus, tunc si poneretur in esse non 
sequeretur impossibile; sed positum est <in> esse quod illa super-
lativa suscipiunt magis et minus, sequitur quoddam impossibile, 
quia sequitur contradictorium eius quod dictum est; hoc autem est 
quoddam impossibile; ergo tunc non est possibile quod ultra su-
perlativa fiat transgressio, et per consequens quod ipsa suscipiunt 
magis et minus; et ita oportet quod hec pars introducatur si bene 
debeat legi. 

15.16 Iuxta quod est intelligendum quod sine dubio auctor iste 
male dicit hic, nec posset eum excusari, quia ipse dicit quod in su-
perlativis non est susceptio magis et minus, et causam huius assi-
gnat, quia impositio eorum est facta in termino ultra quem non 
contingit transgredi. Sed istud nichil valet, quia quamquam ultra 
ipsum non contingat transgredi, tamen citra ipsum bene contingit 
progredi, ut citra illam rem que importatur per hoc nomen “al-
bissimum” bene contingit progredi; sed non contingit ultra ipsam 
transgredi, quia talis res importatur per hoc nomen “albissimum” 
sub perfectissimo suo esse, et non contingit ultra tale esse transgre-
di; sed citra ipsam bene contingit progredi, quia illa eadem forma 
sub imperfectiori esse importatur per comparativum, ut puta per 
“albius”; et ulterius, etiam illa eadem forma importatur per aliam 
vocem, puta per positivum, scilicet per “album” sub esse imper-
fectiori magis quam comparativum; et ideo tunc superlativum su-
scipit magis et minus, cuius oppositum dicit auctor et male. 

15.17 Et preterea, si ita esse quod superlativum non susciperet 
magis et minus, quia eius impositio esset in termino ultra quem 

�5 possibile] impossibile S a.c.  8 positum] posito S  16 excusari] excusare S  
19 ultra] illud add. et exp. S



Lectio 15    191

5

10

15

20

non contingit transgredi, tunc in substantia esset superlativum 
et etiam in quantitate, quia impositio eorum est in termino ultra 
quem non contingit transgredi; et tunc per consequens ipsa sub-
stantia susciperet magis, et etiam quantitas ex quo ibi esset super-
lativum. Hoc autem est impossibile et absurdum quod substantia 
suscipiat magis et minus; et ideo tunc illud quod auctor dicit est 
falsum et impossibile. 

15.18 Deinde cum dicit: Quapropter si12, excludit quoddam du-
bium; et advertatis bene quomodo ego partem istam introduco, 
quia alii non sic eam introducunt. Posset enim aliquis dicere: bene 
volo quod superlativum ipsum non suscipit magis et minus, sicut 
dicit auctor, quamquam tamen sit falsum; sed si accipiamus duo 
superlativa, ut puta duo albissima, ut puta duas nives albissimas, et 
componantur ad invicem, tunc illud dicetur magis album quam si 
accipiatur aliquod unum albissimum, ut puta si accipiatur quidam 
pugillus nivis. Istud dubium ipse removet et dicit quod sicut est 
de punctis, quod si ipsa puncta componantur ad invicem, nullam 
faciunt magnitudinem, quia sunt indivisibilia, quia punctus puncto 
compositus non facit maius, ita etiam de illis, quia illa accipiuntur 
ut quedam <indivisibilia>; ideo si componantur unum non dice-
tur magis tale quam aliud. Unde si esset tota nix de mundo simul, 
et postea elevaretur inde quidam pugillus nivis, illa que remaneret 
non diceretur magis alba quam illa que est sic parve quantitatis, 
puta unius pugilli. Et hoc est. 

19 compositus] componitus S

12  LSP 8, II (Aristoteles, Gen. et Corr. I 2, 316a33-34; cfr. 316a25-33), AL 58, 4-6: 
«Quapropter etsi omnes puncti componantur, nullam faciunt magnitudinem, quo-
niam punctus puncto compositus nihil auget».





193

5

10

15

20

Lectio 16

16.1 Est enim generatio simplex (§III, 58.7). Postquam auctor deter-
minavit de causa susceptionis magis et minus, in parte ista, quia 
susceptio magis et minus est per alterationem, et alteratio est ge-
neratio solum secundum quid, ideo in parte ista distinguit genera-
tionem secundum quid, que est alteratio quedam, a generatione 
simpliciter. Et tria facit: quia in prima parte facit quod dictum est; in 
secunda parte ostendit quid est subiectum generationis et corrup-
tionis simpliciter; in tertia parte ostendit que sunt illa que univer-
saliter dicuntur generari secundum quid. Secunda ibi: Est autem yle 
(§VI, 59.4); tertia ibi: Sed quare discens (§VII, 59.6). 

16.2 Ad evidentiam prime partis est intelligendum quod quidam 
antiquorum posuerunt quedam corpora indivisibilia /f.  61va/ et 
atomalia que sunt principia omnium entium, et illa corpora dice-
batur esse illa que apparent in spera solis. Modo dicebant ipsi quod 
per aggregationem illorum corporum generabantur alia corpora; 
et similiter dicebant quod differebant figura, ordine et loco: diffe-
runt figura, quia quedam sunt figure circularis et quedam triangu-
laris, et sic de aliis; differunt et ordine, quia quedam sunt a dexteris 
et quedam a sinistris; differunt etiam loco, quia quedam sunt sur-
sum et quedam deorsum. Alii autem dicebant quod generatio sim-
plex erat per aggregationem elementorum, sicut Democritus; et 
istas opiniones recitat Philosophus primo De generatione1; et etiam

13 atomalia] attomalia S  19 sinistris] sinixtris S

1  Aristoteles, Gen. corr. I 1, 314a6-314b1.



194    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

recitat opinionem Anaxagore, qui posuit etiam generationem sim-
plicem per aggregationem, que omnes sunt false. 

16.3 Hiis habitis dicit2 auctor quod generatio et corruptio simplex 
non est per aggregationem et segregationem, ut illi dicebant, sed est 
generatio simplex quando transmutatur ex aere specificato in hoc totum, 
id est quando ex aere generatur aliquod aliud compositum totum, 
quia in subiecto sunt duo, scilicet forma substantialis et materia; modo 
tunc quando est transmutatio in istis duobus est generatio et corruptio 
simplex. Sed3 secundum veritatem illa dicitur esse magis simpliciter 
generatio, quando generatur aliquod compositum habens esse per 
formam perfectiorem quam illud ex quo generatur, ut puta quando 
ex terra generatur ignis, est magis simplex generatio quam si ex igne 
generaretur terra. Et eodem modo est de corruptione, ita quod ipse 
in generationibus et corruptionibus simplicibus ponit quemdam 
ordinem. Et statim ponit que est generatio et corruptio secundum 
quid: et dicit4 quod homo musicus est corruptus et homo <im>musicus 
est generatus, id est si ex homine musico generetur homo immu-
sicus, est generatio secundum quid et non simpliciter, quia homo 
manet idem. Sed si in hiis non esset passio, id est si iste non essent 
passiones, tunc in istis est generatio simplex et corruptio. Sed quia 
iste sunt passiones, scilicet musicum et immusicum, ideo si ex ho-
mine musico generetur homo non musicus erit generatio quedam, 

16 est] gi add. et exp. S

2  LSP 8, III (Aristoteles, Gen. corr. I 2, 317a20-26), AL 58, 7-12: «Est enim ge-
neratio simplex et corruptio non congregatione et segregatione, sed quando tran-
smutatur ex aere specificato in hoc totum. In subiecto enim duo sunt quorum hoc 
quidem est species secundum rationem, hoc autem secundum materiam; quando 
quidem igitur in his duobus est transmutatio, generatio erit et corruptio».

3  LSP 8, IV (Aristoteles, Gen. corr. I 3, 318b32-33), AL 58, 13-4: «Secundum 
veritatem autem simpliciter in his magis hoc aliquid et species hec quam terra».

4  LSP 8, V (Aristoteles, Gen. corr. I 4, 319b25-31), AL 58, 15-59, 3: «Musicus 
homo corruptus est, homo inmusicus generatus est, homo autem manet idem. Si 
quidem igitur huius non passio esset secundum se musica et inmusica, huius qui-
dem generatio esset, huius autem corruptio; ideo hominis quidem he passiones, 
hominis autem musici et inmusici generatio et corruptio. Nunc autem passio hec 
manentis musica et inmusica; ideo alteratio talia».



Lectio 16    195

5

10

15

20

25

id est secundum quid. Sed generatio et corruptio simpliciter est 
hominis, sed hec passio, scilicet musica et immusica, est hominis 
manentis idem. Et ideo ibi est alteratio solum. 

16.4 Iuxta quod est intelligendum quod compositum ex materia 
et forma est illud quod proprie generatur, sicut dicitur septimo Me-
taphysice5; materia autem et forma solum per accidens. Sed gene-
ratio fit per istum modum: si enim ex aere debeat ignis <generari>, 
tunc ignis non cessat agere introducendo ibi suas dispositiones, sci-
licet caliditatem et siccitatem; et quando ita est quod in materiam 
aeris sunt perfecte introducte dispositiones ignis, tunc corrumpitur 
forma aeris et introducitur forma ignis ibi. Eodem autem modo 
est in accidentibus, quia accidentia ipsa per se non generantur, sed 
compositum ex subiecto et forma accidentali est illud quod genera-
tur. Talis autem generatio est solum secundum quid; forma autem 
accidentalis solum per accidens generatur; et ideo nec forma, nec 
materia per se generatur; similiter nec subiectum, nec accidens. 

16.5 Deinde cum dicit: Est autem yle6, ostendit quid est su-
biectum generationis et corruptionis simpliciter et dicit quod yle, 
id est materia prima, est proprie subiectum susceptibile generationis et 
corruptionis. Iuxta quod est intelligendum quod per “materiam pri-
mam” nos debemus intelligere quoddam ens quod quantum est de 
se nullam formam includit; sed ipsum est ens in potentia pura ad 
omnes formas, quantum est de se, et istam materiam nos cognosci-
mus per transmutationem. Et ideo dicebat Commentator in octa-
vo Metaphysice7 quod sicut /f. 61vb/ operatio fecit scire formam, 
ita transmutatio fecit scire materiam. Et dicitur “prima” quia ultra 
ipsam non fit resolutio aliqua. 

7 enim] causa/tam S  15 nec1] tunc S  18 yle] yla S

5  Aristoteles, Metaph. VII 7, 1033b17-18 (Auctoritates Aristotelis 1.172).
6  LSP 8, VI (Aristoteles, Gen. corr. I 4, 320a2-3), AL 59, 4-5: «Est autem yle 

maxime quidem proprie subiectum generationis et corruptionis susceptibile».
7  Averroes, In Metaph. VIII, com. 12, p. 220G (Auctoritates Aristotelis 1.216).



196    Reportationes super libro Sex principiorum

5

10

15

20

16.6 Deinde cum dicit: Sed quare discens8, ostendit que sint illa 
que universaliter dicuntur generari secundum quid; et dicit conclu-
dendo ex dictis: sed quare discens non dicitur generari simpliciter, sed se-
cundum quid dicitur generari disciplinatum, id est ille qui didicit sup-
ple, dictum est statim in precedenti particula. Sed ista que generan-
tur secundum quid et simpliciter, determinata sunt in Predicamentis9,  
quia ibi declaratum est de substantia que simpliciter generatur et 
de aliis predicamentis quorum est generatio solum secundum quid. 
Quecumque igitur sunt que non significant substantiam non dicuntur 
simpliciter generari, sed solum secundum quid, ut10 verbi gratia 
aliquid est quod inest alicui secundum naturam, sicut ignis, supple 
moveri sursum: istud accidens inest ei naturaliter; modo talis gene-
ratio que est ignis esse sursum est generatio solum secundum quid, 
eo quod est accidentis. 

16.7 Iuxta quod est intelligendum quod motus proprie et per se 
non est nisi in tribus predicamentis, scilicet in quantitate, qualitate 
et ubi, sicut probatum est quinto Physicorum11, sed in aliis est so-
lum per accidens et secundum quid. Unde quamquam Aristoteles 
ponat in tertio <scil. Physicorum> quod etiam sit motus in sub-
stantiam12, ipse ibi non loquitur proprie de motu, sed largo modo 
secundum quod se extendit ad generationem et corruptionem, ita 
quod in substantia non est generatio simpliciter, quia ad eam sit 
motus proprie, sed quia ipsa est terminus motus, scilicet generatio-
nis, loquendo largo modo de motu. Et hoc est.

11 ignis] igitur S  19 tertio] tertia S

8  LSP 8, VII (aristoteles, Gen. corr. I 3, 319a9-14), AL 59, 6-11: «Sed quare 
discens quidem non dicitur generari simpliciter, sed quid generari disciplinatum, 
planta autem generari. Hec autem determinata sunt in Predicamentis: hoc qui-
dem hoc aliquid significat, hoc autem tale, hoc autem quantum; quecumque igi-
tur non substantiam significant non dicuntur simpliciter, sed aliquid generari».

9  Cfr. Gentilis de Cingulo, Scriptum sup. Pred., lect. 39, J 57vb.
10  LSP 8, VIII (aristoteles, Gen. corr. II 6, 333b29; cfr. 333b27-28), AL 59, 12-

13: «Est autem quod vi: est igitur et secundum naturam moveri, ut ignis».
11  Aristoteles, Ph. V 1, 225b5-9; V 2, 226a34-35 (Auctoritates Aristotelis 2.155).
12  Aristoteles, Ph. III 1, 200b32-201a2.



Lectio 16    197

5

Expliciunt Reportationes super Libro sex principiorum que fuerunt 
reportate sub probo viro et valentissimo magistro Gentili de Cingulo qui 
propter sui scientia et perspicacem intellectum est multiplici laude, gloria 
et honore condignus. 

Deo gratias. Amen. Amen.





199

Bibliografia

Fonti

Albertus magnus:
De sex principiis, R. Meyer (ed.), Aschendorff, Monasterii Westfalo-

rum 2006 (Alberti Magni Opera omnia, I/2). 
Liber Physicorum, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Monasterii Westfa-

lorum 1987 (Alberti Magni Opera omnia, VI/1).

Angelus de aretio:
Scriptum super Porphyrium, ms. Città del Vaticano, Biblioteca Apo-

stolica Vaticana, Vat. lat. 4472, ff. 4r-14v. 

Anonymus:
Commentum super Liber sex principiorum, ms. München, Bayerische 

Staatsbibliothek, Clm 14460, ff. 174ra-188ra.

Anonymus:
Anonymi fragmentum vulgo vocatum “Liber sex principiorum” [= 

LSP], L. Minio-Paluello, B.G. Dod (edd.), Desclée de Brouwer, 
Bruges-Paris 1966 (AL, I.6-7), pp. 35-59. 

Anselmus Cantuariensis:
De veritate, F.S. Schmitt (ed.), Nelson, Edinburgh 1946 (Opera om-

nia, I), pp.173-199.

Antonius Andreas:
Scriptum super librum Sex principiorum, Venetiis 1508.



200    Bibliografia

Aristoteles:
APo. = Analytica posteriora, L. Minio-Paluello (ed.), Desclée de 

Brouwer, Bruges-Paris 1968 (AL, IV.1-4), pp. 5-107. 
APr. = Analytica priora, L. Minio-Paluello (ed.), Desclée de Brouwer, 

Bruges-Paris 1962 (AL, III.1-4), pp. 143-191. 
Cael. = De caelo et mundo, F. Bossier (ed.), Aristoteles Latinus Data-

base (AL, VIII.2).
Cat. = Categoriae, L. Minio-Paluello (ed.), Desclée de Brouwer, Bru-

ges-Paris 1961 (AL, I.1-5), pp. 5-41.
de An. = De anima, R.-A. Gauthier (ed.), in Thomas de Aquino, Sen-

tencia libri de anima, Commissio Leonina - Vrin, Roma - Paris 
1984 (Opera Omnia, iussu Leonis XIII P.M. Edita, XLV.1), pp. 
3-258. 

De motu anim. = De motu animalium, P. De Leemans (ed.), Brepols, 
Brussels 2011 (AL, XVII.2.III). 

Soph. el. = Sophistici elenchi, B. G. Dod (ed.), Desclée de Brouwer, 
Bruges-Paris 1975 (AL, VI.1-3), pp. 5-60. 

EN = Ethica Nicomachea, R.-A. Gauthier (ed.), Desclée de Brouwer, 
Bruges-Paris 1973 (AL, XXVI.1-3, fasc. quartus), pp. 375-588.

Gen. corr. = De generatione et corruptione, J. Judycka (ed.), Desclée de 
Brouwer, Bruges-Paris 1986 (AL, IX.1), pp. 5-81.

Metaph. = Metaphysica, G. Vuillemin-Diem (ed.), Desclée de 
Brouwer, Bruges-Paris 1976 (AL, XXV.2), pp. 1-277.

Perih. = Perihermenias, L. Minio-Paluello, G. Verbeke (edd.), De-
sclée de Brouwer, Bruges-Paris 1965 (AL, II.1-2), pp. 41-62.

Ph. = Physica, F. Bossier, J. Brams (edd.), Brepols, Brussels 1990 (AL, 
VII.1, fasc. secundus), pp. 7-340. 

Pol. = Politica, P. Michaud-Quantin (ed.), Desclée de Brouwer, Bru-
ges-Paris 1961 (AL, XXIX.1), pp. 3-56. 

Rh. = Rhetorica, B. Schneider (ed.), Desclée de Brouwer, Bruges-Pa-
ris 1978 (AL, XXXI.1-2), pp. 159-321. 

Top. = Topica, L. Minio-Paluello (ed.), Desclée de Brouwer, Bru-
ges-Paris 1969 (AL, V.1-3), pp. 5-179. 

Averroes Cordubensis:
In Metaphysicam, in Aristotelis Opera cum Averrois commentariis, 

VIII, Apud Iunctas, Venetiis 1562. 



Bibliografia    201

In de Anima, in Aristotelis De anima libri tres cum Auerrois commentariis et 
antiqua tralatione suae integritati restituta, Apud Iunctas, Venetiis 1562.

In Physicam, in Aristotelis Opera cum Averrois commentariis, IV, Apud 
Iunctas, Venetiis 1562.

Boethius:
In Categorias Aristotelis, J.-P. Migne (ed.), Parisiis 1847 (Opera Omnia, 

Patrologia Latina 64).

Bonaventura de Balneoreggio:
In II Sententiarum, PP. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 

(edd.), Typographia Collegii S. Bonaventurae, Firenze 1885 
(Opera Omnia, II).

Dante Alighieri:
Monarchia, P. Chiesa, A. Tabarroni (edd.), Salerno Editrice, Roma 2013.

Durandus (Monacensis):
Quaestiones super librum Sex principiorum, ms. München, Bayerische 

Staatsbibliothek, Clm 18917, ff. 41a-49a.

Gentilis De Cingulo:
Reportationes super Liber sex principiorum, ms. Salamanca, Biblioteca 

General Histórica de la Universidad, 2078, ff. 48ra-61vb [= S]
Scriptum super Porphyrium, mss. Firenze, Biblioteca Nazionale Cen-

trale, Conv. Soppr., A.4.48, ff. 1ra-10va [= A]; F.4.49, ff. 1ra-15ra 
[= F]; J.10.30, ff. 1ra-16va [= J]; Salamanca, Universidad de Sala-
manca. Biblioteca General Histórica, 2078, ff. 1ra-8vb. 

Scriptum super Predicamenta, ms. Firenze, Biblioteca Nazionale Cen-
trale, Conv. Soppr. A.4.48, ff. 11ra-39ra; F.4.49, ff. 15ra-52va 
J.10.30, ff. 16v-38r [= J] ; Salamanca, Universidad de Salamanca. 
Biblioteca General Histórica, 2078, ff. 9ra-47vb.. 

Gilbertus Porretanus:
Liber de sex principiis, A. Heysse (ed.), Aschendorff, Monasterii We-

stfalorum 1929 (Opuscula et textus historiam ecclesiae eiusque 
vitam atque doctrinam illustrantia. Series scholastica 7); D. Van 



202    Bibliografia

den Eynde (ed.), Aschendorff, Monasterii Westfalorum 1953; Li-
bro dei sei princìpi, F. Paparella (a cura di), Bompiani, Milano 2009. 

Gratiadeus De Esculo:
Super totam Artem veterem, Venetiis 1491.

Gualterus Burlaeus:
Expositio super artem veterem, Venetiis 1497.

Iohannes Pagus: 
Scriptum super librum sex Principiorum, ms. Padova, Biblioteca Universi-

taria, 1589, ff. 94r-172v.

Martinus de Dacia:
Quaestiones super librum Sex principiorum, H. Roos (ed.), C.E.G. Gad, 

København 1960, pp. 265-315 (Martini de Dacia Opera, I).

Nicolaus Parisiensis:
In sex principia, mss. Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 

Vat. lat. 3011, ff. 11r-21v; Innsbruck, Universitätsbibliothek, 313, ff. 
130r-145r.

Porphyrius:
Isagoge, A. Busse (ed.), Typis et impensis G. Reimeri, Berolini 1887 

(Commentaria in Aristotelem Graeca, 4.1: Porphyrii Isagoge et in 
Aristotelis Categorias Commentarium). 

Radulphus Brito:
Quaestiones super librum Sex principiorum, mss. Nürnberg, Stadtbi-

bliothek, Cent. V.21, f. 111rb-124va; Bruxelles, Bibliothèque Royale 
“Albert Ier”, 2910 (3540-47), ff. 134r-163rb; Padova, Biblioteca An-
toniana, XX.457, ff. 61ra-75rb; Salamanca, Biblioteca Universitaria, 
2350, ff. 46vb-54vb.

Robertus Kilwardby:
Scriptum super sex Principiorum, mss. Venezia, Biblioteca Nazionale Mar-

ciana, VI.66, ff. 18v-29v; Cambridge, Peterhouse, 205, ff. 37r-52r.



Bibliografia    203

Robertus Parisiensis:
Commentarius super libro Sex principiorum, ms. München, Bayerische 

Staatsbibliothek, Clm 14246, ff. 67r-82v. 

Simon de Faversham:
Expositio super librum Sex principiorum, ms. Oxford, Merton College 

288, ff. 1r-34r. 

Simplicius:
In Categorias, A. Pattin (ed.), Commentaire sur les Catégories d’Aristote, 

Publications universitaires de Louvain, Louvain 1971 (Corpus La-
tinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum, V.1-2).

Thomas de Aquino:
Expositio libri Posteriorum, R.-A. Gauthier (ed.), Commissio Leonina 

- J. Vrin, Roma - Paris 1989 (Opera Omnia, I).
In librum Boethii De trinitate, B. Decker (ed.), Brill, Leiden 1959. 
In Metaphysicam, M.-R. Cathala, R.M. Spiazzi (edd.), Marietti, Tau-

rini et Romae 1950. 

Turisanus (Pietro Torregiano de’ Torregiani):
Plusquam Commentum in parvam Galeni Artem, Apud Iuntas, Venetiis 

1557. 

Studi

Bianchi L., L’errore di Aristotele. La polemica contro l’eternità del mon-
do nel XIII secolo, La Nuova Italia, Firenze 1984.

Buzzetti D., Tabarroni A., Informatica e critica del testo: il caso di 
una tradizione “fluida”, «Schede Umanistiche» 1/2 (1991), pp. 
185-193.

Colini Baldeschi L., Lo Studio di Bologna e la Marca d’Ancona, «Studi 
e memorie per la storia dell’Università di Bologna» 5 (1920), pp. 
67-135.

Dales R.C., The Problem of  the Rational Soul in the Thirteenth Cen-
tury, Brill, Leiden- 5 New York - Köln 1995.



204    Bibliografia

Denifle H., Châtelain E. (edd.), Chartularium universitatis Parisien-
sis, I, ex typis fratrum Delalain, Parisiis 1889. 

Ermatinger C.J., Urbanus Averroista and Some Early Fourteenth Centu-
ry Philosophers, «Manuscripta» 11/1 (1967), pp. 3-36.

Gauthier R.-A., Préface, in Thomas de Aquino, Expositio libri Peryerme-
nias, Commissio Leonina - Vrin, Roma - Paris 1989 (Opera omnia 
I*/1), pp. 1*-88*.

Gentili S., Gentile da Cingoli, in Dizionario Biografico degli Italiani, 
Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 1999, pp. 156-160. 

Girard C., Les catégories d’action et de passion dans le Livre des Six 
principes et quelques-uns de ses commentateurs, «Documenti e studi 
sulla tradizione filosofica medievale» 27 (2016), pp. 239-271.

———, L’objet du Liber sex principiorum d’après ses commentateurs 
(c. 1230-1337), «Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du 
Moyen Âge» 86/1 (2019), pp. 97-140.

Gondras G.A., Un commentaire avignonnais sur le Liber de sex princi-
piis attribué à “maître Vital”, «Archives d’Histoire Doctrinale et 
Littéraire du Moyen Âge» 42 (1975), pp. 183-317.

Grabmann M., Mittelalterliches Geistesleben, II, Hueber, München 1936.
Hissette R., Note sur Gentile da Cingoli, «Recherches de théologie 

ancienne et médiévale» 66 (1979), pp. 224-228. 
Kristeller P.O., A Philosophical Treatise from Bologna Dedicated to 

Guido Cavalcanti: Magister Jacobus de Pistorio and his Quaestio de 
felicitate, in Medioevo e Rinascimento. Studi in onore di Bruno Nar-
di, I, Sansoni, Firenze 1955, pp. 425-463.

Lambertini R., La teoria delle intentiones da Gentile da Cingoli a Matteo 
da Gubbio. Fonti e linee di tendenza, in D. Buzzetti, M. Ferriani, A. 
Tabarroni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna nel XIV 
secolo, Istituto per la Storia dell’Università di Bologna, Bologna 
1992, pp. 277-351.

Lewry O.P., The Liber sex principiorum. A Supposedly Porretanean 
Work. A Study in Ascription, in J. Jolivet, A. de Libera (éds.), Gil-
bert de Poitiers et ses contemporains: aux origines de la Logica mo-
dernorum. Actes du septième Symposium Européen d’histoire de la 
Logique et de la Sémantique Médiévales (Centre d’études supérieures 
de civilisation médiévale de Poitiers, Poitiers 17-22 juin 1985), Biblio-
polis, Napoli 1987, pp. 251-278.



Bibliografia    205

Lilao Franca Ó., Castrillo González C. (eds.), Catálogo de ma-
nuscritos de la Biblioteca Universitaria de Salamanca, II, Ediciones 
Universidad de Salamanca, Salamanca 1997-2002. 

Maierù A., University Training in Medieval Europe, Brill, Leiden 1994.
———, La logica nell’età di Cavalcanti, in M.L. Ardizzone (a cura di), 

Guido Cavalcanti tra i suoi lettori, Cadmo, Fiesole (FI) 2003, pp. 27-49.
Malagola C. (ed.), Statuti delle Università e dei Collegi dello Studio Bolo-

gnese, Zanichelli, Bologna 1888.
Marchegiani L., Gentile da Cingoli, in Enciclopedia filosofica, seconda 

ed., Sansoni, Firenze 1968, pp. 38-39. 
———, L’Aristotelismo latino di Gentile da Cingoli alla fine del XIII secolo, 

«Annali della Facoltà giuridica di Camerino» 36 (1970), pp. 80-177.
Marmo C., Hoc autem etsi potest tollerari… Egidio Romano e Tom-

maso d’Aquino sulle passioni dell’anima, «Documenti e studi sulla 
tradizione filosofica medievale» 3 (1991), pp. 281-315.

———, La teoria delle relazioni nei commenti alle Categorie da Gentile da 
Cingoli a Matteo da Gubbio, in D. Buzzetti, M. Ferriani, A. Tabar-
roni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna nel XIV secolo, 
Istituto per la Storia dell’Università di Bologna, Bologna 1992, pp. 
353-391.

———, Semiotica e linguaggio nella Scolastica: Parigi, Bologna, Erfurt 
1270-1330. La semiotica dei Modisti, Istituto Storico Italiano per il 
Medio Evo, Roma 1994.

———, Gentile da Cingoli e il suo ambiente tra filosofia e saperi medici, in 
C. Crisciani, R. Lambertini, R. Martorelli Vico (a cura di), Parva 
Naturalia. Saperi medievali, natura e vita, Istituti Editoriali e Poli-
grafici Internazionali - Università di Macerata, Pisa - Roma 2004, 
pp. 19-49.

———, La semiotica del XIII secolo tra arti liberali e teologia, Bompiani, 
Milano 2010.

———, Le commentaire littérale de la Rhétorique d’Aristote par Gilles 
de Rome (1272-73), in F. Woerther (éd.), Commenting on Aristot-
le’s Rhetoric from Antiquity to the Present. Commenter la Rhétorique 
d’Aristote, de l’Antiquité à nos jours, Brill, Leiden - Boston 2018, 
pp. 132-152.

———, La grammatica e la logica modiste a Santa Croce, tra fine XIII e 
inizio XIV secolo, in S. Bertelli, C. Marmo, A. Pegoretti (a cura di), 



206    Bibliografia

Libri e lettori al tempo di Dante. La biblioteca di Santa Croce in Firenze, 
Longo Editore, Ravenna 2023, pp. 143-159. 

———, Actio e agere nei commenti modisti al Liber sex principiorum, «Me-
dioevo» 49 (2024), pp. 163-186.

———, CATs and CSIs: Concrete Accidental Terms and Concrete Second 
Intentions in Brito’s Logical Questions, in C. Kann, C. Rode (eds.), 
Modes, Terms and Propositions. Continental versus British Traditions 
in Medieval Logic, Peeters, Leuven-Paris-Bristol 2024, pp. 145-165.

———, Radulphus Brito on the Knowledge of  Substance Through Acci-
dents, «Analyza i Egzistencja» (accettato, dic. 2025).

Minio-Paluello L., Magister sex principiorum, «Studi Medievali» 6 
(1965), pp. 123-151. 

———, Magister sex principiorum, in Id., Opuscula. The Latin Aristot-
le, Adolf. M. Hakkert, Amsterdam 1972, pp. 536-563.

Paparella F.D., Introduzione, in [Gilberto Porretano], Libro dei sei 
principi, Bompiani, Milano 2009, pp. 5-164. 

Pelizzari S., “Nelli occhi della filosofia”. La logica nell’opera di Dante 
Alighieri, Brepols, Turnhout 2025.

Pinborg J., Die Entwicklung der Sprachtheorie im Mittelalter, Aschen-
dorff  & Frost-Hansen, Münster 1967.

Rosier I., La grammaire spéculative des Modistes, Presses Universi-
taires de Lille, Lille 1983.

Sarti E., Fattorini M., De claris Archigymnasii Bononiensis professori-
bus a saeculo XI usque ad saeculum XIV, II, C. Albicini, C. Malagola 
(a cura di), Ex officina regia Fratrum Merlani, Bononiae 1889-
1896. 

Sorge V., Gentile da Cingoli, in Enciclopedia filosofica, V. Melchiorre (a 
cura di), Bompiani, Milano 2006, pp. 4633-4634. 

Stettler M., Tra medicina e filosofia: Il commento di Gentile da Cingoli 
al Liber sex principiorum, «Quaderni di Noctua» (in stampa).

Suarez-Nani T., Ancora una sfida alla fisica aristotelica? Francesco da 
Appignano e la co-locazione dei corpi, «Picenum Seraphicum» 38 
(2024), pp. 97-114.

Tabarroni A., Gentile da Cingoli e Angelo d’Arezzo sul Peryermeneias, 
in D. Buzzetti, M. Ferriani, A. Tabarroni (a cura di), L’insegna-
mento della logica a Bologna nel XIV secolo, Istituto per la Storia 
dell’Università di Bologna, Bologna 1992, pp. 393-440.



Bibliografia    207

———, Notizie biografiche su alcuni maestri di arti e medicina attivi nel-
lo Studium bolognese nel XIV secolo, in D. Buzzetti, M. Ferriani, A. 
Tabarroni (a cura di), L’insegnamento della logica a Bologna nel XIV 
secolo, Istituto per la Storia dell’Università di Bologna, Bologna 
1992, pp. 607-616. 

———, Nuovi testi di logica e di teologia in un codice palermitano, in L. 
Bianchi (a cura di), Filosofia e teologia nel Trecento. Studi in ricordo 
di Eugenio Randi, FIDEM, Louvain-la-Neuve 1994, pp. 337-366.





209

Indice dei nomi

Abaelardus Petrus, 11
Aegidius Romanus, 35n, 51n
Alberico de Monte, 11
Albertus Magnus, 16-17, 21-22, 

30, 35-36, 39, 48, 62, 65, 72n, 
94-95, 107, 110, 113, 127n, 
135n, 137, 141n, 148, 149n, 
150, 176, 176n, 185, 199

Albicini, C., 24n, 206
Anaxagoras, 176, 194
Angelus de Aretio, 19, 199
Anselmus Cantuariensis, 72n, 199
Antonius Andreas, 22, 199
Ardizzone, M.L., 18n, 205
Aristoteles, 14, 17, 18n, 20, 27, 

32, 34, 35n, 36, 39, 41, 47, 
48n, 51n, 52-53, 59-61, 68, 
69n, 72n, 74n, 78n, 79n, 80, 
82, 84n, 87, 89n, 90, 91n, 
92n, 93, 96n, 97n, 100n, 104n, 
106n, 110n, 111n, 112n, 114n, 
115n, 117n, 120n, 122n, 124n, 
128n, 129, 135, 138n, 140n, 
141n, 145n, 146n, 147, 148n, 
149-150, 153, 156n, 157-158, 
159n, 164n, 169n, 174, 175n, 
176n, 179n, 181n, 183n, 187n, 

191n, 193, 194n, 195n, 196, 
200

Averroes, 19-20, 24, 39, 41, 48n, 
59-60, 74, 76, 80, 90, 90n, 95, 
104, 128-129, 135, 138, 149-
150, 162, 195, 200

Avicenna, 40, 95, 163

Bartholomaeus de Varignana, 
12

Bertelli, S., 12n, 13n, 14, 55, 205
Bettino di Castello, 24n
Bianchi, L., 22n, 39n, 135, 203, 

207
Boethius, 18n, 19n, 176, 201
Bonaventura de Balneoregio, 31, 

75n, 201
Bossier, F., 200
Brams, J., 200
Busse, A., 202
Buzzetti, D., 12n, 203-207

Callias, 119n, 120
Castrillo González, C., 11n, 205
Cathala, M.-R., 203
Châtelain, E., 17n, 204
Chiesa, P., 201



210    Indice dei nomi

Colini Baldeschi, L., 24n, 203
Crisciani, C., 18n, 205
Dales, R.C., 31n, 203
Dante Alighieri, 18n, 22n, 201
Decker, B., 203
De Leemans, P., 200
Democritus, 193
Denifle, H., 17n, 204
Dod, B.G., 15n, 199-200
Durandus (Monacensis), 22, 140n, 

201
Durandus de Sancto Porciano, 

22n

Ermatinger, C.J., 24n, 204

Fattorini, M., 24n, 206
Ferriani, M., 12n, 204-207

Gauthier, R.-A., 12n, 200, 203-204
Gentili, S., 23n, 204
Gentilis de Cingulo, 11, 12-21, 

23-51, 53, 63n, 75n, 82n, 86n, 
88n, 94n, 95n, 120n, 122n, 
128n, 140n, 145n, 146n, 153n, 
154n, 156n, 157n, 158n, 187n, 
196n, 197, 201

Gilbertus Porretanus, 11, 14n, 
16, 17n, 62, 201

Girard, C., 22n, 23n, 204
Gondras, G.A., 22n, 204
Grabmann, M., 22n, 204
Gratiadeus de Esculo, 23, 202
Gualterus Burlaeus, 23, 202
Guglielmo di Dessara, 24-25
Guillelmus Arnaldi, 22
Guillelmus de Varignana, 12

Heysse, A., 14, 201
Hissette, R., 28n, 204
Hossfeld, P., 199
Hytpibbius, 22n

Iohannes Pagus, 21, 202

Jolivet, J., 11n, 204
Judycka, J., 200

Kann, C., 31n, 206
Kristeller, P.O., 12, 204

Lambertini, R., 12n, 15n, 18n, 
204-205

Leibniz, 23
Lewry, O.P., 11n, 204
Libera, A. de, 11n, 204
Lilao Franca, Ó., 11n, 205
Lohs, J., 31n, 55

Maierù, A., 18, 205
Malagola, C., 18n, 19n, 24n, 205-

206
Marchegiani, L., 13n, 23n, 24n, 

205
Marmo, C., 12n, 18n, 23n, 27n, 

31n, 32n, 33n, 34n, 35n, 42n, 
43n, 45n, 48n, 51n, 110n, 
205

Martinus de Dacia, 22, 202
Martorelli Vico, R., 18n, 205
Marunus, 66
Melchiorre, V., 23n, 206
Meyer, R., 17n, 199
Michaud-Quantin, P., 200
Migne, J.-P., 201



Indice dei nomi    211

Minio-Paluello, L., 11n, 14, 15n, 
17, 18n, 22n, 23n, 53, 199-
200, 206

Nicolaus Parisiensis, 21, 22n, 202

Paparella, F.D., 11n, 23n, 202, 206
Pattin, A., 203
Pegoretti, A., 12n, 205
Pelizzari, S., 18n, 19, 22n, 206
Petrus, 66
Pinborg, J., 28n, 42n, 206
Plato, 32, 79, 81n, 176
Porphyrius, 12n, 13, 18-19, 25, 

42, 82, 202

Radulphus Brito, 22, 34, 202
Robertus Kilwardby, 21, 202
Robertus Parisiensis, 22, 203
Rode, C., 31n, 206
Roos, H., 22n, 202
Rosier, I., 42n, 206

Sarti, M., 24n, 206
Schmitt, F.S., 199
Schneider, B., 200
Simon de Faversham, 22, 203

Simplicius, 36, 114, 203
Socrates, 32, 47, 72-73, 79, 83-

84, 105, 119
Sophroniscus, 46-47
Sorge, V., 23n, 206
Spiazzi, R.M., 203
Stettler, M., 39n, 206
Suarez-Nani, T., 140n, 206

Tabarroni, A., 12n, 13n, 22n, 23-
24, 55, 201, 203-207

Thaddaeus Alderottus, 24
Themistius, 41, 149
Thomas de Aquino, 12n, 13, 27, 35, 

72n, 75n, 140n, 159n, 200, 203
Turisanus (Pietro Torregiano de’ 

Torregiani), 85n, 203

Urbanus Bononiensis (Urbano 
Averroista), 24

Van den Eynde, D., 14, 201-202
Vuillemin-Diem, G., 200

Woerther, F., 51n, 205

Zavattero, I., 55





213

Indice dei manoscritti

Bruxelles, Bibliothèque Royale “Albert Ier”, 2910 (3540-47): 22n, 202

Cambridge, Peterhouse, 205: 21n, 202
Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3011: 21n, 202
–, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 4472: 19n, 199

Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr., A.4.48: 12n, 13, 19n, 
201

–, F.4.49: 12n, 19n, 201
–, J.10.30: 12n, 19n, 25n, 26n, 27n, 37n, 63n, 120n, 128n, 201

Innsbruck, Universitätsbibliothek, 313: 21n, 202

München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14246: 22n, 203
–, Clm 14460: 22n, 140, 199
–, Clm 18917: 22n, 140, 201

Nürnberg, Stadtbibliothek, Cent. V.21: 22n, 202

Oxford, Merton College, 288: 22n, 203

Padova, Biblioteca Antoniana, XX.457: 22n, 202
Padova, Biblioteca Universitaria, 1589: 21n, 202
Salamanca, Biblioteca General Histórica de la Universidad, 2078: 11, 15n, 

201
–, 2350: 22n, 202

Venezia, Biblioteca Nazionale Marciana, VI.66: 21n, 202





FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

1. Riccardo Saccenti
Un nuovo lessico morale medievale. Il contributo di Burgundio da Pisa
isbn 978-88-548-9808-0, formato 14 × 21 cm, 188 pagine, 14 euro

2. Marco Arosio
Sull’intelligenza della fede in Bonaventura da Bagnoregio. Un secolo di studi
A cura di Luca Vettorello
isbn 978-88-548-9976-6, formato 14 × 21 cm, 252 pagine, 15 euro

3. Enrico Moro
Il concetto di materia in Agostino
isbn 978-88-255-0747-8, formato 14 × 21 cm, 504 pagine, 24 euro

4. Marialucrezia Leone, Luisa Valente (a cura di)
Libertà e determinismo. Riflessioni medievali
isbn 978-88-255-0943-4, formato 14 × 21 cm, 320 pagine, 18 euro

5. Marco Arosio
Bartolomeo da Colle di Val d’Elsa, predicatore dell’Osservanza francescana
Uno studio storico-filosofico
A cura di A. Nannini
isbn 978-88-255-1024-9, formato 14 × 21 cm, 328 pagine, 24 euro

6. Alessandra Beccarisi, Alessandro Palazzo (a cura di)
Per studium et doctrinam. Fonti e testi di filosofia medievale dal XII al
XIV secolo. Studi in onore di Loris Sturlese
isbn 978-88-255-1286-1, formato 14 × 21 cm, 256 pagine, 20 euro

7. Luca Bianchi, Onorato Grassi, Cecilia Panti (a cura di)
Edizioni, traduzioni e tradizioni filosofiche (secoli XII-XVI)
Studi per Pietro B. Rossi
isbn 978-88-255-1661-6, formato 14 × 21 cm, 652 pagine, 40 euro

8. Jacopo Francesco Falà, Irene Zavattero (edited by)
Divine Ideas in Franciscan Thought (XIIIth-XIVth century)
isbn 978-88-255-2191-7, formato 14 × 21 cm, 536 pagine, 28 euro



9. Antonio Petagine
Il fondamento positivo del mondo. Indagini francescane sulla materia
all’inizio del XIV secolo (1300-1330 ca.)
isbn 978-88-255-2160-3, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 22 euro

10. Ruedi Imbach
Minima mediaevalia. Saggi di filosofia medievale
isbn 978-88-255-2338-6, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 22 euro

11. Irene Zavattero (a cura di)
L’uomo nel pensiero di Bonaventura da Bagnoregio
isbn 978-88-255-2592-2, formato 14 × 21 cm, 372 pagine, 23 euro

12. Christophe Grellard
La possibilità dell’errore. Pensare la tolleranza nel Medioevo
isbn 978-88-255-3195-5, formato 14 × 21 cm, 192 pagine, 16 euro

13. Marialucrezia Leone
Sinderesi. La conoscenza immediata dei principî morali tra Medioevo e
prima Età Moderna
isbn 978-88-255-3243-2, formato 14 × 21 cm, 304 pagine, 24 euro

14. Laurent Cesalli, Frédéric Goubier, Anne Grondeux,
Aurélien Robert, Luisa Valente (a cura di)
Ad placitum. Pour Irène Rosier-Catach
isbn 978-88-255-3913-4, formato 14 × 21 cm, 684 pagine, 42 euro

15. Colette Sirat, Marc Geoffroy
De la faculté rationnelle : l’original arabe du Grand Commentaire (Šarh. )
d’Averroès au De anima d’Aristote (III, 4-5, 429a10-432a14). Éditions
diplomatique et critique de gloses du manuscrit de Modène, Biblioteca
Estense, α. J. 6. 23 (ff. 54v-58v)
isbn 978-88-255-3850-2, formato 14 × 21 cm, 648 pagine, 48 euro

16. Gianfranco Fioravanti
Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filosofico medievale
isbn 979-12-5994-462-7, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 23 euro

17. Elisa Bisanti, Alessandro Palazzo (edited by)
New Perspectives on the Platonic Tradition in the Middle Ages.
Sources and Doctrines
isbn 979-12-5994-510-5, formato 14 × 21 cm, 256 pagine, 20 euro



18. Chiara Crisciani, Gabriella Zuccolin (a cura di)
Verba et mores. Studi per Carla Casagrande
isbn 979-12-5994-693-5, formato 14 × 21 cm, 432 pagine, 24 euro

19. Francesca Gorgoni, Irene Kajon, Luisa Valente (edited by)
Philosophical Translations in Late Antiquity and in the Middle Ages.
In Memory of Mauro Zonta
isbn 979-12-5994-657-7, formato 14 × 21 cm, 316 pagine, 20 euro

20. Tommaso Manzon, Irene Zavattero (edited by)
Theories of Divine Ideas: From the Church Fathers to the Early Franciscan
Masters
isbn 979-12-218-0425-6, formato 14 × 21 cm, 388 pagine, 25 euro

21. Valentin Braekman, Antonio Petagine (édité par)
Les anges dans la philosophie médiévale et moderne. Études offertes à
Tiziana Suarez-Nani
isbn 979-12-218-0768-4, formato 14 × 21 cm, 500 pagine, 32 euro

22. Luca Bianchi
Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la tradizione averroista
isbn 979-12-218-1518-4, formato 14 × 21 cm, 272 pagine, 26 euro

23. Jacopo Lohs
Le possibilità del conoscere. Anima, intelletto e sostanze separate tra Parigi
e Bologna (sec. XIII-XIV)
isbn 979-12-218-2337-0, formato 14 × 21 cm, 548 pagine, 36 euro

24. Costantino Marmo, Matteo Stettler (a cura di)
Gentilis de Cingulo. Reportationes super libro Sex principiorum
isbn 979-12-218-2389-9, formato 14 × 21 cm, 220 pagine, 20 euro



In copertina

Illustrazione da G.F. Rodwell, South by East: Notes of Travel in 
Southern Europe (1877).

Flumen Sapientiae / 24

Gentilis de Cingulo. Reportationes super libro 
Sex principiorum

Questa edizione critica presenta per la prima volta il commento letterale di 
Gentile da Cingoli al Liber sex principiorum, un testo di logica medievale, tra-

dizionalmente attribuito a Gilberto di Poitiers e concepito come complemento alle 
Categorie aristoteliche. Maestro delle arti formatosi a Parigi e attivo nello studium 
bolognese tra la fine del XIII e l’inizio del XIV secolo, Gentile commentò quest’opera  
nel contesto di un corso d’insegnamento sull’Ars vetus – Isagoge, Categorie, De 
interpretatione – arrivatoci nella forma di una recollectio ad opera di Guglielmo  
da Varignana. Tradito da un unico manoscritto (Salamanca, Biblioteca General  
Histórica de la Universidad, 2078), il testo documenta un corso tenuto extraordinarie  
e si colloca all’interno di una lunga e autorevole tradizione esegetica, dai maestri 
parigini del Duecento fino alla prima età moderna.

Costantino Marmo insegna Semiotica e Storia della Semiotica all’Università di Bologna 
dal 1998. È autore di numerose pubblicazioni su riviste nazionali e internazionali, 

oltre che di quattro monografie, in gran parte dedicate alla semiotica medievale. È stato 
responsabile dell’unità di ricerca bolognese nell’ambito del progetto PRIN 2022 “TeLPh. 
Teaching and Learning Philosophy in the Regnum Italiae (1250-1450)”.

Matteo Stettler è stato assegnista di ricerca presso l’Università di Bologna nell’ambito 
del progetto PRIN 2022 “TeLPh. Teaching and Learning Philosophy in the Regnum 

Italiae (1250-1450)”. Precedentemente è stato insegnante del corso ‘The Philosophy of 
Happiness’ presso il Lorenzo de’ Medici Institute di Firenze. Le sue ricerche sulla felicità 
intellettuale nei maestri delle arti tardomedievali sono state pubblicate in diverse riviste 
internazionali e volumi collettanei.

ISBN 979-12-218-2389-9

9 791221 823899

G
entilis de Cingulo. R

eportationes super libro Sex principiorum
 

a cura di C. M
arm

o, M
. Stettler




