Flumen
Sapientiae

“FRATE E MAESTRO FUMMI”

DANTE E LA FILOSOFIA DI ALBERTO MAGNO

a cura di

Anna Rodolfi

@

aracne







FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

25



Direzione

Irene ZAVATTERO
Universita degli Studi di Trento

Comitato scientifico

Luca B1aNCHI
Universita degli Studi di Milano

Giovanni CATAPANO
Universita degli Studi di Padova

Alessandro Parazzo
Universita degli Studi di Trento

Andrea Aldo RoBIGLIO

University of Leuven

Tiziana SUAREZ—INANT
Université de Fribourg

Cecilia TRIFOGLI
All Souls College — University of Oxford

Luisa VALENTE
Sapienza — Universita di Roma



FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

La sapientia medievale, nella sua molteplicita, fluisce in un unico flumen
ininterrotto dalla tarda Antichita al Rinascimento. Valorizzando la pluralita
di temi e di tradizioni del sapere medievale, la collana contribuisce allo
sviluppo degli studi di Storia della filosofia medievale, ospitando lavori mo-
nografici, collettivi ed edizioni critiche inerenti alla filosofia e alla teologia
medievali.

Le pubblicazioni della collana sono sottoposte anonimamente alla valuta-
zione di almeno due specialisti del settore.



Volume finanziato dall'Unione europea — Next Generation EU, Missione 4
Componente 2 Inv. 1.1 — CUP B53D23022160006, nell'ambito del bando
PRIN 2022, “Itineraries of Philosophy and Science from Baghdad to
Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies” (20225 LFECMZ).



“Frate e maestro fummi”

Dante e la filosofia di Alberto Magno

acura di

Anna Rodolfi

@

aracne



aracne
©

ISBN
979—12—218—2260—1

PRIMA EDIZIONE
ROMA DICEMBRE 202§



IX

XIX

19

39

73

109

135

Indice

Introduzione
Anna Rodolfi

Nota al volume
Amos Bertolacci

Dante lettore di Alberto Magno: cosa, come, dove, quando?
(con qualche osservazione di metodo)
Gianfranco Fioravanti

Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno
Luca Bianchi

La rappresentazione dell'Islam nelle opere di Alberto Magno:
una fonte di ispirazione per la Divina Commedia?
Amos Bertolacci

Quasi fulgor. Lampo e visione in al-Gazali, Alberto Magno
e Dante
Marco Signori

La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti
Paola Bernardini

Gli angeli neri. Volonta, deliberazione e peccato dell’angelo

tra Dante e Alberto Magno
Anna Rodolfi

VII



VIII  Indice

159 Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia
Alessandro Palazzo

217  Alberto Magno in Toscana. Ricognizioni sulla cultura filosofica
negli studia fra XIII e primo XIV secolo
Riccardo Saccenti

243 Indice dei nomi

257  Indice dei manoscritti



“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226011

pp. IX-XVII (dicembre 2025)

Introduzione

ANNA RoDOLEI

Il convegno di cui si presentano qui gli atti si & svolto dal 3 al 4
giugno 2024, presso il Dipartimento di Lettere e Filosofia dell'U-
niversita di Firenze, nell’ambito del Progetto PRIN 2022 Itineraries
of Philosophy and Science from Baghdad to Florence: Albert the Great,
His Sources and His Legacies promosso da sette membri coordinatori
di unita locali: Paola Bernardini (Universita di Siena), Alessandra
Beccarisi (Universita di Foggia), Alessandro Palazzo (Universita di
Trento), Stefano Perfetti (Universita di Pisa), Anna Rodolfi (Uni-
versita di Firenze), Antonella Sannino (Universita di Napoli L'O-
rientale), sotto la direzione scientifica di Amos Bertolacci (Principal
Investigator, IMT School for Advanced Studies Lucca).

Lo scopo del progetto che si ¢ svolto nel biennio 2023-2025 € stato
fornire una visione il pit possibile ricca e articolata della riflessione
filosofica e teologica di Alberto Magno, che considerasse, oltre alla va-
rieta dei contenuti dottrinali e delle fonti filosofiche di cui essa si nutre,
anche I'impatto e la fortuna che tale riflessione ebbe nella cultura me-
dievale, non solo filosofica in senso stretto. A questo obiettivo specifi-
co silega 'organizzazione di una giornata di studi dedicati ai rapporti
tra Dante e Alberto Magno, rapporti tanto complessi teoricamente,
quanto difficili da rintracciare sul piano della ricerca delle fonti, come
ha mostrato innanzitutto Bruno Nardi in una serie di studi che non
hanno cessato di essere un imprescindibile punto di riferimento’.

* Universita degli Studi di Firenze.

1 Oltre agli autori presenti in questo volume hanno preso parte alla giornata
di studi anche Pasquale Porro con un intervento su “La natura come opus intelli-
gentiae: Alberto Magno, il De causis e la struttura del Paradiso”, e Paolo Falzone con
una relazione dal titolo “La lettura dantesca del De intellectu et intelligibili”. Colgo
qui I'occasione per ringraziarli della loro presenza.

IX



X Anna Rodolfi

Kk k

Il titolo che ¢ stato scelto per il convegno e il volume che ne ¢ segui-
to rinvia alle due celebri terzine di Paradiso X, 94-99, in cui Tomma-
so d’Aquino, mentre rivendica con orgoglio la propria appartenen-
za all’ordine domenicano, presenta il suo maestro Alberto Magno a
Dante, accompagnato da Beatrice nel cielo del Sole:

Io fui de li agni de la santa greggia
che Domenico mena per cammino
u’ ben s'impingua se non si vaneggia.

Questi che m’¢ a destra piul vicino,
frate e maestro fummi, ed esso Alberto
¢ di Cologna, e io Thomas d’Aquino.

La cultura filosofica di Dante ¢ il frutto dell’assimilazione di fon-
ti e stimoli intellettuali molteplici ed eterogenei e anche per questo
motivo non sempre facili da rintracciare. Tra essi un ruolo impor-
tante sembrano avere avuto appunto le opere di Alberto Magno: i
commenti ad Aristotele e l'interpretazione dell’ontologia e della
psicologia dello Stagirita, ma anche le opere di filosofia della natura
e la cosmologia, che accompagnarono con ogni evidenza la lettura
del corpus aristotelico da parte di Dante, e gli permisero inoltre di
includere nel proprio orizzonte filosofico e teologico forme con-
cettuali e tradizioni di pensiero di diversa matrice, appartenenti sia
alla cultura latina sia a quella arabo-islamica, fino al Liber de causis.

I saggi compresi in questo volume affrontano il tema del rap-
porto tra I'opera di Alberto Magno e quella di Dante da prospetti-
ve diverse, alternando 'approfondimento del contesto piu stretta-
mente storico e filologico all’analisi tematica e dottrinale.

L’ambito della ricostruzione del contesto ¢ definito dal saggio di
apertura di Gianfranco Fioravanti, Alberto Magno: cosa, come, dove,
quando? (con qualche osservazione di metodo)*. L'autore si propone

2 Il saggio di Fioravanti riprende esplicitamente, fin dal titolo, uno spunto
tratto dal saggio di A.R. AscoLl, Reading Dante’s Readings: What, When, Where,
How? in M.L. Arp1zZONE (ed.), Dante and Heterodoxy. the Temptation of 13th Century
Radical Thougth, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge 2014, pp. 126-144.



Introduzione XI

di individuare il sottoinsieme riconducibile a matrice albertina fra
quelli che potremmo chiamare i materiali di riutilizzo delle rifles-
sioni dantesche, cioé i testi, argomenti, temi che Dante desume dal-
le sue letture e dal suo sfondo culturale di riferimento per sottopor-
le a un processo di rielaborazione autonoma funzionale ai suoi in-
teressi e ai suoi problemi. Anche per Alberto vale quanto Fioravanti
ha gia mostrato per la filosofia di Aristotele?, cioé che Dante non
si avvale di florilegia, ma ha un accesso diretto ai testi degli autori.
Questo dato importante ne implica un altro di non facile soluzione,
come osserva Fioravanti, ovvero quello dei luoghi e delle bibliote-
che in cui ¢ avvenuto 'incontro con la filosofia di Alberto Magno.
L’ambiente culturale bolognese, in cui le opere di Alberto sono pre-
senti e accessibili a partire dalla prima decade del XIV secolo, risulta
essere per Fioravanti, accanto ad alcune biblioteche fiorentine, un
luogo privilegiato per la conoscenza della filosofia di «Alberto della
Magnan, oltre che per la stesura almeno dei primi libri del Convivio.

Luca Bianchi nel suo saggio Bruno Nardi tra Dante e Alberto Ma-
gno affronta cio che lui stesso definisce un “sottoproblema”, con-
nesso a quello gia affrontato in un importante studio di Cesare
Vasoli*: il motivo dello sviluppo dell'interesse crescente di Nardi
per la filosofia di Alberto nei suoi rapporti con Dante. Bianchi af-
fronta il tema avvalendosi di materiali inediti su Nardi, scoperti
negli ultimi anni e ripercorrendo alcune tappe fondamentali della
formazione di Nardi e del contesto di studi pitt ampio, nazionale e
internazionale, caratterizzato dall’interesse per la filosofia di Dante
negli anni dell’attivita dello studioso. Tali elementi portano Bianchi
a precisare come «si debba riconoscere che egli non creo dal nulla
ma sviluppo U'ipotesi di un’influenza di Alberto su Dante». Bianchi
ricorda come l'interesse di Nardi per la figura di Alberto nella sua
relazione con Dante si sviluppo anche come una scelta di campo

3 G. FioravanTi, «Come dice il Filosofo»: Dante e la littera di Aristotele, «Italia-
nistica» 48/1 (2019), pp. 11-50.

4 C. Vasovi, L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi, in R. ImBacH, CH.
FLUELER (Hrsg.), Albert der Grife und die deutsche Dominikanerschule, «Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie» 32 (1985), pp. 45-64, poi ripubblicato in
Ip., Otto saggi per Dante, Le Lettere, Firenze 1995 (“Quaderni degli studi danteschi”,
9), pp. 103-116.



XII Anna Rodolfi

apertamente antitomista attraversata da una certa ambivalenza,
dagli esiti in una certa misura paradossali: se le ricerche di Nardi
su Alberto e Dante hanno esercitato un'indubbia forza innovativa
“all’esterno”, cioé nel panorama della storia della filosofia medieva-
le, incoraggiando a riconoscere al vescovo di Colonia una centra-
lita non minore di quella di Tommaso, non altrettanto ¢ avvenuto
“allinterno”, cio¢ rispetto alla concezione che Nardi stesso aveva
della filosofia medievale come “aristotelismo eclettico” e “sistema
chiuso”, contrapposta alla filosofia dei moderni come “sapere asso-
luto” — una concezione che Nardi mantenne a prescindere dalla sua
riscoperta di Alberto.

Sul tema dell’accesso di Dante alle opere filosofiche e teologi-
che che rielabora nei vari contesti delle sue opere torna Riccardo
Saccenti (Alberto Magno in Toscana. Ricognizioni sulla cultura filosofica
negli studia fra XIII e primo XIV secolo). Saccenti mette in luce in parti-
colare il ruolo fondamentale svolto a riguardo dalle scholae presenti
definisce nei conventi degli ordini mendicanti, in particolare dei fra-
ti Predicatori. Il contributo di Saccenti propone dunque una prima
valutazione di quanto la rete di conventi domenicani, soprattutto
nell’area toscana (di Firenze e Pisa), abbia facilitato la circolazione
delle opere di Alberto a partire dalla meta del XIII secolo fino ai
primi decenni del secolo successivo.

All'intersezione fra lo studio delle fonti e I'analisi di un tema
specifico, si colloca il saggio di Amos Bertolacci, intitolato La rap-
presentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno: una fonte di ispi-
razione per la Divina Commedia? Si tratta di un aspetto relativamente
poco studiato sia nel contesto degli studi su Dante, sia nell’ambito
della storiografia albertina’. Ricostruendo l'immagine dell'Islam
che emerge dalle tracce disperse nell'immensa opera di Alberto, il
saggio persegue due fini complementari: ribadire attraverso questo
caso specifico 'importanza delle fonti filosofiche arabe per Alberto;
mettere in luce un possibile aspetto della sua ricezione da parte di

5 Un’eccezione segnalata proprio da Bertolacci ¢ rappresentata dai riferimen-
ti contenuti in G. FioravanTi, Politiae Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno
e la Politica aristotelica, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di
Lettere, Storia e Filosofia» 9 (1979), Pp. 195-246.



Introduzione  XIII

Dante. Bertolacci allarga lo sguardo oltre il “luogo iconico” di con-
danna della religione musulmana di Inferno XXVIII, per includere
altri passi delle tre cantiche, indicativi della considerazione in cui
Dante teneva la religione islamica. Il confronto con alcuni luoghi
rilevanti nell'opera di Alberto lo conduce a formulare I'ipotesi di
una possibile dipendenza di Dante da Alberto su questo tema.

Su altre convergenze dottrinali tra Alberto e Dante si concentra
il saggio di Marco Signori, Quasi fulgor. Lampo e visione in al-Gazali,
Alberto Magno e Dante. Lo studio indaga in particolare un possibile
retroterra arabo-latino per quell’esperienza di folgorante coinci-
denza tra visione e desiderio su cui Dante chiude il suo poema («un
fulgore in che sua voglia venne», Paradiso XXXIII 141), a suo avvi-
so collegabile alla formula «quasi fulgor cito pertransiens» con cui
Abii Hamid al-Gazali (Algazel), nell’ultimo trattato delle Intenzioni
dei filosofi, descrive una specifica tipologia di visioni quasi-profeti-
che in stato di veglia. A supporto della sua tesi, Signori sottolinea la
presenza di Algazel nel Convivio di Dante, probabilmente mediata
da Alberto Magno, ed esplora somiglianze e differenze tra il luogo
arabo-latino e un passo parallelo del De somno et vigilia di Alberto,
in cui il fulgore riguarda il grado piu alto dei sogni divinatori, ma
non le visioni in stato di veglia. La ricerca propone inoltre alcuni
elementi utili a ricostruire il contesto in cui pud essere avvenuta
la circolazione fiorentina dell’'opera di Algazel al tempo di Dante.

Sul rapporto tra Dante e la geomanzia si concentra il saggio
di Alessandro Palazzo Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia.
Dando seguito a studi recenti di Thérese Charmasson e Erwan
Dianteill®, Palazzo fa leva sui trattati di geomanzia di Bartolomeo
di Parma per individuare le immagini di natura pitt 0 meno allusi-
vamente geomantica usate da Dante in particolare nel canto XIX
del Purgatorio. Di tali riferimenti 'ampio saggio di Palazzo intende
precisare la portata teorica nella Commedia di Dante e di accertare il

6 Tu. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire: la géomantie dans
I’Occident médiéval, Librairie Droz - Librarie H. Champion, Genéve - Paris 1980; E.
DianteILL, Virgil the Geomancer. A new Reading of the XIXth canto of Purgatorio from
Dante’s Commedia, «International Journal of Divination and Prognostication» 6
(2025) in corso di stampa.



XIV  Anna Rodolfi

significato storico-culturale. L'indagine affronta a tal fine una serie
di questioni pitl specifiche: se il riferimento alla geomanzia dipenda
soltanto da un interesse generico per un fenomeno ai suoi tempi
molto diffuso sul piano sociale e culturale o se, piuttosto, i suoi ver-
si possano costituire la prova di un’attenzione piu specifica, se non
la spia di una questione teorica di pitt ampia portata; quale relazio-
ne intercorra tra I’evocazione dei geomanti e della Maggior Fortuna
con il sogno della femmina balba; infine, se nell'universo mentale
di Dante la geomanzia possieda un carattere positivo e addirittura
uno statuto peculiare rispetto alle altre forme di divinazione, o se
invece anch’essa sia coinvolta nella condanna pronunciata contro i
divinatori e i maghi dannati nella quarta bolgia infernale.

Proprio alla cornice dell'Inferno dantesco e all’escatologia de-
scritta in esso fa riferimento il saggio di Paola Bernardini, La pena
infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti. La questio-
ne di come l'anima, pur priva di corpo, possa percepire il fuoco
infernale fu un argomento di riflessione teologica e filosofica in
ambito medievale, con diverse soluzioni che vanno dall’interpre-
tazione puramente spirituale del fenomeno fino all’esistenza di un
corpo intermedio fra I'anima e I'elemento fisico del fuoco. Dan-
te, pur affrontando la questione teologica, propone una soluzione
innovativa sia del punto di vista filosofico che da quello poetico.
Da una parte, attraverso il possesso di un “corpo aereo”, 'anima
separata dal corpo puo percepire i tormenti infernali; dall’altra, nel
Paradiso, le fiamme della luce non infliggono dolore ma esprimono
gioia. Nell'idea di Dante, dunque, il corpo (morto) si spiritualiz-
za, si raffina, divenendo molto simile all’anima. Il saggio inquadra
la soluzione dantesca all'interno della cornice filosofica scolastica,
con preciso riferimento agli argomenti e alle soluzioni formulate,
oltre che in Alberto Magno, nei maestri delle arti (in particolare
Goftredo di Aspall”).

7 La questione sulla pena infernale di Goffredo di Aspall ¢ trascritta in P. BEr-
NARDINI, Non si scherza con il fuoco. La pena infernale secondo un anonimo maestro di
arti (1270 ca.), in C. PanTi, N. PoLLONI (a cura di), Vedere nell’ombra. Studi su natura,
spiritualitd e scienze operative offerti a Michela Pereira, SISMEL - Edizioni del Galluz-
zo, Firenze 2018, pp.147-159.



Introduzione XV

Ancora alle problematiche a cavallo tra filosofia e teologia che
si pongono a Dante nel suo viaggio all'Inferno ¢ dedicato il sag-
gio di Anna Rodolfi, Gli angeli neri. Volontd, deliberazione e peccato
dell’angelo tra Dante e Alberto Magno. A partire dal caso tutto dante-
sco dei cosiddetti angeli neutrali o imbelli (“li angeli che non furon
ribelli / né fur fedeli a Dio”: Inf. III 38%), il saggio riesamina da una
prospettiva relativamente meno frequentata la questione generale
del peccato dell’angelo. La natura e la possibilita stessa del pecca-
to degli angeli costituiscono un problema centrale nell’angelologia
scolastica, se non una vera e propria sfida teorica dato l'attributo
della deiformitas che li caratterizza e sembra renderli infallibili per
essenza — stando a una tradizione che risale allo pseudo Dionigi. In
particolare, per il peccato degli angeli imbelli dell'Inferno ¢ possibile
individuare alcuni precedenti teorici, a partire proprio da Alberto
Magno (ma riferimenti pertinenti sono anche in Bonaventura da
Bagnoregio o in teologi come Pietro di Giovanni Olivi e Pietro del-
le Travi, attivi a Firenze negli anni di Dante), un quadro concettuale
che permette di comprendere meglio i presupposti della sua ripresa
da parte di Dante e le modalita peculiari della sua rappresentazione
letteraria.

Il complesso dei contribuiti qui sommariamente presentati co-
stituisce un cantiere aperto che aspetta di essere proseguito e am-
pliato. Molti infatti sono gli aspetti dell’accostamento tra Dante
e Alberto Magno da considerare, anche a un livello metateorico.
La visione del mondo di Dante, cosi come I'idea che la filosofia e
la fede possano illuminarsi reciprocamente, rispecchiano in effetti
concetti che anche Alberto aveva sviluppato nelle sue opere in vari
modi. Sebbene Dante non adotti la filosofia albertina in modo lette-
rale, il suo pensiero deve molto alla riflessione del maestro domeni-
cano, come gli autori dei saggi hanno tentato di mostrare.

8 “Imbelli” ¢ la definizione di Nardi, che ha dedicato un famoso saggio all’ar-
gomento: Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a Dio, in B. Narp1, Dal Convivio
alla Commedia, Istituto storico italiano per il Medioevo, Roma 1992 [1960], pp. 331-
350.



XVI Anna Rodolfi

Nota bibliografica

Gli aspetti propriamente filosofici della cultura teologica di Dan-
te costituiscono un ambito di ricerca su cui ormai disponiamo di
diversi contributi, accresciuti di recente anche grazie a una ripresa
d’interesse per il tema.

A titolo indicativo, e senza pretesa di esaustivita, riportiamo qui
alcuni dei titoli principali per utilita del lettore, con particolare ri-
ferimento agli studi in lingua italiana: B. Naro1, Raffronti fra alcuni
luoghi di Alberto Magno e di Dante, «Giornale storico della letteratura
italiana» 80 (1922), pp. 295-304;B. Narb1, Il tomismo di Dante e il p.
Busnelli S.J., «Giornale Storico della Letteratura Italiana» 81 (1923),
Pp- 307-334, rist. in Ip., Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia,
Firenze 1967, pp. 341-380; P. MANDONNET, Dante, le théologien. Intro-
duction a Uintelligence de la vie, des oeuvres et de Uart de Dante Alighieri,
Desclée de Brouwer, Paris 1935; E. GiLson, Dante et la philosophie,
Vrin, Paris 1939;R. IMBAcH, Dante, la philosophie et les laics, Editions
Universitaires de Fribourg (Suisse) - Editions du Cerf, Fribourg - Pa-
ris 1996, pp. 129-140; TH. RICKLIN, L'image d’Albert le Grand et Thomas
d’Aquin chez Dante, <The Thomist» 97 (1997), pp. 129-142; G. Fio-
RAVANTI, Dante e Alberto Magno, in A. GHisALBERTI (ed.), Il pensiero
filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano 2000,
Pp- 93-102.

Ugualmente centrali sono i saggi raccolti nel gia citato volume
collettaneo curato da Alessandro Ghisalberti, Il pensiero filosofico e
teologico di Dante Alighieri; la raccolta di studi di G. STABILE, Dante
e la filosofia della natura, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze
2007; la monografia di G. p’ONOERIO, Per questa selva oscura. La teo-
logia poetica di Dante, Citta Nuova, Roma 2020; i contributi di P.
Porro, Intelligenze oziose e angeli attivi: note in margine a un capitolo
del Convivio dantesco (11, IV), in S. Carori, R. ImBACH, Z. KaLuza, G.
StABILE, L. STURLESE (eds.), “Ad ingenii acuitionem”. Studies in Honour
of Alfonso Maierii, FIDEM, Louvain-la-Neuve 2006 (Textes et Etudes
du Moyen Age, 38), pp. 303-351; Ip., Tra il Convivio e la Commedia:
Dante e il “forte dubitare” intorno al desiderio naturale di conoscere le
sostanze separate, in A. SPEER, D. WIRMER (Hrsg.), 1308. Eine Topo-
graphie historischer Gleichzeitigkeit, de Gruyter, Berlin - New York



Introduzione XVII

2010 (Miscellanea Mediaevalia, 35), pp. 629-660; Ip., “Avegna che po-
chi, per male camminare, compiano la giornata”. L'ideale della felicita
filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco, «Freiburger Zeitschrift
fur Philosophie und Theologie» 59 (2012), pp. 389-406; Ip., “Dentro
dai fuochi son li spirti”. Dante, il fuoco infernale e Uescatologia scolastica,
in M. Lenzi, C.A. MusarTi, L. VALENTE (a cura di), Medioevo e filoso-
fia. Per Alfonso Maieru, Viella, Roma 2013, pp. 229-262; il saggio di L.
STURLESE, Dante, Alberto il Grande e la filosofia degli antichi, “Giornale
critico della filosofia italiana” 100/ 3 (2021), pp. 435-456; i commenti
di A. TaBarronI alla Monarchia, in Nuova edizione commentata delle
opere di Dante, vol. IV, Salerno Editrice, Roma 2013, pp. 2-243 e di G.
Froravantr al Convivio, Mondadori, Milano 2014. Sempre restando
al panorama italiano di ambito filosofico, vanno ancora segnala-
ti i numerosi e importanti lavori di Luca Bianchi, ora raccolti in
modo sistematico in L. BiancH, Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la
tradizione averroista, Aracne, Roma 2024 (Flumen Sapientiae. Studi
sul pensiero medievale, 22). Si deve poi vedere la preziosa raccolta
di studi curata da L. LomBARDO, D. Parist, A. PEGORETTI, Theologus
Dantes. Tematiche teologiche nelle opere e nei primi commenti, Ca’ Fosca-
ri Digital Publishing, Venezia 2018; quella curata da C. MArTINI, G.
CarapaNo, La filosofia nelle opere di Dante, <Medioevo. Rivista di sto-
ria della filosofia medievale» 46 (2021); quella curata da L. AzzETTa,
Dante e le grandi questioni escatologiche, Milano, Vita e Pensiero 2022;
quella curata da L. BiancHhr, S. PEL1ZZARI, A. TABARRONI, La «compiu-
ta gioia». Dante e la filosofia, Longo Editore, Ravenna 2024 e quella
curata da A. Beccarisi, M. DE Gioral, V.L. Puccerr, F SoMaInNi, La
mente di Dante, Edizioni di storia e letteratura, Roma 2024.

Per quanto riguarda invece il contesto filosofico all'interno del
quale si muove Dante nei primi due decenni del XIV secolo si ri-
manda a C. CasAGRANDE, G. FIorRavaNTI (a cura di), La filosofia in
Italia al tempo di Dante, il Mulino, Bologna 2016.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226012

pp. XIX-XX (dicembre 2025)

Nota al volume

Amos BERTOLACCT

Il percorso storico abbracciato nel Progetto PRIN 2022 Itineraries of
Philosophy and Science from Baghdad to Florence: Albert the Great, His
Sources and His Legacies trova nella ricezione del pensiero di Alberto
Magno da parte di Dante Alighieri un suo fondamentale punto di
approdo: gli itinerari filosofici e scientifici legati alla figura di Alber-
to Magno analizzati nel progetto raggiungono infatti nella Firen-
ze di Dante non solo il termine temporale dell’arco cronologico
preso in esame e la tappa conclusiva del tragitto geografico che
idealmente ha condotto la ricerca dall’Oriente in Occidente, ma
un vero e proprio esito metodologico e contenutistico. Lo studio
del complesso rapporto che lega il Doctor Universalis con il Sommo
Poeta sancisce conclusivamente lo spirito interdisciplinare ed inter-
culturale del progetto, in cui filosofia e scienza sono state messe
a sistema, lo sguardo verso le fonti di Alberto si ¢ innestato nello
studio dell’eredita albertina, e 'attenzione agli apporti provenienti
dal mondo greco, arabo, ebraico, latino e bizantino si ¢ legata alla
considerazione della ricezione del pensiero di Alberto nella cultura
europea successiva. Con la messa a fuoco dell’affascinante relazio-
ne che connette il teologo tedesco con il poeta fiorentino il proget-
to ha compiuto un ulteriore salto di qualita, superando la barriera
che ancora troppo spesso divide la ricostruzione storica della razio-
nalita filosofico-scientifica dallo studio delle realizzazioni estetiche
in letteratura. I saggi raccolti nel presente volume mettono bene
in luce come il prisma visuale della Divina Commedia e degli altri
scritti di Dante ajuti a comprendere meglio il retroterra concettuale

" Scuola IMT Alti Studi Lucca.

XIX



XX Amos Bertolacci

albertino che lo ispira e come, viceversa, la mente di Dante risulti
illuminata dal suo confronto con la riflessione del maestro domeni-
cano a cui attinge. Il “magistero” albertino si ¢ esercitato su Dante
nello spirito della “fratellanza”, come il titolo del volume recita,
trattandosi in entrambi i casi di autori versatili che hanno saputo
raggiungere vette insuperabili di eccellenza in ciascuno dei molti
ambiti dottrinali a cui si sono dedicati; la comunanza che ne risulta
¢ dunque complessa, sfaccettata, talvolta umbratile, ma rappresen-
ta una frontiera del sapere ed un orizzonte di studi verso il quale il
progetto intende, con questa pubblicazione, incoraggiare con forza
la ricerca futura.

In un’ottica interattiva e collaborativa corrispondente al carat-
tere multidisciplinare del progetto e del suo cruciale snodo fiorenti-
no-dantesco, nel presente volume i contributi del personale di ricer-
ca del progetto sono stati arricchiti da apporti di specialisti esterni
di altissima caratura e di riconosciuta leadership nel settore. Oltre
che a loro, un sentito ringraziamento, da parte di tutte le unita di
ricerca coinvolte nel progetto e del suo coordinatore nazionale, va
ad Anna Rodolfi per aver sapientemente organizzato il convegno di
studi da cui il presente volume ha preso le mosse e per la pazienza,
la passione e la competenza con cui ha saputo motivare, consigliare
e guidare ciascuno degli autori.



“FRATE E MAESTRO FUMMI”

Dante e la filosofia di Alberto Magno






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226013

pp. 1-17 (dicembre 2025)

Dante lettore di Alberto Magno:
cosa, come, dove, quando?
(con qualche osservazione di metodo)

GIANFRANCO FIORAVANTI

Il mio titolo non ¢ originale ma riprende, cambiandone I'ordine, gli
interrogativi che secondo Albert Russel Ascoli ogni studioso dovreb-
be porsi quando affronta il problema di cosa avesse letto Dante’.
Cosa. In realta sul cosa Dante abbia letto di Alberto c’¢ assai
poco da dire di nuovo rispetto a quanto ¢ stato detto, a partire
dal Moore fino all’ultimo contributo di Imbach, passando natural-
mente attraverso Nardi, e poi Vasoli, e anche, si licet parva, il sotto-
scritto®. Si trattera semmai di continuare a distinguere tra le molte
suggestioni offerte dalle parentele dottrinali (I’approccio preferito,
anche polemicamente, da Bruno Nardi) e le poche “prove” dirette
di una effettiva lettura da parte di Dante di opere del Doctor uni-
versalis. Cio non significa costruire un catalogo di fonti cui ridurre
le conoscenze filosofiche dell’Alighieri (I'accusa standard rivolta
da Nardi al metodo della Scuola Storica), ma individuare con piu
precisione materiali per cosi dire di riutilizzo, materiali cioe su cui

" Universita degli Studi di Pisa.

1 AR. AscoL, Reading Dante’s Readings: What, When, Where, How?, in M.L.
ArpizzONE (ed.), Dante and Heterodoxy. the Temptation of 13th Century Radical
Thougth, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge 2014, pp. 126-144: 127.

2 B. Naroi, Raffronti tra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, «Giornale
Storico della Letteratura Italiana» 8o (1922), pp. 295-303 (poi in Saggi di Filosofia
dantesca. Firenze 1967, pp. 63-72); C. VasoLl, Fonti albertine nel Convivio di Dante,
in MJ.EM. HoeNeN, A. DE LiBera (Hrsg.), Albertus Magnus und der Albertismus.
Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Leiden - New York - Brill 1995, pp. 35-
50; G. FioravanTi, Dante e Alberto Magno, in A. GHISALBERTI (a cura di), Il pensiero
filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e pensiero, Milano 2001, pp. 93-102; R.
ImBACH, Dante et Albert le Grand, in La Bibliothéque de Dante. Le poéte au miroir de la
tradition, in P. ALLEGRETTI (éd.), Métis Presses, Genéve 2023, pp. 183-214.



2 Gianfranco Fioravanti

Dante ha esercitato la sua autonoma capacita di lettura e di elabo-
razione culturale in funzione dei suoi interessi e dei suoi proble-
mi. Questo sulla base della convinzione che comungque il “cosa”
precede il “come”, o (per usare il vocabolario nardiano-gentiliano)
che, anche se poi lo trasfigura spiritualmente, I'atto presuppone
un fatto. Cominciamo allora distinguendo tra i testi di Alberto che
Dante cita espressamente e quelli di cui possiamo affermare una
conoscenza diretta sulla base di indizi interni alle sue opere. Me-
glio sarebbe dire alla sua opera perché tutti i riferimenti ad Alberto
si concentrano nel Convivio®. I testi cui I’ Alighieri si riferisce “nomi-
natim” sono: il De intellectu et intelligibili di cui un brano piuttosto
lungo viene parafrasato e in parte tradotto alla lettera in Convivio
III vii 3; alla lettura del De intellectu deve essere ricondotta la men-
zione della teoria pitagorica sulla presenza dell’anima anche negli
esseri apparentemente inanimati presente in Convivio IV xxi 24; il
De natura locorum et de proprietatibus elementorum usato in Convivio
III v 2 relativamente alle caratteristiche della linea equinoziale’;

3 Si cita il Convivio (d’ora in poi anche: Conv) dall’edizione critica a cura di
Franca Brambilla Ageno, Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll,, il cui testo adottato
in DANTE ALIGHIERI, Opere. Volume secondo. Convivio, Monarchia, Epistole, Egloge, G.
Fioravanti et al. (a cura di), Mondadori, Milano 2014.

4 «Pittagora volse che tutte (le anime) fossero d'una nobilitate, non solamen-
te le umane, ma con le umane quelle degli animali bruti e delle piante e le for-
me delle minere e disse che tutta la differenza era delle corpora». Cfr. ALBERTUS
Magnus, De intellectu et intellegili, S. Donati (ed.), Aschendorff, Miinster i.W. 2025
(Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/2B), I, tr. 1, cap. 5, p. 8,11-15:
«Nec est verum quod dixit Pythagoras omnes animas esse intellectuales et omnia
corpora esse animata, nec motus, sensus vel intellectus posset exequi, inquit, ani-
mam in quibusdam corporibus ob materie gravitatemn.

5 «Credo che questo cerchio, secondo ch’io intendo per le sentenze degli
astrologi e per quello di Alberto della Magna, nel libro Della natura dei luoghi e
delle proprietari delli elementi [...] dividerebbe questa terra discoperta dal mare
Oceano». Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De natura loci, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff,
Miinster i.W. 1980 (Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), tr. I, cap. 7, 12, p.
16,50-52; 93-96; Pp. 20-21; ALBERTUS MAGNUS, De causis et proprietatum elementorum,
P Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miinster i.W. 1980 (Alberti Magni Opera omnia.
Editio Coloniensis, V/2), tr. I, cap. 4, p. 57,23-25. In realta che I'emisfero australe
al di sotto della linea equatoriale sia occupato dall’'Oceano ¢ opinione riportata ma
non condivisa da Alberto.



Dante lettore di Alberto Magho 3

la parafrasi ai Meteorologica, con un rimando preciso in Convivio
IV xxiii 13 al quarto libro per quando riguarda la fisiologia della
vecchiaia estrema (senium)°. Quanto ai testi di Alberto non cita-
ti espressamente ma il cui utilizzo ¢ accertabile dal contesto, sia
pure con diversi gradi di probabilita, abbiamo: Convivio IV xxi 9
dove Dante cita la terza proposizione del Liber de causis («Omnis
anima nobilis habet tres operationes,nam ex operationibus eius
est operatio animalis, intellectibilis et divina»’) in una traduzione
che ¢ vicinissima al testo originale (“Ogni anima nobile ha tre ope-
razioni, cioé animale, intellettuale e divina™), ma lo é altrettanto a
quella presente nel De natura et origine animae di Alberto Magno:
«Tres haec anima nobilis habet operationes, divinam vide licet et
intellectualem et animalem»®. L'uso del termine “intellettuale”
(Dante) — “intellectualis” (Alberto) al posto del piu raro “intel-
lectibilis” del Liber pud essere buon indizio di una dipendenza del
Convivio dal De origine tanto piti che Dante, come Alberto, applica
all’anima umana quello che il Liber riferiva invece alle anime divine
che muovono i cieli. Un indizio piu cogente si ha quando Dante
riporta il nome e la dottrina di un autore non solo “inventato” da
Alberto, ma citato in un solo testo di Alberto, e lo fa nel medesimo
contesto di Alberto. E il caso del misterioso Dionysius academicus
cui si fa riferimento in Convivio II xiii 5 e che avrebbe sostenuto
insieme a Socrate e a Platone la produzione delle anime umane
da parte delle stelle®. Dionigi compare esclusivamente nella ter-

6 «La quarta etade si ¢ senio, che s’apropia al freddo e all'umido secondo
che nel quarto della Metaura scrive Alberto». Cfr. ALBERTUS MAGNuS, Meteora, P.
Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miinster i.W. 2003 (Alberti Magni Opera omnia. Edi-
tio Coloniensis, VI/1), tr. I, cap. 13, p. 227,19-21, «In ultima aetate abundat frigidi-
tas cum humido».

7 A.ParTIN, Le Liber de Causis. edition établie d aide de 9o manuscripts avec intro-
duction. et notes, «Tijdschrift voor Filosofie» 28 (1966), pp. 90-203: 51I.

8 Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De natura et origine animae, B. Geyer (ed.), Aschen-
dorff, Miinster 1. W. 1955 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XII),
tr. I, cap. 2, p. 21,26-28.

9 «Quanto alla [...] generazione sustanziale tutti li filosofi concordano che
li cieli sieno cagione, avegnaché diversamente questi pongano, quali da li motori
[...] quali da esse stelle si come Socrate e anche Plato e Dionisio Accademico»
Conv I xiii 5.



4 Gianfranco Fioravanti

za parte della parafrasi albertina de De somno et vigilia dedicata ai
sogni*. Ancora piu significativo il caso di Convivio II xiii 21-22: qui
Dante accenna alla teoria dei vapori caldi che si elevano nell’atmo-
sfera e da se stessi si inflammano, cita Albumasar che 1li considera
come effetti della azione disseccante di Marte e pronostici di scon-
volgimenti politici e porta ad esempio quanto dice Seneca della
apparizione nel cielo di una palla di fuoco al tempo della morte
di Augusto™. In realta, nonostante il rimando ai Meteorologica (si
come nel primo della Metaura ¢ diterminato) Dante ha presente
non gia il testo aristotelico e nemmeno le Quaestiones naturales,
ma la parafrasi di Alberto™. Piti complesso ¢ il caso di Convivio
I iii 6 dove a dimostrazione che I'orbita della luna ¢ inferiore a
quella del sole e a quella di Marte si rimanda ad una osservazione
fatta da Aristotele e da lui stesso riportata nel secondo libro del De
coelo: «Si come per testimonianza d’Aristotele sapemo, che vide
con gli occhi, secondo che dice nel secondo Di Cielo e Mondo, la
luna essendo nuova, entrare sotto a Marte dalla parte non lucente
e Marte stare celato tanto che raparve dall’altra parte lucente del-

10 «Plato autem et Socrates praeceptor eius, sed et illius praeceptor in
philosophia Dionysius Academiae praecipuusn Stoicorum, dicunt concorditer
omnes a comparibus stellis animas descendisse» ALBERTUS MAGNUS, De somno et
vigilia, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, IX), tr. I,
cap. 4, p. 187b.

11 «Marte dissecca e arde le cose [...] e questo ¢ quello per che esso appare affo-
cato di colore, quando piti, quando meno secondo la spessezza e raritade de li vapori
che 1seguono, li quali per loro medesimi molte volte si accendono, si come nel pri-
mo della Metaura ¢ diterminato. E pero dice Albumasar che 'accendimento di que-
sti vapori significa morte di regi e trasmutamento di regni. E Seneca dice pero che
nella morte di Augusto imperatore vide in alto una palla di fuoco» (Conv II xiii 22).

12 Cfr. ALBERTUS MAGNUS, Meteora, I, tr. 3, cap. 5, pp. 25-29: «Dicunt (scil.
Commentatores Centiloquii) quod secunde stelle sunt effectus stellarum in vapo-
re ignito et elevato sicut in comete, assub et huiusmodi. Hoc etiam innuit Albuma-
sar in libro De coniunctione planetarum, libro octavo, differentia prima ubi tangit
qualitatem scientie individuorum superiorum que est super meteora superiora
sicut ignis, assub et habentes comas, et omnia hec ex una materia ponit generari
ex fortitudine solius Martis sine omni alia stella [...] Vult tamem Albumasar quod
etiam ista aliquando mortem regum et principum significat propter dominium
Martis»; Ivi, I, tr. 4, cap. 9, p. 40,10-11: «Unde Seneca dicit quod circa excessum divi
Augusti vidit speciem pileae ignis».



Dante lettore di Alberto Magno 5

la luna ch’era verso occidente». I Convivio riproduce abbastanza
fedelmente il testo aristotelico (De coelo 11, 12, 292 a 3-6) nella tra-
duzione dall’arabo di Gerardo da Cremona («Nos enim vidimus
lunam, et erat secundum medietatem intrans sub stella Martis, et
occultavit Martem eclipsando (occidit Mars) a nobis ab eo quod
sequitur nigredinem lune; deinde apparuit et exivit ab eo quod
sequitur albedinem lune») ma nell’ultima parte lo contamina chia-
ramente con la parafrasi di Alberto: «Et oriebatur Mars ex parte
illuminati in luna versus occidentem»*.

Come Dante legge Alberto? Quanto abbiamo visto conferma
cio che avevo gia rilevato per Dante lettore Aristotele: egli legge
i testi direttamente, e questo ¢ un ulteriore motivo per abbando-
nare l'idea che egli, almeno all’altezza del Convivio, e almeno per
quanto riguarda i testi tecnicamente filosofici, usasse florilegia,
compilazioni o comunque fonti secondarie™. Come lo usa? Nella
maggior parte dei luoghi da noi individuati il ricorso ad Alberto
non implica un particolare impegno teoretico. Piuttosto essi sono
utilizzati per costruire alcune di quelle dossografie filosofiche ab-
bastanza presenti nel Convivio (Socrate, Platone, Dionigi Accade-
mico, Avicenna, Algazel, Pitagora per la produzione delle forme
sostanziali, nello specifico dell'uomo le anime; Tolomeo, Albuma-
sar, Seneca per le cause e la natura dei “fuochi” che si accendono
nella atmosfera)”. C’¢ pero una notevole eccezione: il ricorso al

13 ALBERTUS MAGNUS, De coelo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
1971 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/5), II, tr. III, cap. 13, ed.
Hossfeld, p. 171, 1. 56-57.

14 Chi continua per forza d’inerzia a parlare di un uso da parte di Dante di
questi ipotetici mezzi di trasmissione del pensiero filosofico continua a non speci-
ficarne titoli, datazione e diffusione. Per il momento non mi sembra che abbiamo
qualcosa di piu delle ormai famosissime Auctoritates Aristotelis e ho la presunzione
di aver mostrato analiticamente (G. FioravanTi, «Come dice il Filosofo»: Dante e la
littera di Aristotele, «Italianistica» 48/1 [2019], pp. 11-50) che quasi sempre, anche
quando le citazioni dantesche sembrano ricalcare quelle delle Auctoritates, il rap-
porto con il testo aristotelico ¢ senza mediazioni. In ogni modo mi sento di affer-
mare con una certa sicurezza che non si danno compendi e florilegi di Alberto.

15 Cfr. G. FioravanTi, Dossografie filosofiche nel Convivio di Dante, in A. Pa-
LazZz0 (a cura di), L’Antichitd classica nel pensiero medievale, Atti del Convegno della
Societa Italiana per lo studio del pensiero medievale, Trento 27-29 settembre 2010,



6 Gianfranco Fioravanti

De intellectu et intelligibili. In questo caso non si tratta di un obiter
lectum, ma possiamo quasi vedere Dante chino sul testo di Alberto
fino a farne almeno in parte la traduzione per assimilarne meglio
il contenuto filosofico:

E di cio sensibile essemplo avere potemo dal sole; vedemo la luce
del sole, la quale ¢ una, da uno fonte derivata, diversamente dalle
corpora essere ricevuta, si come dice Alberto in quello libro che
fa dello Intelletto che certi corpi per molta chiaritade di diafano
avere in sé mista, tosto che il sole li vede diventano tanto luminosi
che per multiplicamento di luce in quelli ¢ il loro aspetto vincente
e rendono agli altri di sé grande splendore, si come ¢ I'oro e alcuna
pietra. Certi sono che per essere del tutto diafani non solamente
ricevono la luce, ma quella non impediscono, anzi, rendono lei del
loro colore colorata nelle altre cose. E certi sono tanto vincenti
nella purita del diafano che divengono si raggianti che vincono
I’armonia dell’occhio non si lasciano vedere senza fatica del viso®.

Est autem in intelligibilibus diversitas que est in coloribus compa-
ratis ad visum. Propter enim multam victoriam et permixtionem
perspicui clari in corporibus terminatis videmus colores in luminis
adventu effici scintillantes et spargentes lumen ad illuminationem
aliorum. et aliquando, si fere in toto sit perspicuum corpus colo-
ratum, si lumen superveniat, colores illi colorant alia corpora sibi
opposita ... Quaedam autem sunt ita vincentia in puritate diaphani
quod adeo radiantia efficiuntur quod vincunt harmoniam oculi et
videri sine magna difficultate non possunt”.

Ma pur nel rapporto strettissimo con questo passo di Alberto
Dante dimostra la sua liberta di utilizzare testi e dottrine in funzio-
ne delle proprie esigenze. L'immagine della diversificazione della
luce a seconda della diversa disponibilita dei corpi a riceverla, che
nel testo di Alberto era applicata alla diversita degli oggetti di co-
noscenza, diventa nel Convivio figura di come il Bene, rimanendo

(Féderation Internationale des Instituts d’Etudes médiévales, Textes et études du
Moyen Age, 61), Brepols, Porto 2011, pp. 267-278.

16 Conv III vii 3-4.

17 ALBERTUS MAGNUS, De intellectu, I, tr. 3, cap. 2, p. 25,33-46.



Dante lettore di Alberto Magno 7

unico, viene pitl o meno partecipato diffondendosi lungo la scala
degli esseri. Non per nulla, prima di citare Alberto Dante aveva ci-
tato, anche questa volta traducendo direttamente, la proposizione
19 (20) del Liber de causis che espone questo modello di rapporto
tra 'Uno-Bene e il molteplice che da esso deriva®. Ma, al di la
dell'immagine, quando Dante presenta la scala degli esseri che ac-
colgono diversamente ['unica bonta divina irraggiante su di loro
a seconda del diverso grado di immaterialita (sostanze separate,
anime umane, animali, minerali) egli ricorre, senza citarlo, ad un
capitolo precedente del De intellectu (Unde provenit generum ani-
me diversitas) dove ¢ presente 'esempio della luce solare, assente
nel brano del Convivio™, e con tutta probabilita anche al De natura
et origine anime*'. Cosi, con un lavoro a bricolage sui testi pit di-
chiaratamente emanazionistici di Alberto Dante inserisce 1'elogio
della donna amata-Filosofia in un grandioso affresco cosmologi-
co-metafisico di ascendenza neoplatonica.

C’¢ un altro campo in cui si puo rintracciare un rapporto tra
il Convivio ed i commenti-parafrasi di Alberto, un rapporto questa
volta non di contenuti, ma di struttura. E stato affermato che la pre-
senza nel Convivio di passi in cui si trattano argomenti non collegati
alla littera delle canzoni ¢ un segno di come Dante si discosta dagli
schemi propri del commento letterale tardo medievale*. In realta
queste apparenti divagazioni sono presentate come necessarie, o
anche soltanto utili, e sempre in rapporto con linea principale indi-

18 Conv III vii 2: «Onde scritto ¢ nel Libro delle cagioni: La prima bontade
manda le sue bontadi sopra le cose con uno discorrimento. Veramente ciascuna
cosa riceve da quello discorrimento secondo lo modo della sua vertt e del suo
essere»; Liber de causis, prop. XIX (XX): «Prima enim bonitas influit bonitates super
res influxione una. Verumtameen unaquaeque rerum recipit ex illa influxione se-
cundum modum sue virtutis et sui esse» (PATTIN, Liber de Causis, p. 89).

19 ALBERTUS MAGNUS, De intellectu, I, tr. III, cap. 5, p.

20 «Quae in ipsa prima causa indistincta sunt, procedentia ex ipsa distinguun-
tur secundum esse et essentias et species diversas, sicut radii a sole venientes in
aera in vitrum clarum et vitrum coloratum diversum esse et species accipiunt»
(ed. Donati, p. 9, 1l. 8-12).

21 ALBERTUS MAGNUS, De natura et origine anime, tr. I, cap. 3, p. 6.

22 Cfr. Z. Baraxski, Sulla formazione intellettuale di Dante: alcuni problemi di
definizione, «Studi e problemi di critica testuale» 90/ 1 (2015), pp. 31-54.



8 Gianfranco Fioravanti

cata dal commento al testo, linea a cui si deve comunque tornare:
nell'intenzione di Dante I'argomentazione lungi dall’esser stata ab-
bandonata, ne ¢ stata invece rafforzata. Alcuni esempi:

—  Convivio 11 viii 7: «Ma perd che della immortalita dell’anima
€ qui toccato, faro una digressione ragionando di quella per-
ché di quella ragionando sara bello terminare lo parlare ... II
ix 1 ritornando al proposito dico»

—  Convivio IIl ix 6-x 1: la lunga trattazione del senso della vista,
del suo funzionamento e delle sue disfunzioni a commento
dei versi 77-80 della canzone Amor che ne la mente mi ragiona
(Tu sai che 1 ciel sempr’é lucente e chiaro / e quanto in sé
non si turba gia mai / ma gli occhi nostri per ragioni assai
/ chiaman la stella talor tenebrosa) si conclude cosi «Parten-
domi da questa digressione che mestiere ¢ stata a vedere la
veritade ritorno al proposito e dico che [...]».

— Convivio IV vi 1: «Ragionato della imperiale autoritade (iv
1-v 20) oltre si conviene la mia digressione a vedere di quella
del Filosofo»; IV vii 1: «Poi che veduto ¢ quanto ¢ da riverire
I'autoritade imperiale e la filosofica [...] (IV vi 2-17) ¢ da ri-
tornare al diritto calle dello inteso processo».

—  Convivio IV xxiv 19: «Ma pero che lungo ¢ stato lo capitolo
per le utili digressioni che contiene, per I’altro capitolo Ialtre
cose sono da ragionare»™.

Come ¢ noto il procedimento per cui alla spiegazione del testo
commentato si affiancano passi in cui ci si allontana momentanea-
mente dalla littera ma solo per renderla maggiormente intelligibile
inserendola in un pitt ampio contesto (a volte, ¢ vero, forse troppo
ampio) ¢ proprio delle parafrasi aristoteliche di Alberto: un segno
quasi inequivocabile che Dante lo ha avuto presente ¢ che Alberto
chiama questi excursus digressiones e la parola “digressione” entra per

23 In un caso (quello della trattazione dei diversi significati di irriverenza e
non riverenza) lo stesso Dante giustifica la necessita delle digressioni. Cfr. Conv
IV vii 10: «Io che al volto di tanti aversari parlo [...] non posso lievemente parlare,
onde, se le mie digressioni sono lunghe, nullo si meravigli».



Dante lettore di Alberto Magno 9

la prima volta nella lingua italiana proprio con le digressioni del Con-
vivio**. Credo dunque che non dovremmo nemmeno insistere troppo
su di una presunta natura ibrida del Convivio. E vero che esso non ri-
sponde a tutti i canoni del commento scolastico, ma semplicemente
perché li travalica. Questo sia per la profonda diversita del pubblico
cui voleva rivolgersi, sia soprattutto per la prepotente presenza del-
la individualita dell’autore, con i suoi rimandi autobiografici, i suoi
ideali e le sue invettive, tutte cose rigorosamente assenti dalla pro-
duzione filosofica degli Studia®. Cid non toglie che a mio avviso il
Convivio abbia una struttura unitaria, e che essa sia fondamentalmen-
te argomentativa. Ne ¢ una spia l'uso dei termini “ragionare”, “ra-
gionato”, “mostrare”, “mostrato” (cioé dimostrare, dimostrato) che
concludono alcuni di quegli excursus che a prima vista potrebbero
sembrare davvero rientrare nel genere della compilatio: ad esempio la
lunga trattazione del numero dei cieli (Convivio IL iii 1-12: «E cosi rico-
gliendo cio che ragionato ¢ pare che dieci cieli sieno» e la trattazione

24 Non sono dunque d’accordo con uno studioso di Dante sia pure del calibro
di Zygmunt Baranski quando afferma che mentre le digressiones di Alberto Magno
«are closely connected to and controlled by the text being glossed [...] conversely
in the Convivio the digressions are rarely higlighted and they regularly depart
from the ostensible subject of the canzoni under analysis». Z. BAraxski, “Oh, come
¢ grande la mia impresa” Notes towards Defining Dante’s Convivio, in . MEIER (ed.),
Dante’s Convivio or How to Restart a Career in Exile, Peter Lang, Oxford et al. 2018,
Pp. 9-26: 15, nota 15.

25 Sulle tecniche retorico stilistiche usate da Dante in queste parti, diciamo
cosl, affettive del Convivio ha scritto pagine fondamentali e assai equilibrate Andrea
Mazzucchi. (A. MazzuccHi, Convivio, in R. REa, J. STEINBERG (a cura di), Dante,
Roma, Carocci 2021, pp. 55-78). Richiamare I'attenzione ed esercitare 'analisi su
strutture formali non riducibili alle tecniche del commento scolastico ¢ sicura-
mente un antidoto contro il rischio che il Convivio rimanga «riserva di caccia esclu-
siva per esperti di filosofia medievale». Ma con alcuni limiti. Infatti né le invettive
“derisive”, pure presenti nel testo, e neppure una presunta dissimulatio rintraccia-
bile sotto gli elogi della liberalita di Guido da Montefeltro, Bertram del Born, Sa-
ladino ed altri giustificano la presentazione del Convivio (anche se solo del quarto
trattato) come un’opera satirica (cfr. A. Camozz1 Pistoja, Il quarto del Convivio. O
della satira, «Le Tre Corone. Rivista Internazionale di studi su Dante, Petrarca,
Boccaccio» 1 (2014), pp. 27-53). Si ha I'impressione che a volte il moltiplicarsi di
analisi particolari sempre piu raffinate di cui certo necessita un testo complesso
come il Convivio faccia perd dimenticare la sua unita di fondo, lo scopo che perse-
guiva ed il pubblico cui era programmaticamente rivolto.



10 Gianfranco Fioravanti

delle due ineffabilitadi (Convivio Il iv 1: «Quando ragionate sono le
due ineffabilitadi di questa materia convienesi procedere a ragionare
le parole che narrano la mia insufficienza». Gli stessi rapporti di somi-
glianza tra cieli e scienze cui sono dedicati ben due capitoli, il xiii e il
xiv del secondo libro sono definiti “ragionate similitudini” (Il xv 1) e
il lungo excursus sul moto del sole intorno alla terra, che si conclude
con una invettiva tutta dantesca (Convivio III v 22) viene presentato
come necessario alla “perfetta intelligenza” del verso 19 della secon-
da canzone («Non vede 1sol che tutto il mondo gira»)*.

Dove: Negli ultimi decenni sono stati numerosi i contributi volti
a dare un panorama della cultura fiorentina ai tempi di Dante sia
sul versante laico, in volgare e comunale, per intenderci Brunetto
Latini e Bono Giamboni, che su quello sovranazionale e latino delle
scuole conventuali. Per quel che riguarda questo secondo settore
Anna Pegoretti, Sylvain Piron e Sonia Gentili solo per fare alcuni
nomi, e con loro una équipe di giovani studiosi hanno ripreso e
ampliato il lavoro pioneristico del Davis ricostruendo fin dove pos-
sibile non solo il patrimonio librario dei Conventi fiorentini tra fine
"200 ed inizi "300, con particolare riguardo a quello francescano di
Santa Croce, ma anche le sue linee di utilizzazione e di fruizione;
hanno cioe individuato e continuano a lavorare sui codici che i vari
frati possedevano e magari annotavano per la preparazione delle
loro attivita di insegnamento e che trasmettono fino a noi: non solo
testi di auctores teologici, filosofici, letterari, ma anche lectiones e di-
sputationes, ordinarie e de quolibet prodotte per dir cosi in loco. I due
volumi Dante e il suo tempo nelle biblioteche fiorentine, costituiscono
un risultato impressionante di queste indagini. Impressionante, ma
non definitivo perché la ricerca continua: un vero work in progress.
Dante, pur essendo stato alla scuola di Brunetto, sembra essere sta-
to maggiormente attratto dalla cultura latina dei frati. Ce lo dice

26 Sulla presenza pervasiva dei termini “ragione”, “ragionare” nel Convivio
ha posto gia 'accento M. Tavoni, Convivio e De vulgari eloquentia: Dante esule,
filosofo laico e teorico del volgare, «<Nuova Rivista di Letteratura Italiana» 17/1 (2014),
Pp- 11-54: 17-20 seguito da Andrea Mazzucchi che ha sottolineato inoltre come il
Convivio si distanzi sul piano sintattico testuale dalle strutture dell’enciclopedismo
medievale latino e volgare, che ha come fine la esposizione e non la dimostrazione
(MazzuccHi, Convivio, pp. 59-61).



Dante lettore di Alberto Magho 11

ovviamente lui stesso con il troppo famoso accenno alle scuole de’
religiosi, ma ce lo dicono anche i termini filosofici e soprattutto i
“frammenti” aristotelici presenti nella Vita Nova. Dante aveva potu-
to sentirli e leggerli nei commenti alla Sentenze dei lettori fiorentini
a lui contemporanei (Pietro delle Travi, Giacomo da Tresanti) riu-
tilizzandoli poi, come ha dimostrato Lorenzo dell’Oso, in un con-
testo non pitl tecnicamente teologico, ma lirico amoroso. Tra i libri
presenti nei conventi fiorentini verso la fine del "200 e I'inizio del
’300 non c’¢ perod alcuna traccia del De caelo, o del De intellectu, o del
De somno o dei Meteorologica di Alberto Magno, né a Santa Croce (e
anche nell'inventario quattrocentesco del convento francescano la
presenza di Alberto ¢ modesta) né dove ci aspetteremo maggior-
mente di trovarli, a Santa Maria Novella.

Dove allora? Dobbiamo cosi inevitabilmente addentrarci nella
storia e nella geografia dell’esilio. Ora quando si oltrepassa il limi-
te dei dati oggettivamente indiscutibili, le ipotesi di dove collocare
geograficamente e temporalmente i diversi luoghi toccati dal “ghi-
bellin fuggiasco” sono sempre state e sono a tutt’oggi oggetto di
valutazioni discordi. Questa discordia ha ovviamente coinvolto an-
che luogo e data di composizione di alcune opere o parti di opere
di Dante, nel nostro caso il Convivio, cioé il contenitore nella sua
interezza di tutti i riferimenti dottrinali ad Alberto. In questi anni
abbiamo assistito ad una reazione nei confronti di recenti biografie
di Dante bollate come romanzate, in realta biografie che avevano
I'ambizione di colmare le lacune documentarie sulla base di un
accurato sfruttamento del contesto in cui pure le lacune stesse si
trovano inserite. Mi sembra cosi che si sia affermata una tenden-
za assimilabile alla teoria del restauro per cui le parti considerate
perdute di un affresco devono essere semplicemente indicate con il
bianco della calce, fino a parlare, nel caso di Dante, di biografia solo
“possibile”, fino al fatto che confesso mi ha stupito per cui in due
delle ultime biografie edite da dantisti insigni quasi non compare il
nome di Bologna. Nel loro recentissimo libro, Vite nuove. Biografia
e autobiografia di Dante”” Elisa Brilli e Giuliano Milani propongono

27 E. BriLLi, G. MiLaNI, Vite nuove. Biografia e autobiografia di Dante, Carocci,
Roma 2022.



12 Gianfranco Fioravanti

un approccio diverso e assai interessante alla vexata questio, facen-
do vedere come molti dei dati considerati oggettivi, quando basati
sulle affermazioni di Dante, riflettono esperienze diverse che Dan-
te ha organizzato in momenti diversi per rappresentare sé stesso,
dall’esule perseguitato al profeta riformatore (da qui il plurale Vite).
Ovviamente in questa prospettiva il problema della specifica geo-
grafia compositiva delle varie opere perde di interesse, tanto che
Elisa Brilli in un altro contributo, che ha pero la stessa allure del
libro, colloca la risposta nel possibile. «Is the De vulgari Eloquentia
necessary linked to Bologna (as Carpi and Santagata argues in the
footsteps of Tavoni) or it is merely a possibility, as are other places
in Romagna, Treviso or Venice (as Inglese contends)?»**. Certo che
la composizione bolognese del De vulgari non ¢ un fatto necessa-
rio, ma Venezia, Treviso, altri luoghi della Romagna (Forli? Cese-
na? o che altro?) sono tutti egualmente possibili? Sostituiamo uno
dei termini della coppia troppo filosoficamente connotata necessa-
rio-possibile con qualcosa di pit adatto alla materia trattata: proba-
bile. Come infatti & stato autorevolmente detto, la ricerca storica
¢ simile ad una indagine giudiziaria che in mancanza della prova
provata va in caccia di indizi. Risulta allora chiaro che non tutte le
risposte ad un problema di datazione o di collocazione geografica
sono egualmente probabili e inoltre che accanto al piti 0 meno pro-
babile esiste anche I'improbabile. Ora ritengo altamente improba-
bile che Dante abbia scritto il Convivio nei pochi mesi di soggiorno
presso gli Ordelaffi o nella tappa veronese sotto la protezione di
Bartolomeo della Scala. A Forli e a Verona, nei primi anni dell’esilio
Dante andava come uomo di parte, come rappresentante della pars
Alborum, forse per cercare appoggi politici e militari, non come un
visiting professor in anno sabbatico per portare avanti il suo lavoro
intellettuale. Ma anche ammettendo che egli vi avesse iniziato il
lavoro ¢ del tutto fuori questione che vi avrebbe incontrato Alberto
Magno. Dopo la cosiddetta battaglia della Lastra e il definitivo al-
lontanamento dalla pars Alborum ¢ invece piu che plausibile il ritor-

28 Cfr. E. BriLLy, Dante’ Biography and Historical Studies, An Ouverture, in Fo-
rum. Dante and Biography, coordinated by Elisa Brilli, «Dante’s Studies» 136 (2019),
PP- 133-142: 134.



Dante lettore di Alberto Magno 13

no di Dante ad una “libera” attivita intellettuale cui puo collegarsi
I'esercizio degli officia libertatis garantitogli da Moroello Malaspina.
Ma la lettura del De intellectu nelle rocche malaspiniane della Lu-
nigiana ¢ improbabile quasi quanto la relazione amorosa di Dante
con Alagia Fieschi immaginata da Marco Santagata nel suo ultimo
romanzo dantesco. L'ipotesi che, anteriormente al soggiorno luni-
gianese, nel biennio 1304-1306 Dante sia stato a Treviso ospite di
Gherardo da Camino e che qui dunque abbia composto i primi tre
libri del Convivio, ¢ stata riproposta recentemente, e sia pure con il
punto interrogativo. Ma anche per Treviso valgono le osservazioni
fatte per Forli, Verona o la fortezza di Mulazzo. In uno dei suoi
ultimi interventi Zygmunt Baranski ha enunciato un fondamentale
“caveat” per quel che riguarda la collocazione geografica della for-
mazione culturale di Dante:

Fino a quando non sapremo molto di pit degli interessi culturali
dei vari centri in cui Dante visse e attraverso i quali passo, continua
ad essere formalmente impossibile, ad eccezione della sua citta na-
tale, avanzare proposte con un minimo di certezza su cio che il
poeta potrebbe aver appreso in altri luoghi®.

Sono pienamente d’accordo. La regola pero vale anche, per dir
cosi, al negativo. Degli interessi culturali della Verona scaligera,
della Forli di Scarpetta, della Treviso di Gherardo, della Lunigiana
di Moroello se non sappiamo tutto, sappiamo pero abbastanza per
escludere che vi fosse da qualche parte presente Alberto Magno.
Possiamo dunque pensare che Bologna sia qualcosa di pit di una
fata morgana incantatrice e ingannatrice di studiosi un poco sprov-
veduti; presumendo che qui e non altrove Dante abbia incontrato i
testi del teologo domenicano, la nostra proposta va sicuramente ol-
tre il minimo di probabilita richiesto. Interroghiamoci dunque sulla
presenza dei testi di Alberto a Bologna. Gli interessi degli studiosi
si sono rivolti principalmente alla Biblioteca del convento dome-
nicano di San Domenico per cui disponiamo di due inventari, uno

29 Z.BARAKSKI, «E misimi a leggere» (Conv. II xii 2). Appunti e riflessioni (anche per-
sonali) su «Dante lettore» nel Convivio e dintorni, in S. NoBILI (a cura di), Dante lettore.
«Letture Classensi» vol. 52, Ravenna, Longo, pp. 57-93: 76.



14 Gianfranco Fioravanti

anonimo risalente agli anni 70-80 del XIV secolo e uno compilato
dall'umanista Fabio Vigili agli inizi del Cinquecento®. Il primo re-
gistra quasi tutte le opere di Alberto Magno®'. Purtroppo su que-
sto patrimonio non abbiamo studi che, come quelli per Firenze, ci
diano un panorama degli scritti e degli autori che vi erano effetti-
vamente presenti gia nei primi anni del 1300. Le ricerche sui codi-
ci di Santa Croce sono state facilitate dal fatto che gia nel 17 essi
erano stati trasferiti in massa dal granduca Leopoldo nella Biblio-
teca Medicea Laurenziana. Essi si sono cosi conservati senza con-
sistenti dispersioni. Per Bologna le cose sono andate diversamente;
tra confische napoleoniche e incamerazione da parte del regno di
Italia dei beni delle corporazioni religiose soppresse, la dispersione
dei codici ¢ stata notevole. Circa 170 codici attualmente posseduti
dalla Biblioteca Universitaria e da quella dell’Archiginnasio sono
riconoscibili come provenienti da San Domenico, ma, come nota
Letizia Pellegrini, sembrano superstiti soltanto i codici confezionati
0 acquisiti per essere incatenati nella grande libraria conventuale
(bellissimi codici da Biblioteca); tutto il resto della dotazione libra-
ria ha preso, magari al momento della soppressione, altre e finora
ignote vie rispetto all'incameramento da parte delle due bibliote-
che pubbliche®. Cioé sembrano mancare proprio ilibri d’uso, quel-
li che recano note di possesso e appunto di uso da parte dei frati. Su
questa direttrice la nostra ricerca di Alberto a Bologna finisce in un
vicolo cieco, almeno fino a quando si avra una équipe che, come
quella fiorentina affronti i problemi relativi al materiale esistente,
che, ci dice ancora Letizia Pellegrini, non ¢ poco”. Sappiamo pero

30 Cfr. G. MuraNo, I libri di uno Studium generale. L’antica libraria del Convento
di San Domenico di Bologna, «Annali di Storia delle Universita italiane» 13 (2009),
pp. 287-304.

31 Cfr. Murano, I libri, p. 293, n. 54.

32 Cfr. L. PELLEGRINI, La Biblioteca e i codici di San Domenico (secc. XIII-XV),
in R. LAMBERTINI (a cura di), Predicatores-doctores. Lo Studium generale dei Frati Pre-
dicatori nella cultura bolognese tra il 200 e il *soo0, Nerbini, Firenze 2008 (Memorie
domenicane n.s., 39) pp. 143-159: 155.

33 «Bologna ¢ un caso difficile. Straordinariamente documentato a tutti i li-
velli ¢ senz’altro molto studiato, ma davvero non lo ¢ abbastanza [...] Occorre-
rebbe sistematicita, fare controlli incrociati, produrre una sistematica schedatura
su database dei codici, trascrivere e schedare alcune centinaia di carte di archivio



Dante lettore di Alberto Magno 15

che a Bologna, alla fine del Duecento e agli inizi del Trecento, ¢
presente un mercato librario per quel che riguarda i testi medici e
filosofici. Sappiamo che a meno di dieci anni dalla condanna parigi-
na del 1277 sono presenti e vengono copiati, letti e utilizzati scritti
di Sigieri di Brabante e di Boezio di Dacia (i loro commenti al Liber
De causis e al De generatione compaiono nella biblioteca del medico
Tommaso d’Arezzo). Sappiamo che il De anima intellectiva di Sigieri
viene citato ampiamente a Bologna da un altro medico con forma-
zione filosofica, Antonio da Parma, prima del 1313, prima cioe che
a Parigi le posizioni sull'intelletto del filosofo brabantino fossero
rimesse in circolo da Giovanni di Jandun?®*. Antonio da Parma € una
figura centrale nell’ambiente dei medici-filosofi bolognesi almeno
per i primi due decenni del XIV. Nei suoi scritti egli ha ben presente
Alberto, citato nominativamente, e ne discute le dottrine, accettan-
dole o respingendole. Nelle questiones di Antonio sul De generatione
et corruptione Alberto viene chiamato in causa tre volte: la prima
relativamente al problema centrale se nel processo di aumento
corporeo ogni parte dell’organismo aumenti*. La seconda relativa-

[...] Spero vivamente che questa mole di codici e documenti [...] trovi studiosi
che possano dedicargli (!) il tempo che meritano» (Prez10s1, La Biblioteca e i codici,
pp. 158-159).

34 Nei suoi Dubia et remotiones eorum circa intellectum possibilem et agentem trat-
tando il problema della natura delle species cognitive Antonio scrive: «Dico ideo
quod Sugerius magnus nescivit determinare quid sint, immo dixit quod tu legas
in predicamentis si vis scire in quo praedicamento sint» (I'ultima frase ¢ una cita-
zione diretta dal De anima intellectiva). Il testo in A. ROBERT, Noétique et théorie de
la connaissance chez Angelo d’Arezzo. Edition de deux questions du Ms. VAT. LAT 6768
«Medievalia Philosophica Polonorum» 37 (2008), pp. 95-167: 117.

35 Cfr. Questiones de generatione et corruptione, 1, q. 6 Utrum quelibet pars aucti
st aucta, p. 193: «Dicunt quod iste partes differunt in hoc quod ille partes dicuntur
secundum formam que sunt partes officiales et organice [...] ut manus et pes, sed
ille dicuntur secundum materiam que sunt consimiles ut sunt os, caro et nervus.
Modo dicunt quod prime partes sunt que manent et non fluunt et refluunt. Et
ista est sententia Alberti» Il riferimento ¢ alla parafrasi del ALBERTUS MAGNUS, De
generatione et corruptione, P. Hossfeld (ed.), Aschendorft, Miinster i.W. 1980 (Alberti
Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), I, tr. III, cap. 8, p. 145. Le Questioni
sono state edite in G. FioravanTi, Le Questiones super De generatione et corrup-
tione di Antonio da Parma, «Documenti e studi sulla tradizione filosofica medieva-
le» XXXII (2021), pp. 161-238.



16 Gianfranco Fioravanti

mente alla necessita che ogni elemento possieda due qualita’®®. La
terza all'interno della discussione se la terra sia piu fredda dell’ac-
qua”. Nelle Questiones super tertium et quartum Meteotrologicorum An-
tonio rimanda ad Alberto quando discute della natura dei colori
dell’arcobaleno?®®, quando precisa il carattere attivo o passivo delle
quattro qualita fondamentali*>, quando tratta della natura com-
plessa del calidum naturale*. Alberto ¢ presente anche nell’opera
principale di Antonio, il Commentum alla prima fen del primo libro
del Canone di Avicenna (il testo che ebbe una grande fortuna fino
a tutto il Quattrocento) in relazione al problema del modo di pro-
duzione dello sperma, se esso sia un prodotto dei quattro umori o
delle membra (Questio utrum sperma separetur ab humoribus corpoti-
s)* e a quello della esistenza negli animali “superiori” una facolta,

36 Liber secundus, q. 1: Utrum ad omne elementum requirantur due qualitates
«Dicendum quod omne elementum requirit duas qualitates. Duplex autem causa
huius consuevit assignari: una quam assignat Albertus» (pp. 229-230). Il riferimen-
to ¢ a ALBERTUS MAGNUS, De generatione et corruptione, II, tr. I, cap. 9, p. 183.

37 Liber secundus, q. 2: Utrum terra sit frigidior aqua: «Dicunt quidam, sicut Al-
bertus, quod terra est frigidior aqua» (p. 233). Il riferimento ¢ a ALBERTUS MAGNUS,
De generatione et corruptione, I, tr. II, cap. 12, p. 185.

38 Liber tertius, q. 2: Utrum colores apparentes in yride sint veri colores: «Alii au-
tem dixerunt, sicut Albertus, quod illi colores yridis non sunt colores secundum
esse materiale coloris, sed sunt colores secundum esse formale». 1l riferimento
¢ alla parafrasi dei Meteorologica, ALBERTUS MAGNUS, Meteora, 111, tr. IV, cap. o,
p- 185,54-66.

39 ALBERTUS MAGNUS, Questiones de generatione et corruptione, IV, q. 1: Utrum
calidum et frigidum sic sint qualitates active quod non passive, et utrum humidum et sic-
cum sic sint passive quod non active : «Sed est advertendum quod licet calidum et
frigidum dicantur activa et humidum et siccum passiva hoc modo tamen magis
dicitur activum calidum quam frigidum, et declarat hoc Albertus ex pluribus» Il
riferimento ¢ alla parafrasi dei Meteorologica, ALBERTUS MAGNUS, Meteora, IV, tr. I,
cap. 2, pp. 212-213.

40 «Estautem advertendum quod hoc calidum naturale tripliciter potest con-
siderari, ut dicit Albertus et bene» Il riferimento ¢ alla parafrasi dei Meteorologica,
ALBERTUS MAGNUS, Meteora, IV, tr. I, cap. 4, p. 215,12. Le Questiones di Antonio sui
Meteorologica sono contenute nel ms. Ravenna, Biblioteca Classense 409, ff. 129ra-
137ra. | testi citati ai ff. 129vb, 132ra, 132vb.

41 Vedi gli argumenta ex auctoritate portati a favore della tesi che lo sperma
sia un derivato di tutte le membra: «Hoc enim declaratur auctoritate Avicenne
tertio Canonis [...] ibi enim ponit quod sperma est superfluitas ultimi alimenti



Dante lettore di Alberto Magno 17

la extimativa, capace di apprendere le intentiones non sensate (ovvero
di avere percezioni immediate di qualita che non sono conosciute
dai sensi, ad esempio I'agnello percepisce in maniera immediata
che il lupo ¢ per lui un pericolo, il pulcino che la chioccia ¢ per lui
una protezione)*. In entrambi i casi la posizione di Alberto viene
respinta: lo sperma non ¢ un prodotto delle membra e senso co-
mune, immaginazione e memoria bastano a render conto di tutti
i gradi di conoscenza diversi dal puro atto intellettivo. Di Alberto,
con riferimento alla parafrasi del XII libro della Metafisica («dicit ibi
Albertus») Antonio accetta invece la definizione secondo cui le in-
telligenze celesti sono arti che operano mediante I'intelletto se con-
siderate in rapporto alle realta sublunari, sono invece speculative
in quanto oggetto della nostra conoscenza («Intelligentie [...] sunt
quedam artes factive cum cognitione ut ista inferiora operantur,
dicuntur autem speculative in quantum nos de eis speculamur»)®.
Le opere di Alberto sono dunque ben presenti e ben accessibili a
Bologna nella prima decade del XIV secolo e questo mi sembra un
buon indizio per collocarvi il soggiorno di Dante negli anni 1304-
1306 e la stesura del Convivio almeno per i primi tre libri.

per omnes partes corporis distribuiti [...] idem etiam videtur velle Albertus». (cito
dal ms. [Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, ms.] Vat. lat. 4552, f.
32rb). Il riferimento & a ALBERTUS MaGNUS, Questiones de animalibus, E. Filthaut
(ed.), Aschendorft, Miinster 1. W. 1955 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Colo-
niensis, XII), 1. XV, q. 12, p. 266.

42 Cfr. G. FioravanTy, Edizione del Commento di Antonio da Parma al cap. 5 della
doctrina sexta della prima fen del primo libro del Canone di Avicenna, in E. Coba, C.
D’ANCONA4, S. Donati (eds.), Studies offert to Concetta Luna by her friends, colleagues
and pupils, «Studia graeco-arabica» 14/2 (2024), pp. 1025-1054: 1045.

43 Cito dal ms. [Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, ms.] Vat. lat.
4452, f. 351b. 1l riferimento ¢ alla parafrasi della Metafisica XI (=XII), cfr. ALBERTUS
Magnus, Metaphysica, B. Geyer (ed.), Aschendorff, Miinster i. W. 1964 (Alberti Magni
Opera omnia. Editio Coloniensis, XVI/2), II, tr. I, cap. 19, p. 506,60.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226014

pp. 19-37 (dicembre 2025)

Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno

Luca BiancHT

1. Il tema del mio intervento non ha nulla di nuovo. Nel sottoline-
arlo non mi riferisco banalmente al fatto che il problema generale
della relazione fra Alberto Magno e Dante, oggetto di questo con-
vegno, viene studiato da tempo e sta suscitando crescente interesse
da parte di ottimi specialisti’; intendo piuttosto ricordare che anche
il sottoproblema specifico di come Bruno Nardi* ha pensato quella

" Universita degli Studi di Milano. Le ricerche svolte per stendere questo con-
tributo sono state finanziate dal “progetto di Eccellenza” del Dipartimento di Fi-
losofia “Piero Martinetti” dell'Universita degli Studi di Milano (MUR 2023-2027).

1 Trainumerosi studi sul rapporto tra Dante e Alberto si vedano almeno C.
VasoLt, Otto saggi per Dante, Le Lettere, Firenze 1995 (Quaderni degli studi dan-
teschi, 9), pp. 103-116; G. FIORAVANTL, Dante e Alberto Magno, in A. GHISALBERTI (a
cura di), Il pensiero filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano
2001, pp. 93-102; M.E. MALGIERI, Dove «lesser di tutto suo contento giace». Note sulla
creazione mediata in Dante, tra il “Liber de causis” e Alberto Magno, <Medioevo» 46
(2021), pp. 95-120; L. STURLESE, Dante, Alberto il Grande e la filosofia degli Antichi, in
La biblioteca di Dante. Atti del convegno (Roma, 7-9 ottobre 2021), Bardi Edizioni,
Roma 2022 (Accademia Nazionale dei Lincei. Atti dei Convegni Lincei, 345), pp.
381-391; R. IMBACH, Dante et Albert le Grand, in P. ALLEGRETTI, ]. BERCHTOLD (éds.),
La bibliothéque de Dante. Le poéte au miroir de la tradition, M&tis Presses - Fondation
Martin Bodmer, Genéve 2023, pp. 205-214; M.E. MALGIERI, P. PORRO, Dante e l’es-
sere. Una ricognizione iniziale, in L. BIANCHI, S. PELIZZARI e A. TABARRONI (a cura di),
La “compiuta gioia”. Dante e la filosofia. Atti del XXV convegno di studi della Societa
Italiana per lo Studio del Pensiero Medievale (Udine, 9-11 dicembre 2021), Longo,
Ravenna 2024 (“Memoria del tempo”, 87), pp. 161-190: 179-190.

2 La letteratura su Bruno Nardi ¢ ampia e negli ultimi anni ¢ considerevol-
mente aumentata: una selezione aggiornata si trova in L. BiaNcH1, Bruno Nardi e
la tradizione aristotelica. Con un’inedita lettera di Nardi a Gemelli, in P. FALzZONE, M.
Lenzi (a cura di), Tra Rosmini e Gentile. Il Medioevo teoretico di Bruno Nardi, Edizioni
del Galluzzo, Firenze 2024 (“Carte e carteggi. Gli archivi della Fondazione Ezio

19



20 Luca Bianchi

relazione € gia stato indagato, sia allinterno della sempre piti am-
pia letteratura su di lui e sul suo apporto agli studi danteschi, sia
nell'importante articolo L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi
pubblicato nel 1985 da uno storico del calibro di Cesare Vasoli’.

Quest’ultimo lavoro offre una ricostruzione tuttora valida dello
sviluppo delle ricerche di Nardi su Alberto e la sua influenza su
Dante. Mi limitero quindi a qualche piccola glossa, che spero possa
servire a integrare il quadro proposto da Vasoli alla Iuce di quanto
nel frattempo abbiamo appreso — anche grazie all’analisi di mate-
riali inediti — sul percorso filosofico e storiografico di Nardi. Vasoli
ha giustamente rilevato che «il suo “approccio” all’opera di Alberto
avvenne [...] gradualmente, via via che gli si precisavano i caratte-
ri di fondo della crisi intellettuale del XIII°® secolo» e ha segnalato
che il primo saggio del 1922 — intitolato Raffronti fra alcuni luoghi di
Alberto Magno e di Dante e poi incluso nei Saggi di filosofia dantesca
(1930, 1967)* — propone «una valutazione ancora piuttosto limitati-
va dell’opera del maestro di Colonia»; che I'insistenza sullo «spre-
giudicato eclettismo» ma anche sulla minore originalita e coerenza
di Alberto rispetto al suo discepolo Tommaso lascia trasparire un
«“residuo” ancora irrisolto» della «formazione “neoscolastica™ di
Nardi; che nel corso degli anni Venti e Trenta «l richiamo a testi
albertini per I'illustrazione di molti passi danteschi tra i pit contro-
versi divent[a] sempre pit frequente e fondamentale»’.

Sarebbe difficile dir meglio, ma vale la pena di aggiungere qual-
che dettaglio. In primo luogo si ¢ spesso sostento, a ragione, che

Franceschini”, 28), pp. 140-164: 139-140, n. 1. Per le notizie essenziali sulla vita e
'opera di questo studioso ¢ preziosa la voce di P. FaLzoNE, Nardi, Bruno, in Dizio-
nario Biografico degli Italiani, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma 2012, vol.
77, Pp. 770-772.

3 C. VasoLi, L'immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi, in R. ImBacH, CH.
FLUELER (Hrsg.), Albert der Grife und die deutsche Dominikanerschule, «Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie» 32 (1985), pp. 45-64, poi ripubblicato in
Ip., Otto saggi per Dante, pp. 117-132.

4 B. Naror, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante [1922], ora
in Ip., Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1930 (poi ripubblicati in
seconda edizione nel 1967, da cui cito), pp. 63-72.

5 VasoLi, L'immagine di Alberto Magno, pp. 48-49 (ora anche in Ip., Otto saggi
per Dante, p. 120).



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magho 21

la tesi lovaniense del 1911 contiene in germe i temi poi sviluppati
da Nardi nell’arco di decenni. Proprio per questo mi pare significa-
tivo che Alberto vi sia quasi del tutto assente e non abbia ancora
alcuna fisionomia chiaramente distinguibile®. Nardi si limitava a
ricordare che intorno alla meta del Duecento si intraprese «un’e-
sposizione indipendente della vera e genuina filosofia di Aristote-
le» e commentava: «Alberto Magno si accinse, il primo, al difficile
lavoro, Tomaso gli tenne dietro e lo sorpasso». Siamo ancora a un
banalissimo Alberto “precursore” di Tommaso, e infatti poco dopo,
rimandando a De Wulf, il giovane Nardi scriveva:

In Alberto Magno la scuola agostinica [sic], gia impregnata di ele-
menti aristotelico-avicennistici, piega ancora pit verso Aristotele,
e prepara la via a Tomaso D’Aquino’.

In secondo luogo, sappiamo che, rientrato da Lovanio, Nardi ave-
va progettato una seconda tesi, da sostenere a Firenze con Giuseppe
Melli e volta a discutere la lettura che Rosmini aveva dato della con-
cezione aristotelica dell'intelletto e delle idee. I quaderni di appunti
stesi nel 1914-1916 in preparazione di questo lavoro mai portato a
termine — la tesi effettivamente discussa nel 1919 con Melli riguardava
Pietro D’Abano — sono ora leggibili nella bella edizione curata da Ste-

6 G. STABILE, Bruno Nardi storico della filosofia medievale, in R. IMBACH, A. Ma-
IERU (a cura di), Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento. Contributo a un
bilancio storiografico, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1991, pp. 379-390:
381-382, corsivi miei (ora anche in Ip., Dante e la filosofia della natura. Percezioni,
linguaggi, cosmologie, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2007, pp. 359-370:
362), ha osservato: «¢ impressionante notare come nella tesi di Lovanio [...] sia-
no gia tutti presenti in nuce i principali temi della ricerca successiva», precisando:
«la individuazione di un vero e proprio sistema filosofico di Dante costruito a
partire da premesse altre e decisamente diverse da quello tomista. L importanza
attribuita alle influenze, non solo averroiste, ma anche avicennistiche, neoplato-
niche, ebraiche, e la contemporanea individuazione in Alberto Magno del principale
mediatore di queste influenze». Credo che quest’ultima affermazione vada forte-
mente sfumata.

7 B. Naroi, Sigieri di Brabante nella “Divina Commedia” e le fonti della filosofia di
Dante, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica» 3 (1911), pp. 187-195 € pp. 526-545 (cito
da pp. 534-535); 4 (1912), pp. 73-90 € pp. 225-239. Su questo lavoro rimando a P.
FaLzONE, Bruno Nardi’s Leuven Degree Dissertation (1911) and the Uneasy Character of
Dante’s Philosophy, «Tijdschrift voor filosofie» 75 (2013), pp. 357-373.



22, Luca Bianchi

fania Pietroforte e, come ho avuto occasione di osservare di recente,
consentono fra Ialtro di comprendere un punto decisivo. Anche a di-
spetto di alcune esplicite dichiarazioni dello stesso Nardi, ¢ riduttivo
pensare che egli abbia seguito un percorso di ricerca perfettamente
lineare che, iniziato col problema del rapporto fra Dante e Sigieri,
lo porto a studiare la tradizione aristotelica e averroista nel medio-
evo, e successivamente nel rinascimento. Influenzato da Rosmini (il
cui peso nella sua formazione ¢ stato a lungo sottovalutato), Nardi
in realtd maturo ben presto un interesse specifico per il pensiero di
Aristotele e le interpretazioni che ne erano state date. E tuttavia non
fu nemmeno quest’interesse a spingerlo subito verso Alberto: colpi-
sce infatti che, diversamente da altri commentatori greci (Alessandro
di Afrodisia, Temistio, Simplicio), arabi (Avicenna, Averroe) e latini
(Tommaso d’Aquino), nei Quaderni Alberto non venga mai citato®.
La svolta quindi si ebbe col saggio del 1922, ma perché e come?
Diciamo anzitutto che quel saggio rappresenta senza dubbio una
novita rilevante rispetto al panorama italiano, ove I'interesse per la
filosofia di Dante era iniziato ben prima di quanto in genere si ri-
tenga; ma prima di quanto in genere si ritenga — cio¢ prima dell’en-
trata in scena di Leone XIII - si era diffusa anche I'immagine di un
Dante che “mette in versi” il pensiero di Tommaso. In un simile
contesto Alberto non poteva avere uno spazio autonomo ed era
ridotto a semplice maestro di Tommaso, dal quale veniva distinto
vuoi per un maggiore interesse verso le «scienze naturali»®, vuoi
per un orientamento pit aperto al platonismo™. Del resto anche chi

8 Cfr. S. PIETROFORTE (a cura di), Idee e intelletto. I quaderni di Nardi su Rosmini
e Aristotele, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2021 (Carte e carteggi. Gli archivi della
Fondazione Ezio Franceschini, 26).

9 Su questo insisteva ad esempio Onofrio Simonetti, che perd dava un giudi-
zio assai negativo sul maestro di Colonia, che a suo avviso sarebbe «nel vero sola-
mente erudito, compila e non esamina, facendo primeggiare la sottilita di forma e
di materia, di essenza e di esistenza, e trattando I'anima come un tutto podestativo,
e sempre in gotico e barbaro stile». Cfr. O. SIMONETTI, Filosofia di Dante contenuta
nella Divina Commedia esposta ed ordinata in modo scientifico, all'insegna di A. Manu-
zio, Napoli 1845, pp. 10-11 (COrsivo suo).

1o Cfr. E PALERMO, San Tommaso, Aristotele e Dante, ovvero della prima filosofia
italiana, Cellini, Firenze 1869, pp. 14-15. Su Palermo rimando a L. BiancHi, Tom-
maso d’Aquino “grecista”: intorno a un’ottocentesca immagine della filosofia italiana, in



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 23

precocemente rifiutd I'idea del Dante tomista di stretta osservanza
si accontento di fare timidi cenni al suo uso di Alberto: pronto a
riconoscere una pur vaga influenza della «scuola degli Averroisti»,
nel 1839 Pompeo Azzolino si limito a osservare che «dopo Boezio,
Dante trasse profitto dai libri di Alberto Magno di cui cita spesso
quello delle meteore»".

Se pero allarghiamo lo sguardo fuori d’Italia, va ricordato che
gia nel 1895 Paget Toynbee aveva pubblicato I'articolo Some Unak-
nowledged Obligations of Dante to Albertus Magnus ove indicava alcuni
luoghi paralleli e invitava a riconsiderare il debito del sommo poeta
verso lo studioso domenicano™; un debito che era stato ingiusta-
mente sottovalutato dalla critica anche a giudizio di Edward Mo-
ore, che volle sottolinearlo richiamandosi proprio a Toynbee nei
suoi Studies in Dante, pubblicati fra 1896 e 1917". Poiché all'inizio
del suo articolo del 1922 Nardi — in genere molto restio a menzio-
nare i suoi predecessori — cita Toynbee', credo si debba riconoscere
che egli non cred dal nulla ma sviluppo l'ipotesi di un’influenza di
Alberto su Dante: e la sviluppo in un modo tanto innovativo quan-

C. Crisciani, G. ZUcCOLIN (a cura di), “Verba et mores”. Studi per Carla Casagrande,
Aracne, Roma 2022 (Flumen Sapientiae, 18), pp. 393-407.

11 P. AzzoLiNo, Introduzione alla storia della filosofia italiana ai tempi di Dante per
la intelligenza dei concetti filosofici della Divina Commedia, s.e., Bastia 1839, p. 90. Su
questo testo rimando a L. BiancHI, dl primo filosofo del tempo suo»: il pensiero filosofi-
co di Dante nella storiografia italiana (1821-1921), in BIANCHI, PELIZZARI € TABARRONI
(a cura di), La “compiuta gioia”, pp. 245-261: 249-251; 254-255.

12 Cfr. P. ToynBeE, Some Unaknowledged Obligations of Dante to Albertus Mag-
nus, «Romania» 24 (1895), pp. 399-412, poi riprodotto in versione ampliata in Ip.,
Dante Studies and Researches, Methuen and Co., London 1902, pp. 38-55.

13 Si vedano in particolare E. MOORE, Studies in Dante. First Series. Scripture
and Classical Authors in Dante, Clarendon Press, Oxford 1896, pp. 13 e 130; Ip., Stud-
ies in Dante. Third Series. Miscellaneous Essays, Clarendon Press, Oxford 1903, p. 111,
ove, rinviando in nota a lavori di Toynbee, si afferma: «Albertus Magnus, who is
[...]similarly honoured by Dante, was a writer to whom he is very largely indebt-
ed on a great variety of subjects, though his obligations to him are rather scantily
acknowledged, according to our modern ideas».

14 Nardi si serve della traduzione italiana, e ricorda anche la segnalazione di
luoghi albertini nel commento alla traduzione tedesca della Commedia curata dal
Philalethes, cioe dal principe Giovanni di Sassonia: cfr. Narpi, Raffronti fra alcuni
luoghi di Alberto Magno e di Dante [1922], p. 63.



24 Luca Bianchi

to profondamente condizionato dai suoi orientamenti metodolo-
gici e teorici.

2. E noto che, sensibile alla polemica condotta dai neoidealisti con-
tro il “positivismo documentario” della scuola storica, Nardi esibi
un notevole scetticismo nei confronti delle «ricerche empiriche»
volte a cercare le «fonti» di Dante, proponendosi invece di ricostru-
ire «’ambiente spirituale» che permette di illuminare il significa-
to delle sue scelte teoriche”. Anche sul caso specifico ma decisivo
dell’origine dell’anima umana, Nardi polemizzo ben presto con
quanti, come Cornoldi e Poletto, avevano accostato le tesi del XXV
canto del Purgatorio a quelle dell’Aquinate. Tuttavia sappiamo che
inizialmente Nardi non rivolse la sua attenzione ad Alberto bensi a
Robert Kilwardby e a Pietro Olivi, come gia aveva fatto il gesuita
antitomista Domenico Palmieri®®; e nell’articolo del 1922 si limito
a individuare nel De natura et origine animae «un’opinione che coin-
cide con quella di Dante»", senza parlare di rapporti diretti, né nel
caso specifico né piu in generale.

Decisive quindi non furono tanto le scoperte di filiazioni testuali
documentabili, quanto 'acquisita consapevolezza che parlare di “pe-
ripatetismo albertino-tomista”, come si usava fare alla scuola di De
Wulf, vedere in Alberto il protagonista di un primo, immaturo sta-
dio dell’“aristotelismo cristiano”, come facevano tanti neoscolastici
lovaniensi e non, era del tutto improprio. Via via che approfondiva
lo studio del pensiero medievale, Nardi infatti comincio a mappare le

15 Cfr. in particolare i Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1967,
pp. viil, 40-41 (Dante e Pietro d’Abano [1920]), 342-343 (Il tomismo di Dante e il P.
Busnelli S.J. [1923]).

16 In proposito si vedano L. Mavusa, Neotomismo e intransigentismo cattolico. Il
contributo di Giovanni Maria Cornoldi per la rinascita del tomismo, IPL, Milano 1986, pp.
323-324, N. 183; M. LENz1, Bruno Nardi, Pietro di Giovanni Olivi e Uorigine dell’anima
umana in Dante («Pg» XXV, 37-79), in C. KONI1G-PRALONG, O. RIBORDY, T. SUAREZ-NANI
(éds.), Pierre de Jean Olivi — Philosophe Théologien, De Gruyter, Berlin - New York 2010,
PP- 369-405: 394-397. Per una discussione sull'ipotesi di una piti generale influenza di
Palmieri su Nardi cfr. BiancHi, dl primo filosofo del tempo suo», pp. 259-261.

17 NAaRrp1, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, p. 70.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 25

differenze teoriche fra Alberto e Tommaso e comprese che su molti
temi qualificanti (dall’origine dell’anima alla conoscibilita delle so-
stanze separate, dalla noetica alla concezione della profezia) maestro
e discepolo avevano posizioni diverse; diverso era l'atteggiamento
nei confronti della tradizione platonica; diverso il giudizio su Aver-
roe; diverso il modo di concepire il rapporto fra filosofia e teologia.
Diveniva cosi possibile aggiungere un argomento decisivo da spen-
dere nella polemica, iniziata con la tesi del 1911, contro la deggenda»
del tomismo di Dante. Riconoscere che, al di la della dipendenza su
questioni specifiche, I'autore del Convivio, della Monarchia e ancora
della Commedia era «buon discepolo di Alberto» (per usare una for-
mula che troviamo in uno scritto del 1956™) significava anzitutto
contraddire quanto affermavano non solo schiere di dantisti, ma ad-
dirittura un documento pontificio come la In praeclara summorum di
Benedetto XV che, celebrando nel 1921 il sesto centenario della mor-
te di Dante, aveva sostenuto che egli «si fece discepolo del principe
della Scolastica Tommaso d’Aquino»*. Significava inoltre attribuire a
Dante non solo un pensiero intriso di averroismo — come Nardi aveva
ipotizzato nel 1911 — ma anche di neoplatonismo, entrambi mediati
da Alberto: una figura che non solo aveva acquisito un’autonomia
rispetto a Tommaso, ma si ergeva come un’autentica alternativa teo-
rica al suo tentativo di conciliare pensiero aristotelico e verita cristia-
na, e proprio per questo era divenuto modello di quanti — come gli
averroisti — erano ostili a ogni forma di “concordismo”.

Merita di essere sottolineato che negli anni Venti e Trenta del
Novecento questa non era una semplice ipotesi storiografica, era
anche una precisa scelta di campo nel dibattuto filosofico, che con-
dusse Nardi a scontrarsi frontalmente col movimento neoscola-

18 Cfr. B. NarDI, Le Rime filosofiche e il “Convivio” nello sviluppo dell’arte e del pen-
siero di Dante [1956], ora in Ip., Dal “Convivio” alla “Commedia” (Sei saggi danteschi),
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960 (ristampa con premessa di O. Capitani,
Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, Roma 1992, da cui cito), pp. 1-36: 31.

19 Questa, nella traduzione ufficiale, la resa italiana del latino: «secutus est ma-
xime Thomam Aquinatem, Scholae principem». L'enciclica In praeclara summorum,
del 30 aprile 1921, ¢ consultabile alla pagina: <https://www.vatican.va/content/
benedict-xv/it/encyclicals/documents/hf ben-xv_enc_30041921_in-praeclara-
summorum.html>.



26 Luca Bianchi

stico: anzitutto con quello italiano, guidato da Agostino Gemelli
che, specie all'indomani dei Patti Lateranensi del 1929, stava aper-
tamente tentando di sfidare I'egemonia del neoidealismo crociano
e gentiliano; ma anche con altre importanti figure del neotomismo
europeo. Non ¢ un caso che, ancora nel mutato clima del secondo
dopoguerra, Nardi aprisse il saggio La posizione di Alberto Magno di
fronte all’averroismo polemizzando direttamente con Mandonnet e
rimproverandogli di non aver compreso che Sigieri riprendeva alla
lettera Alberto quando nel De anima intellectiva, dichiarato di cerca-
re solo l'intentio philosophorum e di muoversi al livello dell'indagine
naturale, precisava: «nihi ad me de Dei miraculis cum ego de natu-
ralibus disseram». Quest’indicazione metodologica di Alberto di-
venne un vero cavallo di battaglia di Nardi, che innumerevoli volte
ricordo come essa, insieme ad altri passi disseminati nelle parafrasi,
avesse spinto non solo Sigieri, ma anche Giovanni di Jandun, Pie-
tro d’Abano e molti altri, a rimarcare la netta distinzione fra piano
naturale e sovrannaturale, fra indagine razionale e verita rivelate*;
e proprio in questo, secondo Nardi, consisteva «cid che i moderni

A» a1

storici della filosofia chiamano “dottrina della doppia verita”»*".

20 Cfr. B. Naroi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo [1947],
ora in Ip., Studi di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960,
pp- 119-150: 119 (ma cfr. anche p. 143). Sin dal 1921, nel secondo dei saggi dedicati
a Pietro d’Abano, Nardi aveva ricordato che Alberto aveva esposto il pensiero di
Aristotele e degli aristotelici greci e arabi «pur notando che esso cozzasse coi dom-
mi cristiani» e che a lui «si richiamavano espressamente o tacitamente Pietro d’A-
bano e Sigieri di Brabante quando dichiaravano di trattare “de naturalibus natu-
raliter”, senza farla da teologi»: cfr. B. Naror, Intorno alle dottrine filosofiche di Pietro
D’Abano, «Nuova rivista storica» 5 (1921), pp. 300-313: 313. Nel riprodurre questo
testo in B. Narpi, Saggi sull’aristotelismo padovano dal secolo XIV al XVI, Sansoni,
Firenze 1958, Nardi aggiunse una nota (n. 9, p. 73) per rinviare al suo contributo su
La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, nel frattempo pubblicato, ove
aveva citato i passi-chiave in cui Alberto distingueva il discorso teologico da quello
di chi si esprime naturaliter loquendo.

21 Cosi nella voce Averroismo, in Enciclopedia Cattolica, Ente per I'enciclopedia
cattolica e per il libro cattolico, Citta del Vaticano 1949, vol. II (Arn-Bra), coll.
524-530 (cito dalla col. 526, ma cfr. anche la col. 527, ove si sottolinea il carattere
non “eretico” di questa posizione). Anni dopo, Nardi avrebbe segnalato che Pietro
Pomponazzi sempre rifiuto di attribuire ad Aristotele dottrine cristiane e denun-
cio quest’atteggiamento come una “astuzia fratesca” (dratrizare, idest miscere



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 27

3. Acquisizioni recenti permettono di comprendere meglio la ge-
nesi e il significato di questo fondamentale saggio, originariamente
pubblicato nel 1947 e poi riprodotto negli Studi di filosofia medievale
del 1960**. Sebbene Nardi si sia talvolta presentato come un danti-
sta «tratto per i capelli» — la formula & sua* — a studiare la filosofia
medievale, questimmagine, smentita da altre sue dichiarazioni,
ci appare assai riduttiva. Nell'argomentarlo, di recente ho richia-
mato l'attenzione su di una lettera del 1948 in cui, riavvicinandosi
a Gemelli malgrado le «mascalzonate» che, non a torto, riteneva
gli avesse fatto, Nardi orgogliosamente si distingueva dai candida-
ti che gli erano stati preferiti durante un concorso per una catte-
dra di Storia della filosofia svoltosi nel 1938, contro il quale aveva
presentato, senza successo, un ricorso. Affermato seccamente che
costoro (Galvano Della Volpe, Michele Federico Sciacca, Carmelo
Ottaviano) non avevano «portato un qualsiasi contributo nuovo a una
migliore conoscenza della storia della filosofia», Nardi continuava:

Io invece su tre punti precisi ho fatto nuova luce, dimostrando 1.
che Ia storia dell’averroismo ¢ tutta diversa da come ¢ stata fatta
sin qui; 2. che da Alberto Magno si dirama una corrente diversa dal
tomismo e il piti delle volte in aperto contrasto con questo; 3. che
la filosofia di Dante ha ben altre fonti che non il tomismo*.

Piu che la convinta rivendicazione della sua originalita mi inte-
ressa qui 'ordine in cui sono indicati quelli che Nardi considera i tre

diversa brodia»); che nel difendere la netta distinzione fra filosofia e teologia Pom-
ponazzi si richiamo ripetutamente ad Alberto Magno; che si spinse ad affermare
che Alberto «determinavit plura contra fidem» e che i «fratres diabulini sancti do-
minici» avrebbero dovuto metterlo al rogo mentre in realta «<non dicunt illum esse
hereticum, imo faciunt sanctumy; infine che «l nostro mantovano ave[va] perfet-
tamente ragione». Cfr. B. NARrDI, Studi su Pietro Pomponazzi, Le Monnier, Firenze
1965 (“Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento”), p. 27, n. 2.

22 Narpi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 119-150.

23 Cfr. B. Naror, Sguardo panoramico alla filosofia della natura nel Medioevo, in
La filosofia della natura nel Medioevo. Atti del Terzo Congresso Internazionale di
Filosofia Medievale, Passo della Mendola (Trento), 31 agosto - 5 settembre 1964,
Vita e Pensiero, Milano 1966, pp. 3-23: 3.

24 L'inedita lettera ¢ pubblicata in appendice a BiancHI, Bruno Nardi e la tradi-
zione aristotelica, pp. 160-163. I passi citati sono alle pp. 162-163.



28 Luca Bianchi

maggiori risultati delle sue ricerche, fra loro interrelati: la demolizio-
ne del mito del tomismo dantesco viene per ultima, mentre al primo
posto c’e I'intuizione che il ruolo dell’averroismo era stato frainteso
e al secondo la scoperta delle divergenze teoriche fra Alberto e Tom-
maso, quindi fra le “correnti” che da loro avevano tratto origine.

Nel febbraio 1945 Nardi aveva scritto a Prezzolini di aver inizia-
to a lavorare a una «storia dell’averroismo che vorrei condurre fino
al Cinquecento» e aveva ottimisticamente pronosticato: «M’occor-
reranno tre anni»®. Evidentemente informo Etienne Gilson, che
nell’ottobre di quell’anno gli scrisse «toute cette histoire est a re-
faire, ou plut6t a faire»*; e un cosi autorevole giudizio dovette in-
coraggiarlo a dedicarsi a questo progetto, sul quale nella lettera a
Gemelli del 1948 ritorno in termini piu realistici. Colpisce che, col
suo consueto candore, Nardi abbia confessato proprio a colui che
giudicava corresponsabile delle manovre efficacemente condotte
per impedire la sua nomina alla Sapienza, nel 1941-42, che il suo
desiderio di passare dall'insegnamento liceale a quello universitario
nasceva proprio dalla speranza di essere finalmente in condizione
di portare a termine queste ricerche:

Tu mi chiedi che cosa io desideri, in che tu possa aiutarmi. Alla mia
etd non mi resta che un desiderio: che mi sia dato modo di continuare a
lavorare a quella storia dell’averroismo latino che ancora non esiste né in
Italia né fuori e che dovrebbe prendere almeno un paio di grossi volumi.
Finora ho lavorato nei ritagli di tempo che mi lasciava liberi il Li-
ceo e I'incarico universitario, non che le altre cure domestiche. Per
molti la cattedra universitaria ha significato il “finis studiorum”. Io
Uho desiderata unicamente per dedicare il tempo che mi prende Uinsegna-
mento liceale, alle ricerche tutt’altro che facili dalle quali sono preso. Ti
pare un’aspirazione ingiusta*’?

25 Cfr. ibidem, p. 163, n. 14.

26 Cosinellaletterainviata a Nardiil 22 ottobre 1945, ora pubblicata in Etienne
Gilson’s Letters to Bruno Nardi, P. Dronke (ed.), SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Fi-
renze 1998 (Carte e carteggi. Gli archivi della Fondazione Ezio Francschini, 1), p.
8. Sugli scambi epistolari fra Nardi e Gilson si veda I'eccellente contributo di G.M.
Cao, Appunti storiografici in margine al carteggio Gilson-Nardi, «Giornale critico della
filosofia italiana» 80 (2001), pp. 137-170.

27 Cfr. BiaNcH, Bruno Nardi e la tradizione aristotelica, p. 163.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 29

Quando scriveva queste parole Nardi non poteva immaginare
che avrebbe dovuto attendere ancora a lungo: malamente bocciato
nel 1949 e nel 1950 in concorsi di Storia della filosofia (generale),
solo nel 1951 vinse il primo concorso di Storia della Filosofia Me-
dievale bandito in Italia e venne chiamato alla Sapienza di Roma
quando aveva ormai 67 anni*. Purtroppo non riusci a pubblicare
una complessiva storia dell’averroismo latino, ma raccolse molti
materiali preparatori. Quelli relativi ai secoli XV e XVI confluirono
in larga misura nei Saggi sull’aristotelismo padovano dal secolo XIV al
XVI e negli Studi su Pietro Pomponazzi, dati alle stampe rispettiva-
mente nel 1958 e nel 1965. Quelli sui secoli XIII e XIV vennero par-
zialmente pubblicati fra il 1947 e il 1949, sotto il titolo complessivo
Note per una storia dell’averroismo latino, sulla Rivista di storia della
filosofia fondata da Mario Dal Pra, della quale, dopo la morte di
Buonaiuti, Nardi era divenuto condirettore insieme a Mario Unter-
steiner*. Un recente contributo di Riccardo Saccenti offre elementi
importanti per contestualizzare queste Note, che rispondono a un
disegno preciso e, al contempo, riutilizzano gli appunti dei corsi
che Nardi aveva tenuto a Roma negli anni Quaranta in qualita di in-
caricato dellinsegnamento di storia della filosofia medievale**. Per
quanto qui ci interessa, non bisogna farsi fuorviare dal fatto che la
prima di queste Note — che significativamente si aprivano citando

28 Cfr. in proposito L. BiancHi, Dal Pra, Nardi e U'insegnamento della filosofia
medievale nelle universitd italiane, «Rivista di storia della filosofia» 79 (2024), pp. 35-
75:39-47.

29 Cfr. B. Narbi, Note per una storia dell’averroismo latino. I. Controversie sige-
riane, «Rivista di storia della filosofia» 2 (1947), pp. 19-25; II. La posizione di Alberto
Magno di fronte all’averroismo, pp. 197-220; III. Egidio Romano e l’'averroismo, ibidem,
3 (1948), pp. 8-29; IV. Sigieri di Brabante e maestro Gosvino de la Chapelle, ibidem, pp.
120-122; V. L'averroismo bolognese nel secolo XIII e Taddeo Alderotti, ibidem, 4 (1949),
pp. 11-22. Scrivendo a Lorenzo Minio Paluello nel febbraio 1948 Nardi dichiarava
apertamente che queste note erano destinate a formare un libro di considerevoli
dimensioni: «Si tratta di una quindicina o venti note che alla fine rifondero poi
in un volume». La lettera & edita e analizzata in R. SaccenTI, Una mancata storia
dell’averroismo latino. Un inedito frammento nardiano su Tommaso di Wylton, in FaLzo-
NE, LENZI (a cura di), Tra Rosmini e Gentile. Il Medioevo teoretico di Bruno Nardi, pp.
99-136: 121, N. 44.

30 Cfr. SaccenTi, Una mancata storia dell’averroismo latino.



30 Luca Bianchi

quanto gli aveva scritto qualche anno prima Gilson’* — fosse dedica-
ta alla polemica sull’attribuzione a Sigieri di Brabante di testi con-
servati nel celebre manoscritto Clm 9559. Nel piano ideale della sua
storia dell’averroismo, che Nardi traccid in un appunto personale
scoperto da Saccenti, il capitolo su «Alberto Magno e I"averroismo»
doveva infatti essere il secondo, dopo un capitolo introduttivo su
« precedenti dell’averroismo» ma prima di un terzo capitolo, dedi-
cato a Sigieri**. Cosi se gia nel libro del 1945 sulla sua fortuna nel
Rinascimento italiano Nardi aveva sottolineato che Sigieri, secondo
la testimonianza di Agostino Nifo, sarebbe stato «discepolo di Al-
berto»*, ora affermava esplicitamente che Alberto, e non Sigieri,
aveva spianato la strada allo sviluppo nel mondo latino di un mo-
vimento averroistico, del quale andava quindi considerato — come
Nardi avrebbe ripetutamente ed esplicitamente affermato — il vero
e proprio «niziatore». Nel saggio su L'aristotelismo della scolastica e i
francescani, del 1951, leggiamo:

Coloro che ad ogni altra esposizione preferirono il commento
d’Averroe, e si adoperarono a interpretare Aristotele fuori di ogni
tendenza concordistica, si dissero averroisti. Come ho dimostrato
nello studio su La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo,
fu il domenicano di Colonia a dare inizio a questo movimento nei suoi

31 «Toute cette histoire est a refaire; ou plutot a faire [...]”; mi scriveva tem-
po fa un amico che ¢ uno dei maggiori e migliori maestri nelle ricerche sulla fi-
losofia del medio evo, a proposito di recenti controversie sull’averroismo. E un
pezzo che ne sono convinto; e percio ritengo che questa storia vada fatta una
buona volta. Ma il farla non ¢ cosi facile, come parrebbe a prima vista, perché piu
complessa di quanto comunemente si creda, e perché ancora troppo scarse sono
le monografie particolari per poter tentare una visione panoramica, sufficiente-
mente esatta, delle vicende dell’ Averroismo Latino dal suo nascere, poco dopo la
meta del XIII secolo, a tutto il secolo XVI[...]. Nell'attesa fiduciosa che questa non
piccola lacuna della nostra cultura filosofica sia degnamente colmata, iniziamo
con questa rubrica una serie di note intorno alla storia dell’Averroismo latino, le
quali non hanno altra pretesa che quella di recare qualche piccolo contributo alla
preparazione di un’opera di cui si sente la mancanza». Cosi in Narpr, Note per una
storia dell’averroismo latino, p. 19.

32 SACCENTI, Una mancata storia dell’ averroismo latino, pp. 116-117.

33 Cfr. B. Narol, Sigieri di Brabante nel pensiero del Rinascimento italiano, Edi-
zioni Italiane, Roma 1945, pp. 20, 24, 146.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magho 31

commenti alle opere aristoteliche e in quegli opuscoli che sono
digressioni a parte su speciali argomenti. S. Alberto Magno dichia-
ra apertamente, in questi scritti, di voler esporre il pensiero dei
peripatetici (cio¢ d’Avicenna, d’Averroe¢, d’Alfarabi e d’Algazele),
sebbene egli sappia che “theologica non conveniunt cum physi-
cis in principiis”, e di aborrire dall'interpretazione dei latini. Egli
certo non puo dirsi averroista, nei suoi commenti ad Aristotele, nel sen-
so che accetti in tutto e per tutto linterpretazione averroistica; anzi nel
suo eclettismo fa larga parte agli altri peripatetici, e non di rado si
allontana da Averroe; ma egli é veramente iniziatore del movimento
averroistico, in quanto nell’esporre il pensiero dei filosofi non si pre-
occupa se la filosofia s’accorda o no con la fede?*.

Cinque anni dopo, nel saggio sulle Rime e il Convivio, poi incluso
nel 1960 in Dal “Convivio” alla “Commedia”, Nardi ribadiva:

Il vero ¢ che, assai pin che a Tommaso, Dante ¢ debitore ad Alberto
Magno. [...]In particolare Dante condivide Uatteggiamento che Alberto
assume di fronte all’averroismo, ben diverso da quello di Tommaso,
tanto che il primo puo veramente considerarsi iniziatore del movimen-
to averroista, sebbene dell’averroismo non accolga tutte le tesi; e non fa
meraviglia di apprendere che Sigieri fu suo discepolo. Semiaver-
roistica e assai vicina a quella di Sigieri ¢ la dottrina che Dante
tolse da "Alberto de la Magna” intorno all’origine dell’anima, sinel
Convivio che nel Purgatorio; schiettamente averroistico ¢ poi il pro-

34 B.Narbi, L'aristotelismo della scolastica e i francescani [1951], ora in Ip., Studi
di filosofia medievale, pp. 193-207: 197-198, corsivi miei. Del resto nel corso tenuto
alla “Sapienza” di Roma nel 1948-1949 Nardi aveva insegnato ai suoi studenti che
il «metodo averroista» di insegnare Aristotele senza cristianizzarlo forzatamente
non fu diffuso nel mondo latino da Sigieri di Brabante «come comunemente si cre-
de», bensi da Alberto Magno e, polemizzando con Van Steenberghen, aveva con-
cluso: «Tutto questo ci autorizza a dire che 'averroismo scolastico trae forza da
Alberto Magno; e se pensiamo che il suo commento al De anima e I'altro opuscolo
De intellectu et intellegibili, dove vengono prese le difese della dottrina averroistica
circa la conoscenza delle sostanze separate e della beatitudine naturale dell'uomo,
uscirono dalla penna del teologo di Colonia prima della formazione del movimen-
to averroistico capeggiato da Sigieri, non si puo fare a meno di credere che essi vi
abbiano contribuito. [...] Questo certo non significa che il pensatore di Colonia fu
averroista; piuttosto € stato tale in molti suoi commenti aristotelici». Cfr. B. NarDI,
Naturalismo e Alessandrismo nel Rinascimento, M. Sgarbi (a cura di), Torre d’Ercole,
Travagliato - Brescia 2012, pp. 27-29.



32 Luca Bianchi

blema sull’origine della materia prima, trattato anche da Sigieri
nelle Quaestiones sulla Metafisica®.

Ancora nell’intervento su Filosofia e teologia ai tempi di Dante in
rapporto al pensiero del poeta, tenuto nel 1965 al Congresso Interna-
zionale di Studi Danteschi nell’ambito delle celebrazioni del settimo
centenario della nascita dell’Alighieri, Nardi ripresentava quest’i-
dea, seppur un po’ sfumata. Ricordato che «parlando di Alberto
Magno, che tanta influenza ebbe su Dante, bisogna tenere ben di-
stinti i suoi scritti teologici come la Summa de creaturis e i commenti
alle Sentenze, appartenenti al primo periodo del suo insegnamento,
e i suoi commenti e parafrasi al corpo aristotelico [...], che appar-
tengono sicuramente al periodo della sua maturita», Nardi sottoli-
neava che in questi testi Alberto distingueva nettamente le verita
filosofiche da quelle rivelate e, cosi facendo, «apriva la strada agli
averroisti, che, come vedremo, la percorsero fino in fondo con bal-
danza». Dopo aver insistito sul diverso approccio di Tommaso d’A-
quino, Nardi concludeva che «quello che ¢ stato detto “averroismo
latino”» fu «una nuova corrente che puo dirsi tipicamente antito-
mistica e anticoncordistica». La novita di questa corrente risultava
pero relativa, perché Nardi si affrettava a precisare: «Per le sue ori-
gini, 'averroismo latino si ricollega sicuramente ai commenti di
Alberto dei quali ho gia detto»**.

Nardi dunque stabiliva un’esplicita triangolazione Alberto-aver-
roismo-Dante, che non riguardava solo specifiche posizioni dottri-
nali, ma il complessivo orientamento nei confronti della tradizione
filosofica greco-araba. A suo avviso I'intento di Alberto era «esclu-
sivamente quello d’intendere Aristotele e i suoi migliori interpreti»
e non certo di fondare un «aristotelismo cristiano»*: anzi, mentre
Tommaso si era richiamato ad Aristotele per «cercarvi quel prin-

35 B.Narbr, Le Rime filosofiche e il “Convivio” nello sviluppo dell’arte e del pensiero
di Dante [1956], ora in Ip., Dal “Convivio” alla “Commedia”, p. 29, corsivi miei.

36 B. NaRrpi, Filosofia e teologia ai tempi di Dante in rapporto al pensiero del poeta
[1965], ora in Ip., Saggi e note di critica dantesca, Ricciardi, Milano - Napoli 1966, pp.
3-109: 24-28.

37 Narpi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 122-123.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 33

cipio che gli consenta di ridurlo “in captivitatem fidei”», Alberto
«sembra compiacersi in accentuare il dissidio tra la filosofia e la ri-
velazione cristiana»*®. Esplicito era qui il dissenso con Van Steen-
berghen, cui Nardi rinfacciava di aver sostenuto che se I'opera di
Alberto fosse giunta un decennio prima avrebbe potuto svolgere
«un’azione preventiva» nei confronti dell’«aristotelismo eterodos-
so», sebbene riconoscesse che «’influsso d’Alberto non fu estraneo
al formarsi di esso»*.

Non ¢ il caso di ricostruire qui la polemica sviluppatasi fra i due
studiosi, che si protrasse a lungo ed & ben nota. Mi limito a os-
servare che se ¢ difficile non dar ragione a Nardi quando rifiutava
I'artificiosa congettura che le parafrasi albertine, qualora realizzate
prima, avrebbero potuto impedire il diffondersi dell’averroismo, &
altrettanto difficile non concordare con Van Steenberghen quando
sosteneva che si fatica a immaginare che esse avessero finalita pu-
ramente esegetiche e non impegnassero in alcun modo il pensiero
personale di Alberto. Non entro nel merito della questione di che
cosa Alberto intendesse per “filosofia”, sulla quale anche di recente
sono stati pubblicati contributi importanti*. Mi interessa piuttosto
ricordare che Nardi aveva un’idea molto precisa, e molto discuti-
bile, di che cosa fosse la filosofia per gli uomini del Duecento e
Trecento: interpretare Aristotele. Quest’idea comincio a formarsi
nella sua mente negli anni Venti del secolo scorso e venne com-
piutamente elaborata negli anni Quaranta in termini che — come
ho rilevato altrove — sono schiettamente neoidealistici. Nardi in-
fatti distingueva la filosofia com’¢ «per noi moderni», cio¢ «sapere

38 Ibidem, p. 150.

39 Ibidem, pp. 128-129. Cfr. anche supra, n. 34.

40 Sivedano almeno L. STURLESE, Il razionalismo filosofico e scientifico di Alberto
il Grande, ora in Ip., Storia della filosofia tedesca nel Medioevo. Il secolo XIII, Olschki,
Firenze 1996, pp. 69-125; A. DE LIBERA, Raison et foi. Archéologie d’une crise d’Albert
le Grand a Jean Paul I, Seuil, Paris 2003, pp. 262-274; A. BEccaruisl, Filosofia nel me-
dioevo: il caso di Alberto Magno, «Giornale critico della filosofia italiana» 102 (2023),
Pp- 438-460; A. RODOLEL, Maitre Albert polémiste. Acceptions de la radicalité dans la
pensée d’Albert le Grand, in M. BRINZE! et alii (eds.), Radical Thinking in Middle Ages:
Acts of the XV International Congress of the SIEPM, Paris, 22-26 August 2022, Brepols,
Turnhout 2025, vol. 1, pp. 597-608.



34 Luca Bianchi

assolutov, riflessione critica sulla «totalita dell’esperienza» — quin-
di anche e soprattutto sull’esperienza religiosa — e la «filosofia dei
medievali», che mirava semplicemente a offrire un'immagine del
mondo di ispirazione aristotelica. Nardi, inoltre, caricava questa
distinzione di forti elementi valutativi. Proprio perché la «filosofia
dei medievali» era fatta coincidere con un aristotelismo piti 0 meno
“eclettico”, essa ne ereditava i limiti di «sistema chiuso», incapace di
dar conto della dinamicita di una realta non deducibile da concetti
astratti. Di qui la convinzione, notoriamente caratteristica del suo
pensiero, che la «vera», anzi «a vera e la sola filosofia del medio
evo» fu in realta la concezione cristiana della vita e del mondo, e in
particolare la teologia*'.

Nel sopracitato saggio del 1947 questa convinzione ritornava
puntualmente®, ma a mio avviso Nardi sottovaluto il fatto che pro-
prio il caso di Alberto Magno la sottoponeva a una sorta di stress
test non facilmente superabile. La difficolta non era rappresentata
tanto da un Alberto dipinto come ispiratore o addirittura fondato-
re dell’averroismo latino benché autore di testi antiaverroisti come
il De unitate intellectus e il De quindecim problematibus — Nardi era
perfettamente consapevole di questa difficolta e la affronto, anche

41 Su questa tesi e la sua ispirazione neoidealistica rimando all’analisi da
me compiuta in L. BiancHi, Il pensiero filosofico di Dante nella storiografia italiana
(1921—2021): intorno a Bruno Nardi, in Z.G. BArRANSKI, TH.J. CACHEY, A. PEGORETTI
(eds.), “Now feed yourself”: Dante and Anglo-American and Italian Scholarship, Legen-
da, Oxford 2024, pp. 254-277: 263-266. Per i giudizi riduttivi di Nardi sulla filosofia
di Aristotele, il suo “matematismo” e il suo ruolo negativo nello sviluppo del pen-
siero scientifico ¢ emblematico quel che si legge in B. Narpr, L'aristotelismo della
scolastica e i francescani, pp. 201-204 (con il passo citato infra, n. 47). Ho richiamato
I'attenzione su quest’aspetto del pensiero nardiano in BiancH1, Bruno Nardi e la
tradizione aristotelica, pp. 149-154.

42 NaRrpl, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 124-125, cor-
sivi miei: «<non mi stanchero mai di ripetere che la filosofia del medio evo non bi-
sogna cercarla nei commenti ad Aristotele, ma nelle somme e nei commenti al “Libro
delle sentenze”, ove il pensatore medievale esprime quello che veramente é il suo pensiero
intorno ai problemi sorti dalla sua fede e dalla sua esperienza religiosa: la teologia,
insomma, ¢ la vera filosofia del medio evo, sia cristiano che musulmano e giudaico. Quella
che Alberto Magno e in generale tutti i maestri della Scolastica chiamano “filoso-
fia”, ¢ filosofia solo per quel tanto che risponde a un loro bisogno, ossia in quanto
colma una grave lacuna nella loro visione della vita e del mondo».



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 35

se con risultati solo in parte convincenti®. I problemi maggiori mi
sembrano altri. Innanzitutto la categoria “averroismo” veniva dila-
tata in modo eccessivo, abbracciando qualsiasi forma di aristoteli-
smo radicale e non “concordistico” — secondo una prospettiva che
finiva peraltro per trovarsi in paradossale sintonia con I'immagine
che dei conflitti dottrinali del Duecento aveva dato la storiografia
cattolica, da Mandonnet e Duhem in poi. Inoltre, una volta assunto
che la «vera» filosofia medievale si trova «nelle somme e nei com-
menti al Libro delle sentenze», si era costretti ad applicare questo cri-
terio anche ad Alberto, e infatti Nardi, coerentemente, non esitava
a dichiarare: «chi vuol conoscere il suo pensiero come credente,
metta da parte le parafrasi aristoteliche, e consulti i suoi scritti teo-
logici»*. Resta pero che da un lato Nardi dedico modesta attenzio-
ne a questi scritti, i soli nei quali dovrebbe trovarsi la «vera» filosofia
di Alberto (secondo la sopramenzionata definizione di che cosa ¢
la filosofia «per noi»); d’altro lato rivendico I'originalita di Alberto
prendendo in considerazione soprattutto le dottrine presenti nelle
parafrasi, distinguendo quel che egli disse in questi lavori, che a suo
dire sarebbero di mera esegesi, da quel che Tommaso sostenne non
in testi analoghi, cioé nei suoi commenti aristotelici, bensi in testi
di diversissima natura, come le Summae.

4. In conclusione ¢ indiscutibile che, fra i suoi tanti meriti, Nardi
abbia avuto anche e soprattutto quello di riconoscere in Alberto
una figura di prima grandezza, dotata di una sua individualita e ca-
pace di esercitare un’influenza notevole su di una pluralita di pen-
satori, inclusi gli averroisti e Dante. Ne fece pero una figura tanto

43 Ibidem, pp. 131-135.

44 B. NaRrpr, La filosofia di Dante, in Grande antologia filosofica, diretta da U.A.
Papovant, vol. 4, Marzorati, Milano 1954, pp. 1149-1253: 1157. Poco oltre in questa
stessa pagina Nardi segnalava che «per quanto concerne la filosofia naturale e la
metafisica, si ha ragione di affermare che la cultura filosofica di Dante sia attinta
in massima parte ai commenti aristotelici di Alberto Magno, e che dai commenti
d’Alberto derivino quasi tutte le citazioni ch’egli fa di filosofi arabi», poi precisava
che nelle sue parafrasi Alberto «dichiara ripetutamente che egli, come credente e
come teologo, non condivide affatto il pensiero di costoro».



36 Luca Bianchi

eroica quanto ancipite, per non dire scissa: un teologo che avrebbe
in qualche modo fondato una “corrente” filosofica come 'averroi-
smo, che per Nardi era “filosofia” solo nel senso “medievale” del
termine, riproposizione di una concezione del mondo superata e
sterile, incapace di soddisfare i criteri di filosoficita dettati dal neoi-
dealismo, che non prevedevano approcci limitati e non totalizzanti
all’esperienza e non tolleravano dicotomie fra credere e sapere; un
pensatore che avrebbe avuto un seguito proprio in quanto mediato-
re e interprete di quella concezione del mondo, cioé per aver diffu-
so idee che per Nardi in fondo non erano le sue ma una presentazione
“eclettica” di idee altrui®*; un maestro domenicano la cui funzione
storica sarebbe stata soprattutto quella di rivendicare ’autonomia
della filosofia rispetto alla teologia, in alternativa al “concordismo”
del suo maggior discepolo e confratello, col risultato di portare allo
scoperto il «conflitto [...] inevitabile»*® fra tradizione aristotelica e
religione cristiana proprio come facevano i maestri francescani criti-
ci di Tommaso e degli averroisti”. L’ Alberto di Nardi era infine un

45 Va precisato che, insistendo sull “eclettismo” di Alberto, Nardi in genere
si riferiva all'influenza esercitata su di lui da tradizioni filosofiche diverse. Talvolta
pero egli si spingeva a indicare come tratto distintivo del maestro domenicano la
tendenza a giustapporre forzatamente materiali teorici non criticamente vagliati
e fra loro incompatibili. Impressionante in questo senso un passo della dispensa
del gia menzionato corso tenuto nel 1948-1949 alla “Sapienza” (cfr. supra, n. 34)
ove, dopo aver riconosciuto I'eccezionale erudizione di Alberto, Nardi continuava:
«egli ha esteso la curiosita di sapere a tutto quello che allora si poteva conoscere;
i suoi commentari ad Aristotele e ancor pit i trattati che ha scritto come digres-
sioni a parte, sono delle vere e proprie scorribande nella scienza greca ed araba e ci
trasmettono un’infinita di materie accolte spesso senza il minimo spirito critico. In
questo aspetto raccogliticcio e proprio la caratteristica della dottrina di Alberto Magno,
ed ¢ difficile incontrare nel Medioevo un uomo che abbia letto piti di lui e che
pitt di lui abbia accolto come vere le dottrine piu assurde e contraddittorie». Cfr. NaRDI,
Naturalismo e Alessandrismo nel Rinascimento, p. 35.

46 NARDI, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, p. 125.

47 I quali, secondo Nardi, avevano avuto il merito di «mettere in evidenza
I'opposizione irriducibile fra la concezione aristotelica dell'universo e il pensiero
cristiano», erano riusciti a diberare I'esperienza e la speculazione cristiana dalle
pastoie d'un sistema chiuso, che mortificava la liberta dello spirito entro schemi
pseudo-matematici e limitava I'onnipotenza divina». Cfr. NaRrDI, L'aristotelismo del-
la scolastica e i francescani, p. 201.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno 37

autore dal quale, come silegge nel saggio del 1922 che ho ricordato
all'inizio, Dante avrebbe tratto gran parte della sua «cultura filoso-
fica — non dico la sua filosofia, dovuta sempre a un laborioso sforzo
di meditazione personale»®. Dove si apprezzera che gia a questa
data la «filosofia» di Dante era per Nardi il frutto di una «meditazio-
ne personale», e in questo senso meglio rispondeva ai requisiti che,
decenni dopo, avrebbe fissato per cid che puo definirsi «filosofia»
anche «per noi moderni»: un sapere che non si limita a presentare
I'intentio philosophorum e a fornire un sistema teorico capace di spie-
gare i fenomeni naturali, ma che «organizza la propria esperienza,
tutta la propria esperienza, in una visione unitaria della vita e del
mondo»*. Che poi secondo Nardi, pur avvalendosi largamente di
strumenti concettuali tratti dall’enciclopedia filosofica dell’Alber-
to “peripatetico”, Dante avesse raggiunto questa «visione unitaria»
solo a un livello piu alto — in un’originalissima sintesi di poesia, teo-
logia, misticismo e profetismo — ¢ un paradosso, non saprei dire se
di Nardi, di Dante o di entrambi.

48 NaRrpI, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, p. 63.
49 Cfr. B. Narpy, La fine dell’averroismo [1948], ora in Ip., Saggi sull’aristotelismo
padovano, pp. 443-455: 445.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226015

pp. 39-71 (dicembre 2025)

La rappresentazione dell’'Islam
nelle opere di Alberto Magno:
una fonte di ispirazione per la Divina Commedia?

Amos BerTOLACCI

Un quadro esauriente della rappresentazione dell'Islam nelle opere
di Alberto Magno, comparabile a quello disponibile per Tomma-
so d’Aquino gia da alcuni decenni, ancora manca’. L'assenza ne-
gli scritti di Alberto di un locus classicus di presentazione generale
dell'Islam equivalente al capitolo sesto del primo libro della Summa
Contra Gentiles di Tommaso?, e la conseguente necessita di ricercare

" 1l presente saggio fa parte della ricerca: Itineraries of Philosophy and Science
from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies (2023-2025),
finanziata dal Ministero dell'Universita e della Ricerca (PRIN 2022, 20225LFCMZ)
nell’ambito del PNRR M4Cz finanziato dall'Unione europea — Next Generation EU.

™ Scuola IMT Alti Studi Lucca.

1 Da questo punto di vista, il giudizio espresso nel 2014 dagli editori del volu-
me Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the Late Middle Ages, 1.C. LEvY,
R. Georage-Tvrrkovi¢, D.E DucLow (eds.), Brill, Leiden - Boston 2014 («Indeed,
if we page through the recently published volumes of the massive Christian-Mus-
lim Relations: A Bibliographical History, we can't help but notice that most of the
great scholastic thinkers — Abelard, Hugh of St. Victor, Peter Lombard, Albert the
Great, Bonaventure, Duns Scotus, Ockham - are entirely absent», p. XIV) fotogra-
fa una carenza, per quanto riguarda Alberto, non ancora sanata.

2 Labibliografia recente su Tommaso d’Aquino e 1'Islam ¢ contrassegnata da due
studi fondamentali di Louis Gardet e Simone Van Riet del 1976 (L. GARDET, La con-
naissance que Thomas d’Aquin put avoir du monde islamique, in G. VERBEKE, D. VERHELST
(eds.), Aquinas and the Problems of His Time, Leuven University Press - Martinus Nijhoff,
Leuven - The Hague 1976, pp. 139-149; S. VAN RieT, La Somme contre Gentiles et la
polémique islamo-chrétienne, in G. VERBEKE, D. VERHELST (eds.), Aquinas and the Problems
of His Time, pp. 150-160), seguiti nell"ultimo cinquantennio da molti altri saggi, tra cui
spiccano quelli di J.P. TORRELL, Saint Thomas et les non-chrétiens, «Revue Thomiste» 106
(2006), pp. 17-49, € D.B. BURRELL, Thomas Aquinas and Islam, «<Modern Theology» 20/ 1
(2004), pp. 71-89 (anche in J. Fopor, EC. BAUERSCHMIDT (eds.), Aquinas in Dialogue:
Thomas for the Twenty-First Century, Blackwell, Oxford 2004, pp. 67-85). Per un’analisi

39



40 Amos Bertolacci

indicazioni al proposito nel mare magnum della produzione alberti-
na, non agevolano certamente il compito. Questa carenza di infor-
mazioni complessive si ripercuote sulla percezione che gli studiosi
hanno della possibile influenza dei due domenicani sul risvolto an-
ti-islamico del pensiero di Dante: nell’attuale stato dell’arte, quasi
esclusivamente Tommaso figura tra le fonti teologiche e filosofiche
del pensiero di Dante al proposito, con il rischio di alcuni eccessi®.
Per converso, il tema del rapporto tra Dante e I'Islam da piu di
un secolo ¢ stato assorbito dal dibattito sulle presunte fonti escato-
logiche arabo-islamiche della Divina Commedia, lasciando in ombra
i luoghi specifici del poema in cui Dante stesso ci dice espressa-
mente in quale considerazione teneva I'Islam: si tratta non solo del
locus classicus di Inf. XXVIII, ove il profeta Muhammad ed il suo
quarto successore ‘Alf sono puniti tra i «<seminator di scandalo e di
scisma» della nona malabolgia*, ma anche di luoghi meno estesi e

del passo suddetto della Summa Contra Gentiles di Tommaso ed un inquadramento del
suo coevo De rationibus fidei ad Cantorem Antiochenum, si veda TORRELL, Saint Thomas et
les non-chrétiens, pp. 38-39, 40-42, € BURRELL, Thomas Aquinas and Islam, p. 86.

3 R. AL-SaBaH, Inferno XXVIII: The Figure of Muhammad, «Yale Italian Studies» 1
(1977), pp- 147-161, ad esempio, sostiene che la citazione di Proverbi 6,12-19 nella Sum-
ma Theologiae II-11, q. 12 (De apostasia), art. 1, arg. 2, sia la fonte diretta del locus classicus
dell'opposizione di Dante all'Islam, cioe Inf. XXVIII — canto in cui Muhammad e ‘Al
sono inclusi emblematicamente tra i «<seminator di scandalo e di scisma» (XXVIII,
35) —in forza della caratterizzazione dell’apostata in questo passo del Libro dei Proverbi
come «colui che semina alterco» (qui iurgia seminat) e del concomitante riferimento
alla pratica islamica del pellegrinaggio alla Mecca, chiamato da Tommaso «adorazi-
one del sepolcro di Maometto», come atto di apostasia. In realta il legame tra il luogo
tomista e la figurazione dantesca ¢ supportato da evidenze testuali assai pitl tenui di
quelle che Al-Sabah vorrebbe («there is overwhelming evidence to support the theory
that Aquinas’s gloss on the text of the Proverbs [in the Summa theologiae] provided
Dante the most solid theological basis for his representation of Muhammad», p. 156).

4 La letteratura su questo passo ¢ immensa: un'utile sintesi ¢ reperibile in
P. DE VENTURA, Dante and Islam, in Christian-Muslim Relations. A Bibliographical
History, Vol. 1V, Brill, Leiden 2012, pp. 779-787; A. CELLI, ‘Cor per medium fidit’:
il canto XXVIII dell’Inferno alla luce di alcune fonti arabo-spagnole, «Lettere italiane»
65/2 (2013), pp. 171-92; PM. TomMASINO, Visio e divisio in Inferno XXVIII: qualche
riflessione sulle fonti islamiche della Commedia, in B. Huss, M. Tavonr (a cura di),
Dante e la dimensione visionaria tra medioevo e prima etd moderna, Longo, Ravenna
2019, pp. 61-80. Per la lettura di Inf. XXVIII in Orientalismo di Eward Said, si veda
A. Berroraccl, Dante orientalista? Considerazioni su Edward Said lettore della Divina



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magho 41

famosi del poema, in cui ¢ questione, sempre in vena polemica ma
pitt minutamente, dell’architettura sacra dell’'Islam, del suo assetto
giuridico, della sua condotta morale e cosi via.

Nel presente contributo provo dunque ad allargare la prospetti-
va in una duplice direzione. Nella prima parte riassumo per sommi
capi i principali riferimenti all'Islam che si trovano nelle opere di Al-
berto Magno, passando in rassegna testi finora solo frammentaria-
mente indagati o del tutto inesplorati nella letteratura secondaria,
di cui nella seconda parte provo ad identificare le fonti principali®.
Nella terza parte getto uno sguardo sull'Islam per cosi dire “diffu-
so” nella Divina Commedia, estendendo I'attenzione dal luogo ico-
nico di condanna della religione musulmana di Inf. XXVIII ad altri
passi delle tre cantiche, certamente meno ragguardevoli ed artico-
lati dell'incontro di Dante e Virgilio con Muhammad e “Alf nella
nona malabolgia, ma ugualmente indicativi della considerazione in
cui Dante teneva la religione islamica. A seguito di cio, nella quarta
parte, provo a tracciare un paragone tra questi due sommari e ad
esplorare una possibile dipendenza di Dante da Alberto.

1. «Maometto» e «Saraceni» in Alberto Magno

La ricerca dei termini «Machumetus» (e di forme equivalenti del
nome, come «Machometus», <Mahumetus”, «Mahometus») e «Sa-
raceni» (o «Sarraceni») nelle opere di Alberto tramite gli strumen-
ti informatici attualmente a disposizione offre una considerevole

Commedia, in A. BeEccaRisl et alii (a cura di), La mente di Dante. Visioni, percezioni,
rappresentazioni, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2024, pp. 23-41.

5 Un passo rilevante del Commento alla Politica di Alberto (vedi sotto, Testo
3) € stato segnalato da Gianfranco Fioravanti in una vera e propria piccola mono-
grafia in forma di articolo su questo commento albertino pubblicata nel 1979, in
una nota della quale viene richiamato un luogo parallelo del Commento para-
frastico di Alberto all’Etica Nicomachea (vedi sotto, n. 28): G. FioravanTi, Politiae
Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno e la Politica aristotelica, «Annali della
Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere, Storia e Filosofia» 9 (1979),
PP. 195-246 (anche in Ip., Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filoso-
fico medievale, Aracne, Roma 2021, VII), p. 245, n. 17.



42 Amos Bertolacci

base testuale, comprendente pit di una ventina di passi rilevanti®.
Una prima esplorazione e classificazione di questi testi permette di
tracciare il quadro seguente.

I riferimenti in oggetto percorrono tutta la produzione di Alber-
to, trovandosi in opere filosofiche, teologiche, e scritturali composte
nell’intero arco della sua carriera. Questo complesso di rimandi pre-
senta tre principali nuclei tematici, definibili rispettivamente “stori-
co” (a proposito della persona di Maometto e delle caratteristiche
della religione da lui istituita), “teoretico” (riguardante alcuni parti-
colari aspetti della Weltanschauung islamica) ed “etico” (riguardante
I'agire morale di Maometto ed i costumi della religione saracena).

Il primo nucelo ¢ contrassegnato dalla caratterizzazione di
Maometto come falso profeta (pseudoprophaeta) e dell'Islam come
eresia (haeresis). Questi due motivi si intrecciano in un passo del
commento di Alberto al Vangelo di Marco, in cui Alberto ricorda

6 Ho tenuto conto delle occorrenze di «Machu/ometus», «Mahu/ometus»
e «Sar/raceni» indicate dai motori di ricerca dell’Alberti Magni e-corpus (<http://
albertusmagnus.uwaterloo.ca/index.html>) e dell’Editio Digitalis dell’Alberti Magni
Opera Omnia (<https://www.albertus-magnus-online.de>). II «<Mahometh medi-
cus» citato in ALBERTUS MAGNUS, De vegetabilibus libri VII, E. Meyer, C. Jessen (eds.),
Berolini 1867, rist. Minerva, Frankfurt am Main 1982, V1.2.18, p. 572,7-8, §455, a
proposito di una pratica oftalmologica, corrisponde ad una citazione di «Musaia»
nella traduzione latina del Canone di Medicina di Avicenna (si veda ibidem, n. 7); un
«Mesue» menzionato nel Canone viene identificato con il medico e famoso oftalmo-
logo Yahanna Ibn Masawayh (m. 857) da Andrea Alpago (G. VERCELLIN, Il Canone
di Avicenna fra Europa e Oriente nel primo Cinquecento. L’Interpretatio Arabicorum nomi-
num di Andrea Alpago, UTET, Torino 1991, p. 124, s.v.). L'indagine delle occorrenze
del termine «Mauri» ha prodotto risultati meno rilevanti: a parte I'utilizzo del sin-
golare «Maurus» come epiteto di singoli autori (ad es. Ibn Bagga, «Abubacher» o
«Avempace» in Alberto), si riscontrano nelle opere di Alberto solo sporadici richia-
mi dell’aneddoto riguardante il buon odorato dei «Mauri», dovuto alla loro astinen-
za dal vino (ALBERTUS MAGNUS, De homine, H. Anzulewicz, J.R. Soder [eds.], Aschen-
dorff, Miinster i.W. 2008 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVII],
p. 227,36-38; Ip., Super Dionysium De caelesti hierarchia, P. Simon, W. Kiibel [eds.],
Aschendorff, Miinster i.W. 1993 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis,
XXXVI/1], p. 245,71-72). In controtendenza la menzione fortemente critica dei
«Mauri» nel De muliere forti (cfr. ALBERTUS MAGNUS, De muliere forti, A. Borgnet (ed.),
Vives, Paris 1893 [Alberti Magni Opera omnia, XVIII], p. 124a: “... scilicet diabolum,
qui rex est Maurorum sive Aethiopum tetrorum, scilicet peccatorum et infernorum
daemonum”), opera la cui autenticita ¢ tuttavia dibattuta.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 43

la perfidia di tre falsi profeti, Ario (m. 336), Donato (III-IV sec.) e
Maometto (m. 632), che guidano una «cerchia ereticale» (haeresis
conventiculum) e sono pronti a contraffare le Scritture per indurre
le persone ad abbracciare la loro religione’. Lo status di Maometto
come pseudo-profeta trova una conferma astrologica in altre opere
di Alberto: il segno zodiacale sotto cui Maometto ¢ nato (lo Scor-
pione) viene associato con la menzogna nel Commento alla Politica
(ove l'autorita astrologica citata ¢ quella di Albumasar, cioé¢ Aba
Ma ‘$ar, e Maometto viene descritto come oggetto di culto da parte
di popoli «eretici», heretici) e nel Commento al De Mineralibus®. La
radice dottrinale dell’eresia di Maometto € collocata da Alberto, nel
De incarnatione, in un’errata concezione sostenuta dal profeta dell’l-
slam, secondo la quale Cristo discenderebbe da Abramo tramite i
patriarchi successivi, al pari di tutti gli altri discendenti di Abramo?,

7 ALBERTUS MAGNUS, Super Marcum, A. Borgnet (ed.), Vivés, Paris 1894 (Alber-
ti Magni Opera omnia, XXI), cap. 13, vV. 21-22, pp. 677b-678a (vedi sotto, Testo 5).

8 ALBERTUS MAGNuS, Politica, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1891 (Alberti Ma-
gni Opera omnia, VIII), VI.6, pp. 607a-608a: «In prima parte septem ponit per
ordinem publica officia, sine quibus non potest esse civitas nec communicatio
bona civitatis. ... Septimus qui necessariissimus est, licet difficilis sit, qui est circa
actiones condemnatorum et scriptiones, et circa custodias corporum, et huju-
smodi ad condemnatos pertinentium, sicut quod quidam sint condemnantes, et
quidam exsequentes. Et hunc dicit esse dividendum in plures. Et addit quod ad
talem etiam pertinet custodia meretricum et epheborum, et hujusmodi quae
pertinebant ad gentium immunditias: qui modus usque hodie servatur in civita-
tibus Orientalium, qui semper immundi fuerunt et Sodomitae pessimi et haere-
tici contra naturam. Propter quod dicit Albumasar de Mahumeto cujus cultores
sunt illae nationes: ‘Signum, inquit, prophetiae Mahumeti, scilicet Scorpio est,
quod signum est mendacii secundum astronomos: quia Mahumetus nusquam
nisi mendacium et turpitudinem docuit’»; questo passo del Commento di Al-
berto alla Politica ¢ dicussso da FioravanTi, Politiae Orientalium, p. 244; la sua
conclusione ¢ analizzata sotto, Testo 3. ALBERTUS MAGNUS, Mineralia, A. Borgnet
(ed.), Vives, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, V), I1.3-5, pp. 53b-54a (passo
citato sotto, n. 40).

9 ALBERTUS MAGNUS, De incarnatione, 1. Backes (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
1958 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVI), tr. V, q. 1, p. 211,58~
60; 66-70; p. 212,58-62; 72-73: «(7) Iuxta hoc quaeritur, utrum Christus fuit in lumbis
Abrahae sicut alii homines discendentes ab ipso. (8) Videtur enim quod sic. [...] (9)
Item, haeresis Machometi fuit, quod Christus descenderit tamquam lux quaedam
per omnes patres; ergo cum hoc sit haeresis et per aliquem modum descenderit,



44 Amos Bertolacci

con conseguente sconfessione della natura divina del Figlio di Dio.
Per converso, nel Commento al IV libro delle Sentenze Alberto pone
coloro che giurano nel nome di Maometto nel novero dei pagani,
al pari degli idolatri**. La seconda parte della Summa theologiae at-
tribuita ad Alberto (la cui autenticita ¢ dibattuta) pone la religione
saracena in continuita genetica rispetto a quella giudaica per spie-
gare la loro comune credenza nell’esistenza di demoni", e rimarca
che i saraceni, come i giudei, sono «extra fidem» e, sebbene capaci
di compiere azioni buone, non possono ottenere la vita eterna'.

videtur, quod eodem modo quo mater sua. [...] Ad hoc quod quaeritur, utrum Chri-
stus fuit in lumbis Abrahae, dicendum, quod sic. Sed non fuit ibi sicut alii homines.
Fuit enim ibi secundum corpulentam substantiam et non per leges concupiscien-
tiae. [...] (9) Ad hoc quod obicitur de haeresi Machometi, dicendum, quod erravit».
L’analogia tra la discendenza di Cristo da Abramo e la propagazione della luce, che
Alberto in questo passo attribuisce a Maometto, ¢ interessante sia in chiave cristo-
logica, per individuare piti precisamente la corrente eretica in cui Alberto colloca
Maometto, sia in termini piti generali: nelle righe immediatamente seguenti, infatti,
Alberto si premura di precisare che 'analogia con la luce utilizzata, a sua detta, da
Maometto non deve essere confusa con la sua propria posizione in proposito (p.
212,73-77: «Sed nos non ita dicimus. Non enim dicimus, quod illa materia fuerit in
se tamquam lux, sed dicimus, quod non habuerit comparationem ad Christum, nisi
primo detraheretur ei lex concupiscentiae»). L'utilizzo da parte di Alberto di ana-
logie riguardanti la luce nelle opere di filosofia & ben noto (si veda, ad esempio, A.
Berroracct, Aquila o herodius? Alberto Magno interprete della Metafisica di Aristotele
nel Prologo della Summa Theologiae, «Bulletin de Philosophie Médiévale» 65 (2023),
Pp. 99-128: 106-107, e gli studi citati nella n. 18); I'utilizzo di questa modalita argo-
mentativa in cristologia merita di essere approfondito. Il riferimento a Maometto ¢
assente nel luogo parallelo del Commento alle Sentenze di Bonaventura da Bagnoregio.

10 ALBERTUS MAGNUS, Super IV libros Sententiarum, A. Borgnet (ed.), Vives,
Paris 1894 (Alberti Magni Opera omnia, XXVIII), . 3, d. 39, art. 6, p. 739a: «Item,
Christiani in fide treugarum recipiunt juramenta paganorum, cum tamen sciunt
eos jurare per Mahumetum, vel per idola: ergo videtur non esse peccatum [sc.
recipere idololatrarum iuramental».

11 ALBERTUS MAGNUS, Summa theologiae, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1895
(Alberti Magni Opera omnia, XXXII), II, tr. 7, q. 29, p. 31b: «Ad ultimum dicen-
dum, quod in veritate Avicenna, eo quod Sarraceni recipiunt legem Moysi, et
credunt esse daemones, malitiam melancholiae vocat daemones: eo quod dae-
mon per malitiam melancholiae maxime turbat regimen rationis, eo modo quo
dictum est».

12 ALBERTUS MAGNUS, Summa theologiae, 11, tr. 22, q. 138, m. 3, p. 466a-b (vedi
sotto, Testo 4).



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 45

In questo primo ambito l'attitudine di Alberto nei confronti di
Maometto ¢ prevalentemente critica. Solo poche volte il suo atte-
giamento ¢ neutrale, come quando registra la direzione della pre-
ghiera verso sud secondo la dex Mahumeti» nel Commento al De
caelo, oppure riporta una data «post praedicationem Machometi»
nel Commento al De animalibus™. La vis polemica spinge Alberto a
travisare radicalmente la realta storica, se il «Machometus» citato
tra gli «Hesiodistae theologi» nel Commento alla Fisica corrispon-
de realmente al profeta dell'Islam: il Maometto in questione viene
descritto come un teologo che sostiene tesi eraclitee in filosofia na-
turale, con fraintendimento o forse addirittura intenzionale distor-
sione di alcuni passi del Commento Grande alla Fisica di Averroe
in cui si parla soltanto per inciso ed in maniera neutra del profeta
Muhammad®. Ugualmente critica, anche se pit blanda, appare I'at-

13 ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miins-
ter .W. 1971 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/1), I, tr. 1, cap. 2,
p- 5,49

14 ALBERTUS MAGNUS, De animalibus libri XXVI, H. Stadler (ed.), Aschendorff,
Miinster i.W. 1916 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XV), V; tr. 1,
cap. 2, p. 412.

15 ALBERTUS MAGNUS, Physica, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
1993 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, IV/2), V, tr. 3, cap. 2, p.
431,59-69: «Hac tamen opinione freti heracliani sophistae et decepti, cum omne
corpus dicerent componi ex contrariis, dixerunt omnia esse in continua transmu-
tatione et omne esse universaliter esse quoddam continuum fieri, et ideo dixerunt
nihil sciri de re aliqua, eo quod esse eius esset incertum. Et dixerunt propter ean-
dem causam, quod contradictoria verificantur de eodem et secundum idem et
quod omnis oratio est vera de re qualibet. Hos etiam quidam secuti sunt Hesiodi-
stae theologi sicut Machometus et quidam alii, de quibus non est modo dicendum
per singula». L'apparatus fontium (ad linn. 59-62 et 68) segnala la dipendenza del
testo di Alberto dal Commento Grande alla Fisica di Averroé: ma la notazione cor-
rispondente in quest’ultimo ¢ «dixerunt quidam Antiqui quod non est haec scien-
tia [sc. physica] necessaria, et quod omnia sunt in transmutatione, et est sermo
sophisticus, unde Loquentes in lege Mahumeti dicunt, quod, [sic] accidentia non
remanent per dua tempora» (Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Venetiis
apud Iunctas 1562, repr. Minerva, Frankfurt am Main 1962, vol. IV, E.38, f. 231E)
e riguarda i teologi musulmani («Loquentes in lege Mahumeti», ove «Loquentes»
riflette 'arabo mutakallimin, cio¢ «teologi dialettici»), mentre la sua ripresa in Al-
berto mette capo all'inserimento di Maometto nel novero di alcuni teologi seguaci
di Esiodo, i quali a loro volta seguono i sofisti seguaci di Eraclito al proposito.



46 Amos Bertolacci

titudine di Alberto nei confronti dei saraceni, di cui spiega I'origine
del nome sulla scorta di famose pseudo-etimologie di carattere de-
nigratorio che poteva trovare nei commenti biblici di San Girola-
mo: il nome di «Saraceni» indicherebbe la pretesa dei musulmani
di discendere da Sara, moglie legittima di Abramo, occultando la
loro reale discendenza da Agar, la schiava di Sara, che rendereb-
be pit appropriato il nome di «Agareni»*. Anche i ragguagli stori-
co-geografici pitl puntuali riguardanti i Saraceni che si trovano in
vari luoghi del De caelo, del De natura loci o del De animalibus, si
prestano talvolta ad ospitare notazioni sul carattere distruttivo di
questa istanziazione delle «<nuove sette e religioni» (novas sectas et
religiones)".

16 ALBERTUS MAGNUS, Postilla super Isaiam, F. Siepmann (ed.), Aschendorff,
Miinster i.W. 1952 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XIX), ad Is.
XXIL:13, p. 258,46-61: «13. Onus in Arabia. Hieronymus: Arabes sunt Saraceni ab
Ismaele et Cedar, filio eius, qui melius a matre sua Agareni dicerentur, sed ma-
luerunt vocari Saraceni, quasi Sarae liberae et non Agar ancillae sint filii. Hi cum
debuissent panem et aquam dare Iudaeis fugientibus a facie Chaldaeorum, panem
praebentes aquam subtraxerunt, ut siti magis inardescerent et perirent. Quaprop-
ter et hi in captivitatem ducti sunt. Propter quod hic duo dicuntur, scilicet pecca-
tum et poena, ibi (16): ‘Quoniam haec dixit dominus ad me’. De peccato duo sunt;
occasio enim peccati praemittitur et exhortatio contra peccatum subiungitur, ibi
(14): “Occurrentes sitienti’. Dicit igitur: Onus in Arabia. Arabia interpretatur vespe-
ra vel occidens congruo nomine, quia in proximo occidere debebant et in tenebras
captivitatis ire. Et gloriam huius mundi significat, quae semper intendit ad occa-
sumv. Il riferimento iniziale rimanda al Commento di San Girolamo a Isaia (si veda
apparatus fontium, ad lin. 46), a cui Alberto aggiunge notazioni simili reperibili in
altri commenti scritturali di San Girolamo, come il Commento a Ezechiele (J.V.
TovraN, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, Columbia University
Press, New York 2002, p. 287, n. 25; E. Lavzi, Bizantini ‘versus’ Saraceni: un’accusa
d’idolatria, «Aevum» 88/2 (2014), pp. 283-309: 288-289 € n. 28).

17 ALBERTUS MAGNUS, De natura loci, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miins-
ter 1. W. 1980 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), III, cap. 1,
P. 32,26-28; 36-39: «Postea autem quando a Saracenis occupatae sunt, plurimae
earum [civitatum] fractae sunt, et aliae aedificatae aliorum nominum, et quibu-
sdam etiam earum nomina sunt mutata. ... Harum autem gentium nomina multa
mutata sunt aut ex bellis aut depopulationibus terrarum, aut forte propter novas
sectas et religiones nomina mutaverunt». Indicazioni piti neutre si trovano in AL-
BERTUS MAGNUS, De caelo, 1, tr. 4, cap. 1, p. 79,40-45; Ip., De natura loci, 111, tr. 1, p.
32,26-27; III, tr. 6, p. 39,56; Ip., De animalibus, XV, tr. 1, cap. 8, p. 1009.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 47

Il secondo nucleo tematico, quello teoretico, concerne I'orien-
tamento della religione islamica — considerata spesso assieme alle
altre due religioni monoteiste — e della sua teologia a proposito
dello status ontologico del mondo, se cio¢ esso sia eterno oppu-
re creato, e, nel caso sia creato, in quale modo lo sia. Cid avviene
nei commenti alla Fisica ed al De caelo. Nel Commento al De caelo
Alberto riferisce, esimendosi da valutazioni in merito, che le reli-
gioni (deggi», leges) giudaica, cristiana e musulmana concordano
con Platone nel ritenere il mondo creato dal nulla®®, secondo un’o-
pinione che Alberto trova formulata in forma anonima nel Com-
mento Grande al De Caelo di Averroe. Nel Commento alla Fisica
¢ questione non delle tre religioni stesse ma degli esponenti delle
loro teologie (theologi diversarum religionum), i quali figurano come
sostenitori della dottrina del passaggio del mondo dalla potenza
all’atto per via di generazione da una materia preesistente, da cui
Alberto si dissocia*; Alberto trae questo spunto dal corrispondente

18 ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, I, tr. 1, cap. 8, pp. 19,63-20,5: «Sed opor-
tet praenotare, quod de caelo tres fuerunt et sunt philosophorum opiniones. [...]
Alia autem opinio fuit Platonis, qui dicit coelum per creationem ex nihilo a prima
causa in esse deductum, et haec opinio est trium legum, Judaeorum scilicet, et Chri-
stianorum, et Sarracenorum. Et ideo dicunt coelum esse generatum, sed non ex
aliquo, et de hac opinione etiam non pertinet ad nos hic tractare».

19 ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, apparatus fontium ad p. 19,65sqq., il
cui rinvio alla sezione A.20 della traduzione latina del Commento Grande di Aver-
roé al De caelo secondo I'edizione di Comino de Tridino corrisponde presumibil-
mente ad Averrois Cordubensis commentum maghum super libro De celo et mundo
Aristotelis, E]. Carmody, R. Arnzen (eds.), Peters, Leuven 2003, p. 37,17-21, ove agli
«opinantes quod hoc corpus [sc. coelum] est creatum a prima causa» Averro¢ attri-
buisce la seguente opinione: «dicentes quod [coelum] est causatum a prima causa
opinantur quod non est generabile ab aliquo». Una convergenza delle tre religioni
a proposito della generazione del mondo e della sua fine futura ¢ rinvenibile in un
ulteriore passo del Commento Grande di Averroé¢ al De caelo (vedi sotto, n. 23), ove
tuttavia Averroé segnala la consonanza di tale posizione teologica con la filosofia
di Anassagora e non con quella di Platone; quest'ultimo viene proposto come
sostenitore di un’opinione (il mondo ¢ generato, ma permane incorruttibile) al-
ternativa a quella di Anassagora.

20 ALBERTUS MAGNUS, Physica, VIIL, tr. 1, cap. 6, p. 560,47-65: «Si autem nos
diceremus, quod caelum primum fuit in potentia materiae et post exivit in esse
per modum generati de ipsa, sicut dicunt illi qui dicunt, quod non omnia creata
sunt simul, tunc oportet nos dicere, quod tempus primum fuit numerus motus



48 Amos Bertolacci

Commento Grande di Averroé, ove tuttavia ¢ fatta menzione, con
simile intento polemico, dei soli teologi musulmani*. In una terza
occasione, nel Commento al De caelo, Alberto si scaglia contro alcu-
ni imprecisati e, a sua detta, insensati pensatori musulmani (quidam
Sarracenorum irrationabilissime dicentes), che forse reputa teologi, i
quali sostengono che il mondo sia corruttibile pur non essendo sta-
to generato®; nel far cio Alberto amplifica il tono polemico che si
riscontra in un accenno presente nel Commento Grande al De caelo
di Averroé*. Mentre nel primo dei tre casi 'attitudine di Alberto ¢

materiae, quo movebatur ad esse caeli et aliorum substantiali forma distinctorum,
de qua sententia fuit Anaxagoras et Empedocles et post eos Ovidius, sicut patet
per hoc quod dicit, quod Ante mare et terram et quod tegit omnia, caelum / Unus
erat toto naturae vultus in orbe, / Quem dixere chaos.” Et in hanc sententiam con-
senserunt multi theologi diversarum religionum, tam scilicet Saracenorum quam
Tudaeorum quam Christianorum. Sed nos non consentimus in hoc, sed potius,
quod omnia creata sunt simul et quod tempus coaequaevum sit caelo et motui
eius et a motu caeli causatus sit motus materiae activorum et passivorum, quae
sunt generabilia et corruptibilia».

21 Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Vol. IV, 0.4, fol. 3411: «Et hoc, quod
dicunt Loquentes nostrae legis[...] est sermo sophisticus et deceptivus [....]» (cfr. AL-
BERTUS MAGNUS, Physica, apparatus fontium ad p. 560,59; I'ulteriore luogo del Commen-
to Grande alla Fisica di Averro¢ richiamato in questa nota — fol. 341E — pare riferirsi
ad altra dottrina).

22 ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, I, tr. 4, ca. 1, p. 79,47-68: «Religiones au-
tem, quae ab initio usque modo fuerunt, quadrupliciter variantur; dixerunt enim Za-
bii, quod mundus nec per generationem incepit nec per corruptionem finietur, Stoici
autem, quod quidem per generationem incepit, sed per corruptionem non finietur,
in hoc sequentes Platonem. Pythagorici autem in legibus Pythagorae tradiderunt
mundum et per generationem coepisse et per corruptionem desiturum, cum quibus
conveniunt tam Empedocles quam Anaxagoras et Heraclitus, licet diversis modis hoc
dicant, sicut patet ex praemissis. Sunt autem quidam Sarracenorum irrationabilissi-
me dicentes et quartam legem inducentes, quod videlicet mundus per generationem
numquam inceperit, sed tamen per corruptionem desiturus sit. Cum nulla autem
istarum legum vel religionum convenit lex Moysi, quae prophetice non philosophice
docuit mundum non per generationem, sed per creationem incepisse et per volunta-
tem dei iudicis desiturum, non quidem sic, ut nullo modo sit, sed sic, ut in alio statu
sit, in quo tam boni quam mali iustam operis sui consequentur retributionem.

23 Averrois Cordubensis commentum magnum super libro De celo et mundo Ari-
stotelis, A.102, pp. 195,42-196,52: «Opiniones autem de mundo sunt quatuor: aut
credere ipsum esse non generabile aut corruptibile, et hec est opinio Aristotelis et
ipse fuit primus dicens hoc Philosophorum Grecorum, et hoc tenebat lex Zabio-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 49

meramente descrittiva, nei secondi due il dissenso che egli esprime
si pone su un piano prettamente filosofico, cioé si propone come
critica di una dottrina cosmologica che Alberto non ritiene corret-
ta, senza che cio intacchi la reputazione o pregiudichi il valore delle
religioni coinvolte: in almeno due casi su tre, infatti, il cristianesi-
mo stesso ¢ affiancato all'Islam. Che queste critiche non abbiano
un’immediata valenza anti-islamica ¢ testimoniato dalla loro fonte:
in tutti e tre i casi, infatti, Alberto si fa portavoce di istanze po-
lemiche presenti nell’esegesi aristotelica del musulmano Averrog,
sebbene non espliciti la fonte a cui attinge*.

Ma Alberto prende di mira non solo I'itinerario storico e I'asset-
to dogmatico dell'Islam, da una parte, e le opinioni teoretiche asso-
ciabili a questa religione, dall’altra. Obiettivo polemico di Alberto
¢ anche e soprattutto la condotta etica della fede musulmana. Que-
sto terzo nucleo tematico ha carattere fortemente critico, sia nei
confronti del fondatore dell’Islam, sia verso la religione o Jegge»
da lui istituita, rappresentando il principale bersaglio polemico del
Coloniese. Critiche di questo genere ricorrono infatti in tutti e tre
gli scritti che Alberto ha dedicato alla filosofia pratica nel corso di
pit di un decennio — il commento per questioni all’Etica Nicomachea

rum antiqua, et hoc intelligetur ex verbis occultis Caldeorum; aut credere ipsum
esse generabile et corruptibile, et hec est opinio Anaxagore ex Philosophis, et hanc
sustinent tres leges que sunt modo note scilicet Maurorum et Christianorum et
Iudeorum; opinio vero tertia est Platonis et est quod sit generabile et non corrup-
tibile; quarta vero credere non generabile sed corruptibile, sed hoc nullus dicebat
inquantum scimus nisi loquentes nostre legis, quamvis sit hoc tantum extra natu-
rampy. Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, apparatus fontium ad p. 79, 1. 48,59;
52,55-56; 58,62-63.

24 Accanto alla comune visione teoretica del mondo e della sua origine, un
altro fattore di legame tra le religioni monoteistiche viene individuato da Alberto
nelle pratiche commerciali, sebbene tramite un riferimento cursorio: ALBERTUS
Macnus, Super Iohannem, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1899 (Alberti Magni Opera
omnia, XXIV), cap. 4, vV. 7-8, p. 159b: «Sed tunc quaeritur, Qualiter ad istos diverte-
bant [discipuli eius], cum Judaei Samaritanis non coutantur? Ad hoc dicendum quod
manducando et bibendo non coutebantur eis, sicut nec modo faciunt cum Chri-
stianis vel Saracenis: sed emendo vel vendendo quosdam cibos coutebantur et tunc
sicut et nunc. I ad Corinth. vi, 14: Quae participatio justitiae cum iniquitate? Et ideo
secundum Chrysostomum, reddit rationem ejus, quod Dominus sedit super fontem
extra civitatem, et non intravit in civitatem comesturus cum eis».



50 Amos Bertolacci

(composto tra il 1250 e il 1252), il Commento per via di parafrasi
alla stessa opera (1260-1262/3), ed il Commento per via di parafrasi
alla Politica (dopo il 1264), con paralleli in altre importanti opere
coeve — nonostante la difformita stilistica e la possibile evoluzione
tematica degli scritti che le ospitano®. Il sesto libro dell’Etica Nico-
machea in particolare, con la sua disamina delle facolta intellettive
preposte all’azione morale, diviene per Alberto, anche sulla scorta
delle sue fonti, il luogo deputato ad esporre e criticare le vedute
etiche di Maometto ed i dettami comportamentali dell'Islam.

In termini generali, Alberto rimarca che Maometto e la sua
degge» (lex) — cioé la religione codificata che egli ha fondato — in-
segnano a seguire le passioni pit basse dell’animo umano, come
la concupiscenza e l'ira, in questa vita; si oppongono non solo al
credo cristiano ma, ancor piu fondamentalmente, alla civilta, alla
natura umana ed ai buoni costumi*’; e permettono I'espletamento
di ogni turpitudine”. Analogamente, egli sottolinea che Maometto

25 Per il ruolo dei due commenti all’Etica Nicomachea nel quadro del pensiero
etico di Alberto si veda MJ. TrRacey, The Moral Thought of Albert the Great, in LM.
ResNick (ed.), A Companion to Albert the Great. Theology, Philosophy, and the Sciences,
Brill, Leiden - Boston 2013, pp. 347-379. Secondo T. WIETECKA, Albert the Great’s Ethi-
cal Commentaries and al-Farabi’s De Intellectu, in R. HOFMEISTER PicH, A. STORCK, A.
CuLLETON (eds.), Homo - Natura - Mundus: Human Beings and their Relationships. Pro-
ceedings to XIV SIEPM International Congress, Brepols, Turnout 2020, pp. 345-356, i due
commenti di Alberto all’Etica dipendono da fonti parzialmente differenti.

26 ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica. Commentum et quaestiones. Libri VI-X, W.
Kiibel (ed.), Aschendorff, Miinster i.W. 1987 (Alberti Magni Opera omnia. Editio
Coloniensis, XIV/2),VI, 2, p. 404,62-74 (vedi sotto, Testo 1).

27 ALBERTUS MAGNus, Ethica, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1891 (Alberti Ma-
gni Opera omnia, VII), pp. 397b-398a: «Quamvis autem haec sit veritas, tamen
multos duxit in errorem. Dicunt enim quod si plantata sunt in natura hominis,
quibus scibilia et delectabilia proprias inferunt passiones, videtur non debere re-
dargui, quamquam si talibus potentiis utitur ad actum, et similiter utitur instru-
mentis, sicut si oculo utatur ad visum: et per hoc licentiam volunt habere ad omnis
turpitudinis expletionem, quemadmodum lex data videtur esse Mahumeti, quae
ad hoc facit. Est responsio, quod in omni toto potestativo inferior potentia semper
ordinatur ad superiorem, nec habet ultimum nisi in summo illo quo superiorem
attingit: hoc autem patet tam in civilibus quam in naturalibus. In civilibus qui-
dem totum potestativum est regnum distributum in partes potestativas, sicut in
praetoriatum, ducatum, militiae praefectoriam, et hujusmodi. Patet autem quod
inferior semper respicit superiorem, et non habet bonum et optimum sui nisi ordi-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magho 51

e la sua legge prospettano un aldila fatto di piaceri sensibili**. Anche
su questo versante pratico Uerror Mahumeti si ripercuote, secondo
Alberto, sui suoi seguaci, alcuni dei quali hanno sostenuto, per aval-
lare il perseguimento del <bonum ut nunc et hic», una dottrina del-
la semplicita dell’anima umana (o della presenza in essa di facolta
distinte ma non reciprocamente opposte) che egli ritiene troppo
superficiale®. 11 topos della dissolutezza morale di Maometto era

nem superioris participando, sicut dux ordinatur a rege ad actum et opus, praetor
autem a duce, praefectus autem a praetore: et si talis ordo non sit, caum ordo sit
pars potestatis, cadunt a ratione potestatis, et confusum quid erit non in unum sed
in diversa tendens et seipsum destruens». Uno stralcio di questo passo ¢ preso in
esame da FioravanT, Politiae Orientalium, p. 245, n. 117.

28 ALBERTUS MAGNUS, Super Dionysium De Ecclesiastica Hierarchia, P. Simon, W.
Kiibel (eds.), Aschendorff, Miinster i.W. 1999 (Alberti Magni Opera omnia. Editio
Coloniensis, XVI/2), p. 148,38-46; 55-58: «Quarta opinio [de resurrectione], quae
incipit ibi: Alii vero nescio etc., dicebat quod resurget anima cum eodem corpo-
re, sed illud corpus utetur cibis sicut nunc et aliis delectationibus corporalibus,
et in hoc esse beatitudinem. Et hoc dicit Papias Hierapolites, quem secuti sunt
etiam in hoc Apollinaristae, et hoc etiam dicit Machumet in lege sua, et similiter
Iudaei in talmuth quod comedent anseres in alia vita et leviathan. [...] Quartam
reprobat per hoc quod sanctis est repromissa vita similis angelis - MATTH. XXII
(30): ‘Erunt sicut angeli dei’ — unde iniustum esset eis materialem vitam dicere
futuram». A questo passo puo ricollegarsi un luogo del Commento di Alberto alla
Metafisica (ALBERTUS MAGNUS, Metaphysica, B. Geyer (ed.), Aschendorff, Miinster
1.W. 1960 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVI/1], II, cap. 2, p.
102,71-77) in cui I'Islam non viene espressamente citato ma ¢ sussunto nelle reli-
gioni che promettono premi carnali: «Sicut expresse videmus in legibus his quae
carnalia sibi praemia constituunt, sicut delectari venereis et potibus et cibis post
mortem, cum ratio non admittat aliquod esse virtutis praemium, nisi in quo et
deus delectatur, hoc est contemplationem sui ipsius, sicut in fine Ethicorum de-
terminatum est a nobis».

29 ALBERTUS MAGNuS, Ethica, IX, tr. 2, cap. 2, pp. 573b-574a: «Quod autem qui-
dam dicunt Mahumeti sequentes errorem, quod anima cum simplex sit, in se non
habet contrarietatem, et per consequens pugnam habere non potest; vel, si diver-
sitatem habet in potentiis, non habet contrarietatem: diversa autem non contraria
non pugnant, haec imperiti hominis sunt dicta. Ad pugnam enim diversitas sufficit
quae est cam modo contrarietatis. Bonum autem ut nunc et hic quod in sensibi-
lem agit partem, quamvis non sit contrarium bono simpliciter in movendo, ta-
men modum contrarietatis habet ad illud. Movet enim contra motum intellectus
practici, et abstrahit ab illo: et ex hoc surgit, quod anima discerpitur sicut puella
quae a diversis procis ad honestas et inhonestas nuptias per diversas rationes de-



52 Amos Bertolacci

diffusissimo ai tempi di Alberto (basti pensare alla bolla Quia maior
di papa Innocenzo III del 1213). La tradizione storico-filosofica da
cui Alberto trae questo motivo ¢ principalmente di area bizantina:
si tratta dei commentatori bizantini all’Etica Nicomachea di Aristote-
le, come andiamo a vedere pit in dettaglio nella sezione successiva.

2. Le fonti della conoscenza che Alberto ha avuto dell’Islam

La ricerca futura potra utilmente ordinare i testi suddetti di Alber-
to in ordine cronologico, studiarne meglio il contesto e la possibi-
le evoluzione, e rintracciarne le fonti. Come contributo in questa
terza direzione nella presente sezione mi soffermo sulle auctorita-
tes — esplicitamente citate da Alberto, obliquamente accennate, od
utilizzate in maniera del tutto tacita — di alcuni dei testi precedenti.
Trattandosi di passi appartenenti ad opere in gran parte ancora non
edite criticamente (si vedano i Testi 3-5) o le cui fonti stesse ancora
attendono un’edizione critica (si vedano i Testi 1-2), le considera-
zioni seguenti sono da intendersi come una prima mappatura di un
terreno che potra essere indagato pitt approfonditamente in futuro.
I luoghi che verranno presi in esame, oltre ad indicare la varieta
di fonti di cui Alberto poteva disporre, sono rappresentativi delle
differenti tipologie di opere in cui ha Alberto ha posto riferimenti
all'Tslam (commenti filosofici, opere teologiche, esegesi scrittuale).

Abbiamo gia ricordato che alcuni dei testi pit rilevanti dell’am-
bito teoretico di confronto di Alberto con I'Islam dipendono tacita-
mente dai Commenti Grandi di Averro¢ alla Fisica ed al De caelo. Seb-
bene Alberto stesso non espliciti questa dipendenza, gli editori critici
dei suoi commenti hanno rimarcato il suo ricorso al Commentatore
in questi casi*. Un altro «Commentator» — da non identificare con il
Cordubensis — viene invece menzionato da Alberto, senza ulteriori
ragguagli sulla sua identita, nel Commento per questioni all’Etica Ni-

lectabilium distrahitur». Questa critica riprende cio che Alberto dice ibidem, V1.1.3

(vedi sopra, n. 27) e puo ricollegarsi a riferimenti polemici come quelli che si tro-

vano nel suo Super Ethica. Commentum et quaestiones. Libri VI-X (vedi sotto, Testo 1).
30 Cfr. supra, nn. 19, 21, 23.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 53

comachea, in un passo in cui Alberto discute la questione se tutte e tre
le potenze dell’anima — non solo quella razionale, ma anche quella
irascibile e quella concupiscibile — debbano ottenere piena attualiz-
zazione delle proprie inclinazioni. L'Islam, cio¢ la dex Machumeti»,
a detta di Alberto propende per una risposta nettamente positiva a
questa domanda, con effetti deleteri non solo in ambito dogmatico
(«contra catholicam fidem»), ma anche etico («contra bonos mores»),
politico («contra omnem civilitatem») e antropologico in genere
(«contra naturamy). A questo proposito Alberto riferisce che il «Com-
mentator» in questione «disputat hic multum contra Machumetum:

Testo 1: ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica. Commentum et quaestiones.
Libri VI-X, V1.2, pp. 404,62-69, 405,69-74:

Cum igitur de virtutibus animae sit dicendum, oportet de his ha-
bitibus [sc. de optimis habitibus partium animae] dicere, et quia
Commentator disputat hic multum contra Machumetum, qui
docuit esse sequendam quamlibet concupiscentiam et iram, tum
quia potentiae naturales naturaliter sunt ad hoc, cum quia hoc est
insitum creaturae a creatore, ideo quaeratur de rationibus Machu-
meti et dictis Commentatoris. [...]

Solutio: Dicendum, quod in veritate lex sua [sc. lex Machumeti] non
solum est contra catholicam fidem, sed etiam contra omnem civilita-
tem et contra naturam et contra bonos mores; dicit enim, quod nulla
concupiscentia peccatum est neque in feminas neque in masculos.

Il «Commentator» citato due volte in questo testo non ¢ I'ese-
geta di Aristotele per antonomasia, cioé Averroé (I'«Averois che 1
gran comento feo» di Inf. IV, 144, per dirla con Dante), bensi uno
dei commentatori bizantini dell’Etica Nicomachea di Aristotele, vale
a dire Eustrazio di Nicea (c. 1050-1120), dalla cui traduzione lati-
na, eseguita da Roberto Grossatesta, Alberto trae questo virulento
attacco contro la dex Machumeti». W. Kiibel, I'editore critico del
Commento per questioni all’Etica di Alberto, ha individuato nei se-
guenti due passi del commento di Eustrazio di Nicea al sesto libro
dell’Etica Nicomachea il luogo a cui Alberto attinge®":

31 ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica. Commentum et quaestiones, apparatus fon-
tium ad p. 404,63-64, p. 404,65-68; “Auctores ab Alberto ipso allegati”, p. 8oob (in
riferimento alla menzione del «Commentator» di p. 404,63; la menzione imme-



54 Amos Bertolacci

Testo 2: EustraTIUs NicAEENSIS, Commento all’Etica Nicomachea,
G. Heylbut (ed.), CAG XX, Berolini 1892, pp. 277,5-13; 275,1-4;
trad. lat. Ms. Roma, Bibliotheca Apostolica Vaticana, Vat. Lat.
2171, ff. To11b; 100Va:

Quorum nihil pseudopropheta ille [sc. Machometus, in marg. ab
eadem manu] sciens omnium lege posuit turpissima; iste enim est,
quem Arabes et Aegyptii et Persae et quicumque secundum vi-
tam his assimulantur, prophetam proprium sui et legis positorem
predicant, hominem turpissimum et luxuria repletum et neque,
quae Sodomitis et Gommoreis acciderunt, verentem et timentem,
ut fama est, combustis igne, quoniam talia qualia iste lege posuit,
operabantur, ut et terra combureretur ipsa et in cinerem decideret,
quem in ipsa habitantes superascendebant luxuriantes. [...]

Sed forte utique dicent: quoniam et cuius gratia conditor irratio-
nales potentias has hominibus imposuit, si non et secundum has
operari deberent et intendere operationes, ut ipsae se ipsis ex in-
tensione perfectiores fiant?

La prima parte di questo testo di Eustrazio sottolinea due elementi
ad personam assenti nel Testo 1 di Alberto, cio¢ il carattere di Maomet-
to come falso profeta e la turpitudine non solo della religione che egli
ha istituito ma anche della sua stessa persona, in riferimento ad un al-
tro stereotipo su Maometto diffuso nella cristianita medievale, quello
cioe della sua irrefrenabile lussuria (uxuria repletus»), sia eterosessua-

diatamente successiva, p. 404,69, non ¢ registrata in questo indice); “Index rerum
et vocabulorum”, p. 844a. Dato che la traduzione latina del commento di Eustra-
zio al VI libro dell’Etica Nicomachea non é ancora edita criticamente (The Greek
Commentaries on the Nicomachean Ethics of Aristotle in the Latin Translation of Robert
Grosseteste, Bishop of Lincoln. Volume I. Eustratius on Book I and the Anonymous Scholia
on Books II, I1I, and IV, H.P.E Mercken (ed.), Brepols, Turnout 1973, contiene solo
il commento di Eustrazio al libro I), la trascrizione del ms. Vat. Lat. 2171 riportata
da Kiibel nell’apparato delle fonti della sua edizione ¢ estremamente meritoria. La
punteggiatura del passo tratto dal f. Toova ¢ leggermente modificata rispetto alla
trascrizione di Kiibel. La polemica anti-islamica nella versione originale di questo
passo del commento di Eustrazio ¢ analizzata approfonditamente, con particola-
re attenzione alla sua dipendenza dalle opere dei polemisti bizantini precedenti,
in M. Trizio, A Neoplatonic Refutation of Islam from the Time of the Komneni, in P.
STEINKRUGER, A. SPEER (Hrsg.), Knotenpunkt Byzanz: Wissensformen und kulturelle
Wechselbeziehungen, De Gruyer, Berlin 2012, pp. 145-166; in questo studio (p. 147)
Trizio richiama la ripresa del passo di Eustrazio da parte di Alberto.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 55

le che omosessuale®. Alberto sfronda il testo eustraziano dei suoi con-
notati biblici — che nel commentatore bizantino servono a rafforzare
il ritratto negativo di un Maometto che non teme il castigo inflitto da
Dio a Sodoma e Gomorra secondo Gn. 19 — e ne trasferisce il portato
dalla persona di Maometto alla legge da lui istituita o ai suoi seguaci®.
In quest’ottica rimane da stabilire se, quando Alberto sottolinea ul-
teriori aspetti negativi della legge di Maometto nel Testo 1 (dex sua
[...] est contra catholicam fidem», «contra civilitatem», «contra natu-
ramy, «contra bonos mores») e in passi ad esso attigui («sua lex destruit
seipsam, «lex sua falsissima est»)*, egli dipenda ancora da Eustrazio o
sviluppi invece motivi di altra provenienza o vedute originali.

Un passo del Commento di Alberto alla Politica evidenzia un
altro filone di fonti a cui Alberto ha attinto la propria conoscenza
dell'Islam, il filone definibile come “astrologico”. Nel passo in que-
stione Alberto associa infatti Maometto al segno zodiacale dello
Scorpione, ritenuto tipico della menzogna, sotto I'egida dell’auto-

32 Oltre al Testo 2 si veda anche il passo del commento di Eustrazio richiama-
to da Trizio, A Neoplatonic Refutation of Islam from the Time of the Komneni, p. 150 e
n. 23. Un riflesso del tema della sfrenatezza eterosessuale di Maometto «pessimo
adultero» (pessimus adulter) compare ad, esempio, in RUGGERO BACONE, Moralis phi-
losophia, IV.7, P. Bernardini et alii, (a cura di), Firenze 2024, pp. 404-405, § 13. Per
la centralita del tema dell’omosessualita nella polemica cristiano-islamica e le sue
ricadute attuali si veda S. ScHMIDTKE, Homoeroticism and homosexuality in Islam: a
review article, «Bulletin of the School of Oriental and African Studies» 62/2 (1999),
pp- 260-266. Il Testo 2 di Eustrazio risulta centrale a pitt ampio raggio nel conte-
sto «etico» di opposizione albertina all'Islam: esso ispira, oltre al Testo 1, anche
il suo passo parallelo nel Commento parafrastico all’Etica Nicomachea (ALBERTUS
Magnus, Ethica, VI, tr. 1, cap. 3, pp. 397b-398a; si veda il testo riportato sopra, n.
28), sia per la dottrina delle facolta dell’anima ivi attribuita a Maometto che per
la terminologia associata alla lex Mahumeti (Jicentiam ... ad omnis turpitudinis
expletionemy).

33 Oltre al Testo 1 si veda ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, p. 406,17-19: «[...] sicut
maxime patet in peccatis contra naturam, quibus sui sequces maxime sunt involuti».

34 ALBERTUS MAGNUS, Super Ethica, pp. 405,57-58, 405,68. Per la valenza del prin-
cipio «contra fidem» nelle Quaestiones super Ethica si veda M J. TRACEY, Albert’s Invo-
cations of Averroes in His Account in Super Ethica of the Realtion between Philosophical
and Theological Ethics, in K. Krausg, R. TAYLOR (eds.), Albert the Great and his Arabic
Sources: Medieval Science Between Inheritance and Emergence, PATMA Series, Brepols,
Turnhout 2024, pp. 117-144.



56 Amos Bertolacci

rita di uno dei pit grandi ed influenti astrologi del mondo islamico,
Abu Ma ‘Sar Ja‘far Ibn Muhammad al-Balhi (787-886), noto in latino
tramite la forma latinizzata della prima parte del nome («Albuma-
sar» e forme equivalenti in Alberto):

Testo 3: ALBERTUS MAGNUS, Politica, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1891
(Alberti Magni Opera omnia, VIII), VL6, p. 608a:

Propter quod dicit Albumasar de Mahumeto cujus cultores sunt
illae nationes [sc. civitates Orientalium]: “Signum, inquit, prophe-
tiae Mahumeti, scilicet Scorpio est, quod signum est mendacii se-
cundum astronomos: quia Mahumetus nusquam nisi mendacium
et turpitudinem docuit”.

Il Testo 3 ¢é la parte terminale di una sezione del Commento di
Alberto alla Politica in cui, come ha mostrato Fioravanti, Alberto
interpreta in modo deformante un passo dell’opera di Aristotele
(Pol. V1, 1322a26), trasformando la taxis ephebum di cui Aristotele
parla da magistratura deputata al controllo dei condannati a classe
sociale connotata di pederastia, associata alla prostituzione fem-
minile e soggetta essa stessa a controllo pubblico®. Senza entrare
nei dettagli della lettura albertina di questo passo della Politica,
quello che preme sottolineare ¢ la coloritura marcatamente an-
ti-islamica che Alberto conferisce a quella che Fioravanti definisce
«la maschera di un ellenismo orientale ed impudico [che] si so-
vrappone alle belle immagini della grecita»*. In effetti la «disloca-
zione geografica nell’Oriente immorale e pagano delle istituzioni
descritte dalla Politica»”” che Alberto opera nelle righe immediata-
mente precedenti, diviene nel Testo 3 un vero e proprio attacco ad
personam contro Maometto come profeta latore di nient’altro che
menzogna e turpitudine, sotto 'egida dell’autorita astrologica di
Abu Ma ‘Sar.

Il virgolettato del Testo 3 ¢ quello che si legge nell’edizione
Borgnet della Politica, anche se si puo ritenere che il testo origi-
nale di AbGi Ma '$ar che Alberto cita termini in realta prima, limi-

35 Il passo nella sua interezza ¢ riportato sopra, n. 9.
36 FioravanTi, Politiae Orientalium, p. 243.
37 Ibidem, p. 244.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 57

tandosi o al corrispettivo arabo della frase «Signum prophetiae
Mahumeti Scorpio est», oppure includendo al massimo anche
I'idea astrologica dello Scorpione come segno zodiacale che de-
termina un carattere menzognero («quod signum est mendacii
secundum astronomos»); I'applicazione a Maometto stesso delle
conseguenze del suo esser nato sotto il segno dello Scorpione,
cioé la sua natura menzognera («quia Mahumetus nusquam nisi
mendacium et turpitudinem docuit») ¢ difficile da immaginare
sotto la penna di AbG Ma$ar, soprattutto in un contesto dove
¢ questione della condizione profetica (prophetia) di Maometto.
Una volta accertata 1’esatta provenienza di questa dottrina nelle
opere di Abii Ma ‘3ar tradotte in latino si potra meglio capire se si
tratta di un’aggiunta operata nella traduzione latina che Alberto
consulta oppure di una notazione che Alberto stesso inserisce?®.
Nella versione latina del De magnis coniunctionibus di Abti Ma ‘3ar,
ad esempio, occorre una notazione sulla nascita di Maometto sot-
to il segno dello Scorpione, nel contesto della quale alla menzio-
ne del «Propheta» segue l'invocazione, certamente non originale,
«super quem sit maledictio»®.

Cio che Alberto afferma nel Testo 3 viene ripetuto — in un dif-
ferente contesto ma con identica conclusione, secondo cui Mao-
metto «nunquam nisi mendacium docuit et injustitiam» — in un

38 Per un quadro della ricezione delle opere di Abii Ma‘3ar in Alberto si veda
A. CortaBarria BErtia, Fuentes drabes de San Alberto Magno: Albumasar, «Estudios
filosoficos» 30 (1981), pp. 283-299 (il Testo 3 viene segnalato alle pp. 295, n. 43;
297); R. LEMay, Albert le Grand et le Maurus Albumazar, in R. Lemay (ed.), Liber Intro-
ductorii Maioris ad Scientiam Iudiciorum Astrorum, Istituto Universitario Orientale,
Napoli 1995-6, Vol. I, pp. 254-256; A. PaLazz0, Astrology and Politics: The Theory of
Great Conjunctions in Albert the Great, «Quaestio. Yearbook of the History of Meta-
physics» 19 (2019), pp. 173-203. L'occorrenza di un'idea simile a quella espressa
nel Testo 3 («la nascita di Maometto ... era avvenuta nella successiva triplicita
dello Scorpione che significa empieta e falsita») ¢ nota in Abramo Bar Chijja (Sa-
vosarda), astrologo ebreo della prima meta del XII secolo (G. FEDERICI VESCOVINI,
La storia astrologica universale. L’oroscopo delle religioni tra Medioevo e Rinascimento,
«Philosophical Readings» 7/1 (2015), pp. 8-41: 24).

39 C.S.E Burnerrt, K. Yamamoro, Abu Ma’Sar on Historical Astrology: The Book
of Religions and Dynasties on the Great Conjunctions, Brill, Leiden 2000, pp. 96-97 (nel
contesto immediato la medesima invocazione ricorre anche alle pp. 81, 98).



58 Amos Bertolacci

passo del suo commento alla parte mineralogica dei Meteorologica
di Aristotele, ove egli affronta, in una digressione volta a intratte-
nere il lettore, il tema del potere curativo delle immagini zodiaca-
li impresse su pietre*. L'originalita di questo inciso anti-islamico
all'interno di un lapidario astrologico che, per il resto, ¢ reperibile
anche in Arnoldo di Sassonia (XIII sec.) e Tommaso di Cantim-
pré (m. 1272) ¢ stata segnalata, con indicazioni sommarie sulle sue
possibili fonti*.

In un passo della seconda parte — di autenticita dibattuta — della
Summa theologiae spicca un accenno alla condizione dei Saraceni
alla luce del pensiero di Sant’Agostino:

Testo 4: ALBERTUS MAGNUS, Summa theologiae, II, tract. 22, q. 138,
m. 3, p. 466a-b:

Quod autem quaeritur de spe, jam dictum est, quod spes in illa
intentione erigit: et isti sunt funiculi charitatis, quibus trahit ho-
minem Deus, et tendere facit in beatitudinem. Et ideo dicit Augu-
stinus in libro Sententiarum Prosperi: “Ubi deest agnitio aeternae
veritatis, falsa virtus est, etiam in optimis moribus.” Ad Roman.
XIV, 23: Omne quod non est ex fide, peccatum est.

40 A proposito di Maometto, della sua nascita sotto il segno dello Scorpione
e della sua conseguente indole menzognera, Alberto non cita in questo caso di-
rettamente Abli Ma ‘Sar, ma si riferisce a non meglio precisati pensatori («dicunt»),
forse cultori dell’«ars imaginum» (ALBERTUS MAGNus, Mineralia, II, tr. 3, cap. 5, pp.
53b-54a: «Licet autem absque dubio ea sufficiant ad praesentem intentionem quae
dicta sunt, tamen ad solatium legentium quaedam ponemus de significatone ima-
ginum, et postea de ligaturis et suspensionibus earum, et postea complebimus de
lapidibus tractatum. [...] Cancer autem, Scorpio et Pisces insculpti lapidibus prop-
ter triplicitatem aqueam et Septentrionalem temperant febres calidas et siccas, sicut
est ethica, et causon, et hujusmodi. Inclinant autem secundum artem imaginum ad
mendacium et injustitiam et inconstantiam et lubricitatem. Hujusmodi signum est,
quod dicunt Scorpionem esse imaginem Mahometi, qui nunquam nisi mendacium
docuit et injustitiamy). In questo testo, I'opinione secondo cui lo Scorpione rappre-
senta I'immagine zodiacale di Maometto e la considerazione di quest’ultimo come
caso esemplare di comportamento menzognero e scorretto fungono da prova del
fatto che inati sotto i segni del Cancro, dello Scorpione e dei Pesci, nella cosiddetta
triplicita di acqua, sono inclini alla menzogna e all'ingiustizia, oltre che all'instabili-
ta ed alla mutevolezza di carattere («inconstantia et lubricitas»).

41 ALBERTUS MAGNUS, Book of Minerals, translated by D. Wyckorr, Clarendon
Press, Oxford 1967, pp. 140-141 e n. 3.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 59

Unde dicitur in eodem capitulo istius distinctionis, et est Augu-
stini verbum, quod illi qui sunt extra fidem, multa possunt facere
de genere bonorum, sicut Judaei et Sarraceni, sed nihil possunt
remunerabile ad vitam aeternam. Possunt etiam facere utilia,
propter quae disponuntur et vicinantur ad salutem. Possunt face-
re signa boni, per quae aedificant proximum. Possunt etiam facere
opera misericordiae, quibus juvant proximum. Et haec non sunt
perfecte bona nisi fiant intentione quam fides dirigit, et charitas
informat, sicut dictum est.

L’inciso «sicut Judaei et Sarraceni» in questo testo, per quanto
riguarda i Saraceni come popolo «extra fidem», pare un’aggiun-
ta posteriore rispetto all’originale agostiniano, forse eseguita da
Alberto stesso (o, ad ogni buon conto, dall’autore della seconda
parte della Summa) oppure dalla fonte a cui quest’ultimo attinge la
citazione di Agostino. L'idea di fondo ¢ che coloro che sono privi
dell’autentica fede — una categoria in cui vengono fatti rientrare ex
post i musulmani assieme ai giudei — possono eseguire molte azio-
ni che si avvicinano allo status di perfetta bonta (cose utili; cose
edificanti in quanto indicative del bene; opere di misericordia), ma,
trovandosi extra fidem ed essendo privi della carita che ¢ associata
alla fede, non possono fare niente che sia autenticamente buono e
pertanto meritevole di vita eterna.

L'indagine delle fonti agostiniane del Testo 4 e di luoghi simi-
li della seconda parte della Summa theologiae** merita un’indagine

42 Quello che nel Testo 4 ha tutta I'aria di essere un rimando alle Sentenze di
Pietro Lombardo («dicitur in eodem capitulo istius distinctionis») ed all’autorita
di Agostino ivi invocata trova rispondenza in un altro passo della Summa theolo-
giae, immediatamente precedente (ALBERTUS MAGNUS, Summa theologiae, 11, tr. 22,
q. 138, m. 3, pp. 465b-466a: «Et quod objicitur de charitate, jam dictum est, quia
charitas dirigit in aeternam beatitudinem quasi adhibendo vim motivam et in-
citativam et tractivam per affectum ad progrediendum. Osee, XI, 4: In funiculis
Adam traham eos, in vinculis charitatis. Unde in primo capite istius distinctionis
multa adduntur, quod extra fidem nulla virtus sit, et nullum bonum meritorium:
quia dicit Augustinus, et ibi inducitur: “Quod in fide non fit, et ad charitatem non
refertur, non fit quemadmodum oportet.” Et ideo dicitur in Glossa super illud
Psalmi LXXXIII, 4: Passer invenit sibi domum, quod qui pullos bonorum operum
extra Ecclesiam facit, et in nido Ecclesiae non collocat tamquam in altari, pulli
conculcantur, et non sufficiunt ad sacrificium Domini»).



60 Amos Bertolacci

ulteriore. Nell’ottica del dibattito, ancora in corso, sull’autenticita
della seconda parte di quest’opera non si pud non registrare la
forte dissonanza tra cio che viene detto nel Testo 4 a proposito
della possibilita concessa ai musulmani di compiere azioni in vario
modo proficue, da una parte, e I'immagine fortemente negativa
dell’agire pratico secondo la «dex Machumeti» negli scritti etici
e politici di Alberto, sicuramente autentici, visti in precedenza,
dall’altra.

Infine, uno dei commenti scritturali di Alberto, il Commento al
Vangelo di Marco, ci mette di fronte ad un’ultima tipologia di possi-
bile fonte di conoscenza dell’Islam, definibile come “eresiologica™

Testo 5: ALBERTUS MAGNUS, Super Marcum, in cap. 13, VV. 21-22, pp.
677b-678a:

Versus 21-22 “Et tunc si quis vobis dixerit: Ecce hic est Christus,
ecce illic, ne credideritis. Exsurgent enim pseudochristi et pseu-
doprophetae, et dabunt signa et portenta ad seducendos, si fieri
potest, etiam electos.”

Tangit periculum seductionis in falsis Prophetis. Et tangit tria:
periculum seductionis, admonitionem provisionis, et signa vicina
dominicae ad judicium manifestationis. Dicit igitur: “Et” in die-
bus illis, “tunc,” in ultima persecutione, “si quis,” cujuscumgque
professionis vel auctoritatis, “vobis,” vel successoribus vestris, vel
plebibus vobis commissis, “dixerit: Ecce hic est Christus,” in unius
vel alterius haeresis conventiculis, sicut Arius in sua perfidia dixit
Christum, et Donatus in sua, et Mahumeth in sua: et ita venient
multi similia dicentes in novissimis temporibus. “Ecce illic.” Et in-
ducent auctoritates Scripturae male intellectas ad suae perfidiae
confirmationem.

In questo passo Alberto commenta la visione escatologica di
Mec. 13, piu specificamente 'annuncio della desolazione e della tri-
bolazione che precederanno il ritorno ultimo del Figlio dell'Uomo
e I'insorgere in questi tempi ultimi di falsi messia e falsi profeti, se-
condo i versetti 21-22 del testo. Cio offre ad Alberto 'occasone per
passare in rassegna tutti i principali clichés dogmatici riguardanti
I'Islam in ambiente cristiano medievale, in riferimento congiunto
agli eretici Ario, Donato e Maometto: ricorrono infatti, il tema del-
la falsa profezia del fondatore dell'Islam, il carattere eretico e setta-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magho 61

rio di questa religione, il cui ambito di diffusione ¢ limitato ad un
conventiculum, e la perfidia del suo capofila, il quale ha frainteso e
falsificato il dettato biblico per proporre il Corano come rivelazione
ultima del Dio di Abramo.

Ci si puo chiedere quanto I'immagine di Maometto come ere-
siarca ed il suo accostamento ad altri eretici come Ario e Donato
nel Testo 5 possa provenire ad Alberto da fonti latine che hanno
insistito sul carattere settario dell'Islam, a partire dagli scritti di Eu-
logio di Cordova (m. 859) e I'Indiculus luminosus di Paolo Alvaro di
Cordova (m. 861-2)*, passando per le opere apologetiche e polemi-
che facenti parte della Collectio toletana, quali la Summula totius hae-
resis Sarracenorum ed il Liber contra sectam sive heresim Sarracenorum
(1143-4) di Pietro il Venerabile (m. 1156)*, fino ad arrivare ad autori
e testi pill prossimi ad Alberto nel processo di formazione di quella
che ¢ stata definita 'immagine «pseudo-historical» o «constructed»
del Profeta Muhammad nel medioevo®.

Concludo questa seconda parte del contributo con una consi-
derazione generale sulle fonti da cui Alberto attinge la propria co-
noscenza di Maometto e della religione islamica. Si tratta infatti di
fonti indirette, siano esse filosofiche (Averroe), astrologiche (Abt
Ma ‘$ar), eresiologiche, o di altro tipo: & notevole che Alberto non
citi mai passi della versione latina del Corano o della sunna, e che
i testi sacri islamici contenuti nella cosiddetta Collectio toletana ri-
mangano totalmente fuori dalla sua orbita argomentativa. In cio
Alberto non si differenzia dal suo confratello Tommaso d’Aquino,
il quale «ne témoigne nulle part de la moindre curiosité pour le
contexte propre de la religion de I'islam» e «ne semble pas avoir
jamais fait I'effort de lire le Coran»*.

43 The Indiculus luminosus of Paul Alvarus. Translated with Introduction and
Commentary by K.B. WoLE, Liverpool University Press, Liverpool 2023.

44 PETRUS VENERABILIS, Schriften zum Islam, R. Glei (Hrsg.), CIS-Verlag, Alten-
berge 1985.

45 M. D1 CesARE, The Pseudo-Historical Image of the Prophet Muhammad in Medi-
eval Latin Literature: A Repertory, De Gruyter, Berlin - Boston 2012; A. SHALEM et alii
(eds.), Constructing the Image of Muhammad in Europe, De Gruyter, Berlin - Boston
2013.

46 TORRELL, Saint Thomas et les non-chrétiens, p. 37.



62 Amos Bertolacci

3. Moschee infernali, nemici saraceni, legge ingiusta: 1’Islam
“diffuso” nella Divina Commedia

Negli ultimi cento anni la ricerca riguardante il rapporto di Dante
con I'Islam é stata monopolizzata dal dibattito, dai toni accesi e non
ancora consluso, sulle presunte fonti islamiche “implicite” della Com-
media, sulla scia della discussione iniziata con Miguel Asin Palacios
nel 1919, lasciando poco spazio all'indagine delle fonti arabo-islami-
che “dichiarate” da Dante stesso, cio¢ dei luoghi del poema in cui
I'Alighieri tematizza aspetti e figure del mondo arabo-musulmano.
In questo secondo ambito si segnalano come luoghi particolarmen-
te significativi il Limbo di Inferno IV, 118-144, dove Dante annovera
Saladino, Avicenna ed Averroé tra gli «Spiriti Magni», e la nona ma-
labolgia di Inferno XXVIII, 22-63, in cui Maometto e “Ali figurano tra
i «seminator di scandalo e di scisma». In quest’ottica la presenza di
Avicenna ed Averroé¢ all'interno del gruppo degli uomini di cultura
(filosofi e scienziati) di Inferno IV — dopo l'incerta collocazione di Sa-
ladino a margine del gruppo dei politici nel medesimo luogo — rap-
presenta il punto piu alto di apprezzamento dantesco della cultura
araba, incarnata da due dei pitl insigni esponenti della sua medicina e
della sua falsafa, rispetto alla ferma condanna della religione islamica
nella figura del suo fondatore e di uno dei primi e principali succes-
sori del Profeta in Inferno XXVIII. Secondo questa lettura, Avicenna
ed Averro¢ nel Limbo si trovano, secondo un fondamentale rispetto,
in netta opposizione a Muhammad e ‘Alf nelle Malebolge. E impor-
tante sottolinearlo: per Dante una cosa sono la cultura e la politica
arabe, rappresentate da Saladino, Avicenna ed Averroe nel Limbo,
che egli accoglie e valorizza; altra cosa ¢ la religione islamica, istan-
ziata dai suoi fondatori Muhammad e ‘Alf, che egli rigetta e forse
addirittura vilipende nel penultimo cerchio dell'inferno®.

47 La distinzione & lucidamente formulata da N. Mingo, Dante e il “Libro della
Scala”, in C.G. ANTONI (a cura di), Echi letterari della cultura araba nella lirica proven-
zale e nella Commedia di Dante, Campanotto, Udine 2006, pp. 109-129 (si veda C.
Sacconeg, Cost il Profeta scalo i cieli. Dalle rielaborazioni arabe e persiane del «mi’rag» di
Muhammad al «Libro della Scala» e la «Commedia» di Dante, Istituto per 1'Oriente C.A.
Nallino, Roma 2022, pp. 37-38); ne ho richiamato I'importanza in A. BERTOLAC-
c1, Avicenna ed Averroé «spiriti magni»: Dante Alighieri e la cultura araba nella Divina



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 63

La perfetta integrazione di Avicenna ed Averro¢ all'interno della
«filosofica famiglia» degli Spiriti Magni — con Avicenna collocato
tra i due maggiori medici greci (Ippocrate e Galeno) e con Averroe
che, in quanto autore del «gran comento» ad Aristotele, chiude la
rassegna dei filosofi, dei poeti mitici e degli scienziati non-cristiani
aperta dal «maestro di color che sanno» — & nota. Sul versante oppo-
sto, la cruenta punizione del profeta Muhammad e del suo cugino,
genero e quarto successore ‘Al tra gli scismatici nel XXVIII canto
¢ ugualmente famosa: Muhammad e “Ali vi sono puniti in quanto
fondatori della religione islamica intesa come deviazione eterodos-
sa del cristianesimo, ed un contrappasso analogico li vede ripetuta-
mente mutilati dalla spada di un angelo cosi come essi hanno scisso
la religione cristiana con la loro eresia, con un’insistenza quasi sar-
castica da parte di Dante sui dettagli scurrili di tale mutilazione*.

Mi propongo in questa sezione di estendere il quadro al di la di
questi due passi “iconici”, perché ulteriori elementi utili a ricostru-
ire la considerazione in cui Dante teneva 'Islam emergono altro-
ve nella Commedia, non solo in altri luoghi dell'Inferno ma anche
nel Purgatorio e nel Paradiso, evidenziando un’attitudine di oppo-
sizione e rigetto dell'Islam che puo considerarsi affine a quella di
Inf. XXVIII®. In Inf. VIII, 70-72, ad esempio, troviamo che la citta

Commedia, «Medioevo. Rivista di Storia della Filosofia Medievale» 46 (2021), pp.
145-174. Essa sfuma, invece, in altri contributi: S. Toorawa, Muhammad, Muslims,
and Islamophiles in Dante’s Commedia, «The Muslim World» 82/1-2 (1992), pp.
133-143, ad esempio, considera Saladino, Avicenna e Averroé¢ «Muhammad’s fol-
lowers», denominandoli «Muslims» (p. 143), e chiama Federico II, Michele Scoto e
Pier delle Vigne «slamophiles» (pp. 138-143). Il grado e la modalita dell’avversione
di Dante nei confronti dell’Islam sono dibatutte: si veda TommasiNo, Visio e divisio
in Inferno XXVIII e le mie considerazioni in Dante orientalista?, p. 34, n. 30.

48 1l passo ha comprensibilmente dato origine a vari fenomeni di “cancel
culture”, a partire dalle rasure delle illustrazioni di Inf. XXVIII in manoscritti me-
dievali della Commedia, passando per le traduzioni omissive dell’opera in arabo e
in lingue di paesi con alta immigrazione islamica come 1'Olanda, fino ad arrivare
all'esenzione dalla frequenza di lezioni riguardanti la condanna di Muhammad e
‘Alf in scuole medie superiori italiane con popolazione studentesca multietnica
secondo quanto ci riferisce la cronaca italiana recente.

49 Ho richiamato brevemente I'importanza di alcuni di questi passi in BErTO-
LACCI, Avicenna ed Averroé «spiriti magni», p. 156, n. 28.



64 Amos Bertolacci

infernale di Dite possiede tratti architettonici islamici, dato che le
sue torri sono dette «meschite», tramite quella che pare essere una
sineddoche indicante i minareti delle moschee:

Testo 6: Inferno VIII, 70-72:

E io: “Maestro, gia le sue meschite
1a entro certe ne la valle cerno,
vermiglie come se di foco uscite.

Sulla stessa falsariga, il saraceno figura come I'oppositore per
antonomasia della fede cristiana nella descrizione di Bonifacio VIII
in Inf. XXVII, 85-90, ove il papa, «principe d’i novi Farisei», ¢ detto
combattere contro dei correligionari cristiani e non contro i veri ne-
mici della fede cristiana, cioé contro i musulmani ed i giudei. Nel-
la descrizione di questi ultimi, mentre i saraceni sono facilmente
identificabili con coloro che avevano cinto d’assedio San Giovanni
d’Acri, ultima roccaforte cristiana in Terra Santa perduta nel 1291, i
giudei sono forse associabili a coloro che intrattenevano commerci,
allora vietati dalla Chiesa, con il Sultano dei musulmani:

Testo 7: Inferno XXVII, 85-90:

Lo principe d'i novi Farisei,

avendo guerra presso a Laterano,

e non con Saracin né con Giudei,

ché ciascun suo nimico era Cristiano,
e nessun era stato a vincer Acri

né mercatante in terra di Soldano,

[...]

Un altro stereotipo della raffigurazione medievale dell'Islam
nell’'Europa cristiana, cioe la sua bassezza morale e la sua barbarie eti-
ca, traspare nell’accostamento tra le donne saracene e le donne bar-
bare fatto da Forese Donati in Purg. XXIII, 97-105, come metro di de-
grado etico ignobilmente superato dalle «sfacciate donne fiorentine»:

Testo 8: Purgatorio XXIII, 97-105:

O dolce frate, che vuo’ tu ch’io dica?
Tempo futuro m’é gia nel cospetto,

cui non sara quest’ora molto antica,



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 65

nel qual sara in pergamo interdetto

a le sfacciate donne fiorentine

I'andar mostrando con le poppe il petto.
Quai barbare fuor mai, quai saracine,
cui bisognasse, per farle ir coperte,

o spiritali o altre discipline?

In Par. XV, 139-148, 'antenato di Dante Cacciaguida ricorda la
malvagita («nequizia») della religione (degge») islamica e I'usurpa-
zione da parte dei musulmani di cio che spetta di diritto ai cristiani,
descrivendo i saraceni come gente disonorevole («turpa») e la pro-
pria morte per loro mano durante la seconda crociata (1147-1149)
come «martiro», un termine che ricorre anche in Par. XI, 100 a pro-
posito della predicazione di San Francesco presso il sultano d’Egitto
durante la quinta crociata:

Testo 9: Paradiso XV, 139-148:

Poi seguitai lo ‘mperador Currado;
ed el mi cinse de la sua milizia,

tanto per bene ovrar li venni in grado.
Dietro li andai incontro a la nequizia
di quella legge il cui popolo usurpa,
per colpa d'i pastor, vostra giustizia.
Quivi fu’” io da quella gente turpa
disviluppato dal mondo fallace,

lo cui amor molt’anime deturpa;

e venni dal martiro a questa pace.

Altri passi possono forse essere aggiunti a questo dossier provvi-
sorio®. Oltre all'idea dello scisma come fattore costitutivo dell’Islam,

50 J.S.P. TarLock, Mohammed and His Followers in Dante, «<The Modern Language
Review» 27 (1932), pp. 186-195, propone di leggere nel drago che assale il carro della
Chiesa di Pg. XXXII, 130-135, un riferimento «almost [...] certain» ai Saraceni e pit
in particolare a Muhammad stesso. Dante metterebbe la lingua coranica in bocca
al demone Pluto nel quarto cerchio dell'inferno e al gigante infernale Nembrot nel
transito tra I'ottavo e il nono cerchio, secondo alcune delle possibili interpretazioni
del «Papé Satan, papé Satan Aleppe» di Inf. VIL1, e il «(Raphel mai ameécche zabi almi»
di Inf. XXXI.67 (A. TRONI, Un verso arabo nella Divina Commedia, «Annali della Acca-
demia del Mediterraneo» 2 (1954), pp. 97-100; D. AMALDI, Papé satan e Raphél mai
nelle traduzioni arabe dell’Inferno, «Egitto e Vicino Oriente» 27 (2004), pp. 209-215).



66 Amos Bertolacci

ben sviluppato nella condanna dei suoi capostipiti in Inf. XXVIII, in
questi luoghi Dante descrive brevemente e considera condivisi dal let-
tore una serie di altri strali lanciati contro I'Islam. La lezione che se ne
puo trarre ¢ duplice. Da un lato, la valenza tacitamente anti-islamica
di questi passi rende ancora pit eccezionale la presenza di ben tre ara-
bo-musulmani nel Limbo, i quali evidentemente sono collocati nella
«ville lumiére» o nel «piccolo Eden» del castello degli Spiriti Magni non
in quanto rappresentanti della loro religione, bensi come esponenti di
una cultura, sia pratica che teoretica, che Dante considera di altissimo
valore. D’altro canto, a fronte di questa ripetuta avversita nei confron-
ti dell'Islam come religione, mi pare difficile ipotizzare un’influenza
diretta dell’escatologia islamica sulla Divina Commedia quale quella
ipotizzata nel 1919 da Asin Palacios ed ancora dibattuta dagli studio-
si. I passi anti-islamici della Commedia, sia i piti estesi e famosi come
Inf. XXVIII, sia quelli piti brevi e meno appariscenti richiamati nella
presente sezione, si aggiungono ai luoghi in cui Dante stesso dichiara
quali siano le “fonti” del poema (ad es. Inf. II, 31-33), con rimando
esclusivo alla discesa agli inferi dell’'Enea virgiliano ed all’ascensione
al cielo di San Paolo. Questa evidenza interna mi pare renda implausi-
bile un ricorso diretto e consapevole di Dante all’escatologia islamica
come fonte della struttura e del contenuto stesso della Commedia'.

51 E.A. CoGGEsHALL, Dante, Islam, and Edward Said, <Telos» 139 (2007), pp.
133-151, pone il Testo 6 di Dante ad esergo ed associa opportunamente «the use
of Muslim architecture to model the city of Dis» with «the humiliation of the
founders of their [i.e. of Averroes and of his companions in Limbo] religion» in
Inf. XXVIII (p. 149). Per converso, M. Corri, Dante e la cultura islamica, in Centro P.
Rajna (a cura di), «Per correr miglior acque...»: bilanci e prospettive degli studi danteschi
alle soglie del nuovo Millennio, Atti del Convegno di Verona-Ravenna (25-29 ottobre
1999), Salerno Ed., Roma 2001, vol. I, pp. 183-202; rist. ingl.: Dante and Islamic
Culture (1999), «Dante Studies» 125 (2007), pp. 57-75, vede l'utilizzo del termine
«meschita» come un riflesso della conoscenza che Dante ha avuto del Libro della
scala (p. 73: «t is best to eschew the excessive boldness of the scholar who wishes
to catch a glimpse of the splendor of a direct source in the Liber scale Machometi.
But the text certainly generated flashes within Dante’s imagination, leaps of fan-
tasy, and playful poetics such as calling the houses of the city of Dis “meschite”
— the same name given to the temples of the Saracens»). Se I'ipotesi di Corti fosse
corretta, il «glimpse of the splendor» del Libro della Scala generebbe un «flash»
alquanto negativo all'interno dell'immaginazione poetica di Dante. Il passo di Inf.
VIII, 70-72, ¢ preso in esame anche da M. CampaNiNi, Dante e UIslam. L'empireo delle



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 67

4. Possibile infuenza

L'evidenza testuale raccolta nelle sezioni precedenti permette sol-
tanto conclusioni negative. Sebbene, infatti, I'influenza di Alberto
su Dante sia acclarata®?, non ¢ certo che Dante abbia conosciuto
tutte le opere di Alberto sopra richiamate e, nel caso in cui le ab-
bia consultate, che le abbia utilizzate per attingervi informazioni
e armamentario polemico nei confronti dell'Islam. In ogni caso,
non si registra alcun parallelo stretto tra Alberto e Dante riguardo
all'Islam, non essendovi alcuna vera e propria “citazione” di Alber-
to da parte di Dante su temi riguardanti la polemica anti-islamica
nella Divina Commedia. I motivi che Dante raffigura in maniera ec-
celsa nel poema — il carattere scismatico dell'Islam, I'opposizione
tra religione islamica e fede cristiana, il carattere riprovevole della
legge musulmana, la bassezza morale dei suoi aderenti — sono temi
generali, veri e propri stereotipi, che Alberto pud aver contribui-
to ad avvalorare agli occhi di Dante, fungendo in questo modo da
sua fonte di ispirazione, ma che Dante ha sicuramente incontrato
anche altrove nella cultura del suo tempo. La vicinanza terminolo-
gica tra il sostantivo «turpitudo» utilizzato da Alberto (Testo 3; si
veda anche il passo parallelo nel Commento parafrastico all’Etica) e
I'aggettivo «turpe» usato da Dante (Testo 9) costituisce un’evidenza
troppo tenue per essere significativa.

In particolare Dante potrebbe dipendere, piuttosto che da Alber-
to stesso, dalle fonti di conoscenza dell’Islam e della critica di esso a
cui anche Alberto attinge. Certamente Dante poteva avere accesso
ai commenti di Averro¢ alla Fisica ed al De caelo indipendentemente
dalle opere di Alberto in cui questi vengono citati. Lo stesso dicasi

luci, Edizioni Studium, Roma 2019 (cfr. C. BAFFIONI, Dante ¢ la filosofia araba, in R.
Antonelli, L. Mainini (a cura di), La biblioteca di Dante, Bardi Edizioni, Roma 2022,
Pp- 503-560: 542, 1. 124).

52 Lo stato dell’arte al proposito ¢ tracciato in L. STURLESE, Dante, Alberto il
Grande e la filosofia degli Antichi, in R. Antonelli, L. Mainini (a cura di), La biblioteca di
Dante, Bardi Edizioni, Roma 2022, pp. 381-391. Un possibile ulteriore esempio viene
avanzato in A. BErtoraccl, Da Talete ad Averroé: Dante storico della filosofia nel Canto
IV dell'Inferno, in L. BiancHI, S. PELIzzARI, A. TABARRONI (a cura di), La «ompiuta
gioia». Dante e la filosofia, Angelo Longo Editore, Ravenna 2024, pp. 141-160: 153-158).



68 Amos Bertolacci

per Eustrazio di Nicea: il medesimo aggettivo «turpe» richiamato in
precedenza ricorre infatti due volte, al grado superlativo, nel Testo 2,
dove viene applicato alla legge islamica ed a Maometto stesso. Ana-
logamento il discredito astrologico di cui Maometto ¢ fatto oggetto
in Alberto poteva essere noto a Dante tramite le traduzioni latine
delle opere di Abti Ma3ar stesso o tramite famosi utilizzatori latini
di questultimo in chiave anti-islamica come Ruggero Bacone>. Pill
in generale, sia Alberto che Dante avevano a disposizione testi apo-
logetici e polemici come la traduzione latina della Risala dello Pseu-
do-al-Kind, le opere di Pietro il Venerabile ricordate nella sezione
11, ed il Liber de generatione Mahumet et nutritura eius (1142) tradotto da
Ermanno di Carinzia (1100-1160 circa), solo per menzionare alcuni
capisaldi di quella che Alessandro D’Ancona ha definito la deggenda
di Muhammad in Occidente»: un rappresentante autorevole di que-
sta tradizione & Riccoldo da Montecroce (1242-1320), conterraneo
e contemporaneo di Dante”. Siamo dunque di fronte ad un vero
e proprio network di influenze, in cui Alberto certamente si situa,
ma entro il quale ¢ difficile stabilire direttrici di impatto di un autore
sull’altro che siano lineari piuttosto che, appunto, reticolari.

In quest’ambito ¢ interessante registrare un altro dato negativo:
cosi come il Doctor Universalis non ha spinto la propria curiositas al di

53 J. AGrmi, C. Crisciani, Albumazar nell’astrologia di Ruggero Bacone, <ACME» 25
(1972), pp- 315-338; J.D. NoRrTH, Roger Bacon and the Saracens, in G. FEDERICI VESCOVINI
(ed.), Filosofia e scienza classica arabo-latina medievale e U'etd moderna: ciclo di seminari
internazionali, 26-27 gennaio 1996, FIDEM, Louvain-la-Neuve 1999, Pp. 120-160; J.V.
ToLaN, Saracens Philosophers Secretly Deride Islam, <Medieval Encounters» 8/2-3 (2002),
Ppp. 184-208, anche in Ip., Son of Ishmael, University of Florida Press, Gainesville 2008,
Pp- 123-125; FEDERICI VESCOVINI, La storia astrologica universale, pp. 17-18

54 L'influenza della Risala su Tommaso d’Aquino ¢ segnalata da TORRELL,
Saint Thomas et le non-chrétiens, pp. 39-40.

55 A. D'ANcoNa, La leggenda di Muhammad in Occidente, 1889, 1911, rist. a
cura di A. Borruso, Salerno Editrice, Roma 1994. Per Riccoldo da Montecroce
come fonte di conoscenza dell'Islam in relazione a Dante, si vedano J.V. ToLAN,
Du sage arabe au Sarrasin irrationnel: vers une idéologie de la supériorité occidentale,
in F. CLEMENT, M. PONDEVIE ROUMANE, J. ToLAN (éds.), Culture arabe et culture eu-
ropéenne: L'inconnu au turban dans Ualbum de famille, L'Harmattan, Paris 2006, pp.
189-201: 191-194; K. MALLETTE, The Mediterranean, in M. GRAGNOLATI, E. LOMBAR-
p1, F. SOUTHERDEN (eds.), The Oxford Handbook of Dante, Oxford University Press,
Oxford 2021, pp. 368-382: 375.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno 69

la di confini di appartenenze dogmatiche che risultavano invalicabi-
li anche ad un pensatore «pantagruelico», per dirla con Gilson e de
Libera, come lui, la barriera dell'incomprensione e dell’opposizione
religiosa pare essere stata insormontabile anche per un genio della
statura e dell’apertura mentale di Dante. A fronte di cio, siamo auto-
rizzati a parlare dell’esistenza di un vero e proprio “muro” opposto
da parte cristiana alla religione rivale che anche i pitl potenti ed in-
fluenti artefici di “ponti” culturali in ambito cristiano medievale non
sono riusciti a superare®.

E tuttavia, pur in questo contesto negativo, il raffronto tra Alber-
to e Dante risulta utile in termini pit generali. Richiamo brevemente
tre possibili spunti. Il primo riguarda la visione generale dei rapporti
tra Cristianesimo e Islam che Alberto e Dante hanno condiviso e che
si & protratta in ambiente cristiano fino a tempi molto recenti. Abbia-
mo visto Alberto affermare nel Commento alla Politica (Testo 3) che
«Maometto non ha insegnato niente altro che menzogna e turpitudi-
ne» (Mahumetus nusquam nisi mendacium et turpitudinem docu-
it») e ribadire nel Commento ai Mineralia che egli non ha insegnato
«niente altro che menzogna e ingiustizia» («[...] Mahometi, qui nun-
quam nisi mendacium docuit et injustitiam»). Queste affermazioni,
sia per il contentuo che per la forma sintattica, ricordano molto da
vicino I'asserzione dell'imperatore bizantino Manuele II Paleologo
(reg. 1391-1425) nel dialogo intrattenuto all'inizio del XV secolo con
un anonimo saggio persiano a proposito di Cristianesimo e Islam,
riferito da Papa Ratzinger nella sua famosa lectio magistralis del 2006
nell'universita di una citta tedesca cosi fortemente legata al vescovo
Alberto Magno come Ratisbona®.

1l secondo spunto riguarda Sant’Agostino come possibile fonte
della considerazione dei non-cristiani nella Commedia. Abbiamo vi-

56 E utile ricordare che il primo documento ufficiale della Chiesa cattolica in
cui I'lslam viene oggettivamente descritto e pienamente riabilitato ¢ la dichiara-
zione Nostra aetate del Concilio Vaticano II (1965), promulgata esattamente sette-
cento anni dopo la nascita di Dante.

57 Ildiscorso, pronunciato in tedesco, ¢ disponibile in varie lingue presso il sito
ufficiale della Santa Sede: <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/
speeches/2006/september/documents/hf ben-xvi_spe_20060912_university-
regensburg.html>.



70 Amos Bertolacci

sto che Alberto, se egli ¢ davvero I'autore della seconda parte della
Summa theologiae, trae da Agostino I'idea che coloro che sono «extra
fidem» possono compiere molte azioni che rientrano nel genere del
bene, sebbene tali azioni non appartengano alla speciale categoria
di azioni meritevoli di salvezza (Testo 4). Questa dottrina agosti-
niana, che nel passo in questione viene applicata a giudei e musul-
mani, € molto congeniale all'idea di fondo che permette a Dante di
inserire nel Limbo, oltre ai bambini non battezzati e ai patriarchi
dell’Antico Testamento, anche gli Spiriti Magni non-cristiani. In ef-
fetti, proprio nel corpus agostiniano ¢ reperibile un passo rilevante,
non sufficientemente considerato negli studi sull’argomento, cioé
la sezione II.4 della Lettera ad Evodio: qui Agostino prospetta un
novero di persone virtuose, il cui unico difetto ¢ stato un erroneo
culto di Dio (excepto Dei cultu), che egli auspica che siano liberate
dalle pene dell'Inferno al momento della discesa agli inferi di Gest.
I virtuosi in questione sono suddivisi in gruppi molto simili alle
categorie di Spiriti Magni che ritroviamo nel Limbo: Agostino parla
infatti, tra 'altro, di poeti e oratori (poetae et oratores), filosofi (illi qui
philosophando dixerunt) e coloro che hanno disprezzato la morte per
il bene della patria (mortis pro patriae salute contemptus)>®.

Il terzo spunto ci proietta nell’ambiente fiorentino. L'identita dei
tre eretici che Andrea di Bonaiuto (m. 1377) raffigura ai piedi di San
Tommaso nel Trionfo di quest’ultimo nel Cappellone degli Spagno-
li di Santa Maria Novella (1365-1367) non ¢ esplicitata dall’artista.
Mentre I'eretico col turbante ¢ tradizionalmente associato con Aver-
rog¢, in base all’esplicita menzione fatta da Lippo Memmi nel dipinto
che rappresenta il capostipite del motivo del Trionfo di San Tomma-
so nella Chiesa di Santa Caterina d’Alessandria a Pisa, gli altri due

58 Ho richiamato I'importanza di questo luogo agostiniano in BErroraccr, Da
Talete ad Averroé, p. 142, n. 3. Altri studiosi insistono invece sul carattere assoluta-
mente innovativo dell'inserzione dantesca degli Spiriti Magni nel Limbo (si veda, ad
esemlpio, T. BAROLINY, Il Limbo di Dante e Uequitd di accesso: non-Cristiani, bambini, e i
criteri di inclusione ed esclusione, da «If» 4 a «Pd» 32, dtalianistica: rivista di letteratura
italiana» 50/ 1 (2021), pp. 49-64, versione inglese in Eap., Dante’s Multitudes. History,
Philosophy, Method, University of Notre Dame Press, Notre Dame (IN) 2022, pp. 58-
81, Ch. 4: Dante’s Limbo and Equity of Access: Non-Christians, Children, and Criteria of
Inclusion and Exclusion, from «Inferno» 4 to «Paradiso» 32, e la bibliografia ivi citata).



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magho 71

eretici vengono identificati con Sabellio (m. ca. 260) e Ario (m. 336),
sulla scorta delle denominazioni assegnate da Filippino Lippi in
un’analoga raffigurazione nella Chiesa di Santa Maria Sopra Miner-
va a Roma. Questa identificazione ¢ avvalorata, prima ancora che
dal Vasari, dalla menzione di Sabellio e Ario tra gli eretici accusati
di errore da San Tommaso d’Aquino in Par. XIII, 127-129%°. A questa
lettura “dantesca” dell'inconografia del Bonaiuto, si puo utilmente
affiancare la lettura “albertina” veicolata dal passo del Commento al
Vangelo di Marco di Alberto visto in precedenza (Testo 5), in cuii tre
eretici sono identificati con Ario, Donato e Maometto. Questo luo-
go albertino introduce infatti I'interessante possibilita che nella raffi-
gurazione del Cappellone degli Spagnoli I'eretico col turbante possa
eccedere la figura di Averroe, venendo a coincidere, o assumendo la
stessa valenza ereticale, del profeta — o per meglio dire dello pseu-
do-profeta, secondo I'opinione cristiana medievale — dell’ Islam.

Possiamo conclusivamente chiederdi se, riguardo al tema affron-
tato nella presente relazione, Alberto sia stato «frate e maestro» oltre
che di Tommaso, che lo descrive in questi termini nel canto X del
Paradiso (Par. X, 98), anche di Dante. Una prima provvisoria risposta
a questo interrogativo ¢ che Alberto ¢ certamente stato “fratello” di
Dante: entrambi sono esposti e recepiscono gli stessi stereotipi sull'I-
slam a cui tutta la latinitd medievale soggiace. In questo senso po-
tremmo dire che tra i due esiste una fratellanza in errore e in precon-
cetto. Piu difficile stabilire se il Doctor Universalis sia stato in ci6 anche
“maestro” del Sommo Poeta e, nel caso lo sia stato, in quale misura.
Una prima ricognizione come quella tentata qui pare indicare che
Alberto non abbia svolto il ruolo di fonte diretta, bensi di autorevole
rappresentante dell’ampio bagaglio di clichés sull'Islam e di corredo
di motivi polemici a cui anche Dante ha potuto attingere.

59 J. ZAHLTEN, Disputation mit Averroes oder unterwerfung des ‘Kommenta-
tors’. Zu seinem Bild in der Malerei des Mittelalters und der Renaissance, in A. SPEER
(Hrsg.), Wissen iiber Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, De
Gruyter, Berlin - New York 2006, pp. 718-744: 722-723; S. JAGOT, Averroes, Islam,
and Heterodoxy in the Spanish Chapel ‘Triumph of St Thomas Aquinas’, Interfaces:
A Journal of Medieval European Literatures» 6 (2018), pp. 7-32.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226016

pp. 73-107 (dicembre 2025)

Quasi fulgor
Lampo e visione in al-Gazali, Alberto Magno e Dante’

MaRco SIGNORI

[...]elo siporta dentro di sé per [...]e poi? Luce di lampo
tutto il fulgorato scoscendere
d'una vita. invano pud mutarvi in alcunché
di ricco e strano. Altro era il tuo
Carlo Emilio GADDA, stampo.

La cognizione del dolore
Eugenio MONTALE, Le occasioni
[Il ramarro, se scocca...]

1. Introduzione

Lo scopo di questo articolo ¢ studiare un piccolo estratto dell’am-
pia teoria medievale sulla visione divinatoria, tentando un difficile
equilibrio tra considerazioni filosofiche e ragionamento lettera-
rio, o, per meglio dire, specificamente poetico. Si tratta per certi
versi di un obbligo ineludibile, che I’argomento stesso di questo
volume — e della conferenza da cui ¢ scaturito — ci impone, giu-
stapponendo come fa il nome del pitl grande poeta della nostra
letteratura e di uno dei pit importanti maestri della Scolastica
latina; ma non per questo risulta meno difficile da raggiungere
nel concreto dell’analisi dei testi. Il mio compito poi € reso pit
arduo dal fatto che I'equilibrio che tentero non sara solo dupli-
ce, tra Dante e Alberto Magno, ma provera a tener conto anche
dell’apporto di un pensatore arabo, Abt Hamid al-Gazali, che

" 1l presente saggio fa parte della ricerca: Itineraries of Philosophy and Science
from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies (2023-2025),
finanziata dal Ministero dell'Universita e della Ricerca (PRIN 2022, 20225LFCMZ)
nell’ambito del PNRR M4Cz finanziato dall'Unione europea — Next Generation EU.

™ Scuola IMT Alti Studi, Lucca.

73



74 Marco Signori

credo possa aggiungere una tessera importante al mosaico non
diro delle fonti, ma certo dei possibili riferimenti culturali che
compongono il mondo filosofico di Dante. Una triangolazio-
ne tra tre autori molto diversi, quindi, ma anche tra gli apporti
specifici della filosofia, della letteratura e della teologia, dato che
al-Gazali & unanimemente riconosciuto come il pitt importante
teologo dell’islam sunnita’, Alberto Magno ¢ stato a sua volta
un teologo di grande rilievo*; e al tema del theologus Dantes sono
stati dedicati sforzi critici ingenti (anche, in anni recenti, rivolti
semmai allo scrostamento della figura intellettuale di Dante dalle
concrezioni di ragionamenti teologici latamente, e talvolta ma-
lamente, intesi)’. Per cercare di fare almeno un piccolo passo in

1 Al-Gazall (m. 1111), noto con l'epiteto onorifico di “prova dell’islam”
[huggat al-islam], & autore di diverse opere di teologia [kalam], tra le quali spicca
per importanza la Rivivificazione delle scienze religiose [Thya’ ‘ulam al-din], un mo-
numentale e fortunatissimo compendio di riflessione sistematica sulla teologia
islamica: cfr. AL-GazALl, Thyd “uliim al-din, 16 parti in 4 voll., Lagnat na3r al-taqa-
fa al-islamiyya, Cairo 1356-57 [1937-39]; ristampa anastatica in 6 volumi, Dar
al-kitab al-‘arabi, Bayrat s.d. [c. 1990]. Parti selezionate dell’opera si possono
leggere in italiano in L. VEccia VAGLIERI, R. RUBINAcCI (a cura di), Scritti scelti di
al-Ghazali, uTet, Torino 1970. Per uno studio recente sul progetto teologico di al-
Gazali si veda almeno K. GARDEN, The First Islamic Reviver. Abii Hamid al-Ghazali
and His Revival of the Religious Sciences, Oxford University Press, Oxford 2014.

2 L'apporto teologico di Alberto Magno ¢ vastissimo e spazia negli ambiti delle
teologie biblica, sacramentale e morale, della mariologia, della liturgia e della predica-
zione; molto studiato il suo commento alle Sentenze, cosi come i suoi impegnativi testi
esegetici sui Vangeli e su diversi libri veterotestamentari. Per uno sguardo d’insieme,
si vedano almeno gli studi generali di A. ROHNER, De natura theologiae juxta S. Albertum
Magnum, «Angelicumy 16 (1939), pp. 3-23 € W. SENNER, Zur Wissenschafistheorie der The-
ologie im Sentenzenkommentar Alberts des Grossen, in G. MEYER, A. ZIMMERMANN (Hrsg.),
Albertus Magnus Doctor Universalis 1280/ 1980, Matthias Griinewald Verlag, Mainz 1980,
PP- 323-343 (con paralleli tra Alberto, Tommaso e la tradizione francescana).

3 Per 'amplissimo dibattito sul pensiero teologico di Dante occorre ripartire
almeno da P. MANDONNET, Dante, le théologien. Introduction d Uintelligence de la vie, des
oeuvres et de U'art de Dante Alighieri, Desclée de Brouwer, Paris 1935, di cui € appena
uscita la prima traduzione inglese (P. MANDONNET, Dante the Theologian, G. CORBETT,
P. KeL1y (eds.), Brepols, Turnhout 2025) a cui gia si opponeva E. GiLson, Dante et la
philosophie, Vrin, Paris 1939. Per i tentativi (americani e non solo) di de-teologizzazio-
ne del poeta (e del suo poema) resta emblematico fin dal titolo T. BaroLINI, The Un-
divine Comedy. Detheologizing Dante, Princeton University Press, Princeton (NJ) 1992.



Quasi fulgor 75

questa direzione, che mi appare centrale per gli studi danteschi,
mi concentrero in quel che segue su una sola parola: il «fulgore»
con cui, nell'ultimo canto del Paradiso, Dante esprime per meta-
fora il soddisfacimento ultimo del proprio desiderio intellettuale
di conoscere Dio.

Testo 1.

[...] ma non eran da cio le proprie penne:
se non che la mia mente fu percossa

da un fulgore in che sua voglia venne*.

Non occorre neppure sottolineare il ruolo centralissimo svolto
da questa terzina nel viaggio della Commedia, di cui costituisce con
tutta evidenza un punto estremo e apicale. Ma ¢ molto interessante
seguire invece una pista segnalata per la prima volta, tangenzial-
mente, da Paolo Falzone, che — in un saggio importante per ben
altre ragioni — ha annotato la vicinanza di questo fulgore dantesco
con il fulgor che compare nella traduzione latina della summa di filo-
sofia peripatetica scritta da al-Gazalr.

Testo 2.

Possibile est igitur ut huiusmodi anima, quia cessat ab occupatio-
ne sensuum, elevetur ad mundum superiorem, in quo apparet ei
aliquid de rebus, sed haec apparentia est quasi fulgor cito pertran-
siens; et haec est una species prophetandi®.

Per un orientamento recente su tutto il dibattito (con affondi importanti anche sulla
presunta eterodossia del poeta) e sui rapporti di Dante con la teologia tardo-medie-
vale cfr. L. LoMBARDO, D. Parist, A. PEGORETTI, Theologus Dantes. Tematiche teologiche
nelle opere e nei primi commenti, Edizioni Ca’ Foscari, Venezia 2018; utile anche G. LED-
DA (a cura di), Le teologie di Dante. Atti del Convegno internazionale di Studi. Raven-
na, 9 novembre 2013, Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, Ravenna 2015.

4 Paradiso (d’ora in poi Par.) xxxu1 139-141. Si cita il testo del poema da DANTE
ALIGHIERI, La Commedia secondo antica vulgata, a cura di G. Petrocchi, Mondadori,
Milano 1966-1967.

5 P. FALZONE, Visione beatifica e circolazione celeste negli ultimi versi del Paradiso,
«Bollettino di italianistica. Rivista di critica, storia letteraria, filologia e linguistica»
7/2 (2010), pp. 46-77: 46, . 1.

6 Algazel’s Metaphyiscs: A Mediaeval Translation, J. Muckle (ed.), St. Michael’s
College, Toronto 1933, p. 191,27-30. Qui e nel seguito, laddove ho citato il testo



76 Marco Signori

Personalmente mi sono convinto della speciale pertinenza di
questo richiamo, non solo per la tangenza terminologica (che non
¢ ovvia, dato che fulgor nei testi confrontabili non appare cosi spesso
come si potrebbe supporre’) ma anche per l'aspetto dottrinale, che,
come si vede gia da queste poche righe, ha a che fare con il tema
centralissimo della visione e della profezia. Mi ¢ parso dunque che

latino di Algazel dall’ormai vetusta edizione di Muckle, ho tacitamente adeguato
la grafia e la punteggiatura allo standard delle edizioni moderne, ripristinando i
dittonghi classici e uniformando lo spelling (e.g., scrivendo sempre occupatio invece
di occupacio).

7 Oltre ai brani albertini citati in cio che segue, potrebbero rivestire una certa
importanza per la mappatura dei luoghi filosofici nei quali un fulgore fa la sua
comparsa questi due testi di Tommaso d’Aquino, tratti rispettivamente dal Com-
mento tommasiano alle Sentenze e dalla Quaestio disputata De veritate. Cfr. THOMAS
DE AQUINO, In IV Sent., q. 45 art. 2 co.: «Et ita patet quod per nullam similitudinem
receptam in intellectu creato potest sic Deus intelligi quod essentia eius videatur
immediate. Unde etiam quidam ponentes divinam essentiam solum per hunc mo-
dum videri, dixerunt, quod ipsa essentia non videbitur, sed quidam fulgor, quasi
radius ipsius. Unde nec ille modus sufficit ad visionem divinam quam quaerimus»;
citando Alessandro e Averro¢, Tommaso propone quindi in alternativa una solu-
zione unitiva e quasi ilemorfica all’essenza divina: «proportio essentiae divinae ad
intellectum nostrum est sicut proportio formae ad materiam». Cfr. anche THOMAS
DE AQUINO, De veritate, q. 8, art. 1, co. [Quaestio est de cognitione Angelorum. Et
primo quaeritur utrum Angeli videant Deum per essentiam]: «Omnis autem si-
militudo divinae essentiae in intellectu creato recepta, non potest habere aliquam
convenientiam cum essentia divina nisi analogiae tantum. Et ideo cognitio quae
esset per talem similitudinem non esset ipsius Dei per essentiam, sed multo im-
perfectior quam si cognosceretur substantia per similitudinem accidentis. Et ideo
illi qui dicebant quod Deus per essentiam non videtur, dicebant quod videbitur
quidam fulgor divinae essentiae, intelligentes per fulgorem illam similitudinem
lucis increatae, per quam Deum videri ponebant, deficientem tamen a repraesen-
tatione divinae essentiae, sicut deficit lux recepta in pupilla a claritate quae est
in sole; unde non potest defigi acies videntis in ipsam solis claritatem, sed videt
inspiciens quosdam fulgores». Il brano, come si vede anche dalla prosecuzione,
¢ del tutto parallelo a quello del quarto delle Sentenze: «Restat ergo ut illud quo
intellectus creatus Deum per essentiam videt, sit ipsa divina essentia. Non autem
oportet quod ipsa essentia divina fiat forma ipsius intellectus, sed quod se habeat
ad ipsum ut forma; ut sicut ex forma, quae est pars rei, et materia efficitur unum
ens actu, ita licet dissimili modo, ex essentia divina et intellectu creato fit unum in
intelligendo, dum intellectus intelligit, et essentia per seipsam intelligitur. Qualiter
autem essentia separata possit coniungi intellectui ut forma, sic ostendit Com-
mentator in III de animay.



Quasi fulgor 77

valesse la pena di studiare piu approfonditamente il contesto di que-
sto luogo gazaliano, per capirne meglio il possibile ruolo culturale
nella genesi dell'immagine di folgorazione con cui Dante conclude
il suo poema.

2. Le intenzioni dei filosofi

L’ opera di al-Gazali che stiamo leggendo porta il titolo arabo di Ma-
qasid al-falasifa, che si puo tradurre con Le intenzioni dei filosofi®. Si
tratta di un’enciclopedia del pensiero avicenniano maturo, scritta a

8 Esistono diverse edizioni del testo arabo delle Intenzioni, nessuna delle
quali puo dirsi critica: AL-GazALI, Maqasid al-faldsifa, M.D.S. al-Kurdi (ed.), 3 voll.,
al-Matba‘a al-Mahmiidiyya al-Tigariyya, Il Cairo 1936% aAL-GazALl, Mugaddimat
Tahafut al-falasifa al-musammat Maqasid al-falasifa, S. Dunya (ed.), Dar al-Ma ‘arif,
1l Cairo 1961 (di riferimento, pur se assai difettosa); aL-GazALi, Magdsid al-falasifa,
M. Bigi (ed.), Matba‘at al-Sabah, Damasco 2000 (ristampa dell’edizione di al-Kur-
di menzionata supra); aL-GAzALI, Maqasid al-falasifa. Iijam al-‘awamm ‘an “ilm al-
kalam. Fusil fi l-as’ila wa-agwibat'-ha, A.F. al-Mizyadi (ed.), Dar al-kutub al-‘ilmiyya,
Bayrait 2008 Una pionieristica traduzione spagnola dell'intero testo puo leggersi
in ALGAZEL, Maqasid al-falasifa o Intenciones de los filosofos, traduccién, prologo y
notas por M.A. ALONSO, Juan Flors, Barcelona 1963; due traduzioni turche inte-
grali sono state pubblicate in anni pit recenti (GazzALl, Felsefenin Temel Ilkeleri
(Makdsidu’-feldsife), cev. C. Erdemci, note di S. DunyA, Vadi Yayinlari, Ankara
2002, ristampato con il titolo Filozoflarin Maksatlar, Endiiliis Yayinlari, Istanbul
2021; e GazzALl, Mekasidii’l-Feldsife (Filozoflarin Maksatlar), gev. . Karagézoglu,
Kaythan Yayinlari, Istanbul 2020); una traduzione inglese parziale, relativa alla sola
sezione di Logica, ¢ stata resa disponibile online da T. STREET, Magqasid. The Logic,
<https:/ /www.academia.edu/35144568/Maqasid_The_Logic>, s.d. Ho fornito
una traduzione inglese integrale dell’'opera in M. SiGNoOR1, al-Gazali, The Intentions
of the Philosophers. Volume 1. English Translation and Commentary of al-Gazali
Magqasid al-falasifa, de Gruyter, Berlin 2025; traduzioni inglesi commentate del pro-
logo, dell’epilogo e delle prefazioni alle tre macrosezioni dell’opera anche in M.
S1eNoR1, The Liminary Texts of al-Gazali’s Maqasid al-falasifa. A Specimen of English
Translation of the Prologue, Epilogue and Prefaces, with Philosophical and Philological
Commentary, «<Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 34 (2023),
pp. 157-208. Per la proposta di tradurre il titolo come Dottrine dei filosofi, anziché
Intenzioni, cfr. A. SHIHADEH, New Light on the Reception of al-Ghazali’s Doctrines of
the Philosophers (Maqasid al-Falasifa), in P. ApamsoN (ed.), In the Age of Averroes.
Arabic Philosophy in the Sixth/Twelfth Century, The Warburg Institute - Nino Arag-
no Editore, London - Turin 2011, pp. 77-92: 90.



78 Marco Signori

partire da una summa persiana di Avicenna nota come Libro di scien-
za per ‘Ald al-Dawla (in persiano Danesname-ye ‘Ala )°. I Maqdsid han-
no goduto gia in antico di una notevolissima fortuna, perché sono
stati tradotti in latino da Domenico Gundissalino e dal suo collabo-
ratore arabofono Iohannes Hispanus, a Toledo, nell'ultimo quarto
del XII secolo™; e poi anche in ebraico, due se non addirittura tre

9 Ilriconoscimento piti chiaro della derivazione dei Magasid al-falasifa dal Dan-
esname di Avicenna si deve a J. JaNssens, Le Danesh-Nameh d’Ibn Sina: Un texte a
revoir?, «Bulletin de philosophie médiévale» 28 (1986), pp. 163-177. Il testo persiano
delle quattro sezioni che compongono la summa ¢ edito in IeN SINA, Mantig. Dan-
esname-ye ‘Al@’i, M. Meskat (ed.), Anjoman-e Atar-e Melli, Tehran 13313/[1952];
IBN SINA, Tabi‘iyyat. Danesname-ye ‘Ala’i, M. Meskat (ed.), Anjoman-e Atar-e Mell,
Tehran 13318/[1952]; IBN SINA, Riyadiyyat. Danesname-ye ‘Ala’f, M. Minovi (ed.),
Anjoman-e Atar-e Melli, Tehran 13318/[1952] (non vidi; I'edizione & citata da
D. Guras, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Brill, Leiden - Boston 2014 p.
574, ma non sembra essere mai stata realizzata); IBN SINA, Ilahiyyat. Danesname-ye
‘Ala’l, M. Mo‘in (ed.), Anjoman-e Atar-e Melli, Tehran 13315/[1952]; IBN SINA,
Danis-namah-i ‘alai, mantiq va falsafah-i ala, tasnif-i Huggat-ul-haqq Aba ‘Ali Sina,
A. Hurasani (ed.), Kitabhanah-i Farabi, Tehran 1360/[1981]. Sono disponibili una
traduzione francese integrale (AVICENNE, Le livre de science, vol. I. Logique, Métaphys-
ique. I1. Physique, Mathématiques, tr. M. Achena, H. Massé, Les Belles Lettres, Paris
1955-1958); varie traduzioni inglesi parziali (The Metaphysica of Avicenna (ibn Sind),
tr. P. Morewedge, Routledge, London 1973; Avicenna’s Treatise on Logic, Part One
of Danesh-Name Alai. A Concise Philosophical Encyclopaedia and Autobiography, tr.
E Zabeeh, Martinus Nijhoff, The Hague 19771; J. JauHAR1, The Physics of Avicenna.
A translation and commentary upon the physics proper of the Tabiy’yat of Avi-
cenna’s Danish Nama-i Alai, PhD diss., Fordham University, New York 1987; una
traduzione turca completa ad eccezione delle matematiche (IBN SiNA, Ddnisndme-i
Aldi. Alai hikmet kitabi, cev. M. Demirkol, Tiirkiye Yazma Eserler Kurum Baskan-
ligi Yayinlari, Istanbul 2013).

10 Per la Logica della traduzione latina cfr. C. LoHr, Logica Algazelis. Intro-
duction and Critical Text, «Traditio» 21 (1965), pp. 223-290; per la Metafisica e la Fi-
sica cfr. Algazel’s Metaphyiscs: A Mediaeval Translation, J. Muckle (ed.), St. Michael’s
College, Toronto 1933; il solo quarto trattato della Fisica ¢ stato riedito in E. St.
CLAIR, Algazel on the Soul: A Critical Edition, «Traditio» 60 (2005), pp. 60-84. Il prolo-
go dell’'opera, conservato in traduzione latina in un unico codice, ¢ stato trascritto
da D. SaLmaN, Algazel et les latins, «Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du
Moyen Age» 10 (1935-1936), pp. 103-127. Per una visione d’insieme della traduzio-
ne latina si veda J. JaNssens, al-Gazali’s Maqasid al-Falasifa, Latin Translation of, in
H. LaGerLUND (ed.), Encyclopedia of Medieval Philosophy. Between 500 and 1500, de
Gruyter, Berlin 2011, pp. 387-390.



Quasi fulgor 79

volte, nel corso del Medioevo"'. La stessa consistenza dei testimo-
ni manoscritti, su cui torneremo nel seguito per quanto riguarda la
Firenze di Dante, conferma la speciale rilevanza del ruolo svolto da
questa summa tutto sommato breve della filosofia peripatetica per
gli sviluppi del pensiero medievale: ne esistono infatti almeno di-
ciannove manoscritti arabi (di cui due giudeo-arabi, cioe scritti in
caratteri ebraici), quarantaquattro latini, e addirittura centodicias-
sette ebraici, nelle varie traduzioni disponibili*>. Edizioni critiche
compiute di questo testo mancano ancora in tutte le lingue in cui
¢ stato trasmesso, e il loro allestimento é un desideratum eminente
della medievistica filosofica™.

11 Le traduzioni ebraiche sono state eseguite da Isaac Albalag (completata
poi da Isaac Pulgar o Polqar; cfr. G. Vapa, Séfer Tigqan ha-De 't [My77 1°n 190],
Israel Academy of Sciences and Humanities, Gerusalemme 1973); da Yehaida ben
Solomon Nathan; e da un traduttore anonimo (forse coincidente con una revisio-
ne della precedente). La Logica della traduzione anonima ¢ stata edita, come tesi
dottorale, in The Logical Part of al-Ghazali’s Maqasid al-falasifa. In an anonymous
Hebrew translation with the Hebrew commentary of Moses of Narbonne, G.B. Chertoff
(ed.), PhD diss., Columbia University, New York 1952. La stessa sezione, insieme
alla Metafisica fino a alla settima sezione del primo trattato, ¢ ora riedita, sulla base
di sei manoscritti, in The Logika of the Judaizers: A Fifteenth-Century Ruthenian
Translation from Hebrew, Critical edition of the Slavic texts presented alongside
their Hebrew sources with Introduction, English Translation, and Commentary
by M. Taube, The Israel Academy of Sciences and Humanities, Jerusalem 2016.
Sulla ricezione ebraica dei Maqasid al-falasifa si vedano almeno C.H. MANEKIN, The
Logic of the Hebrew Encyclopedias, in S. HARVEY (ed.), The Medieval Hebrew Encyclope-
dias of Science and Philosophy, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht 2000, pp.
287-202; S. HaRVEY, Why Did Fourteenth-Century Jews Turn to Algazeli’s Account of
Natural Science?, Jewish Quarterly Review» 91 (2001), pp. 359-376; Ip., The Chang-
ing Image of al-Ghazali in Medieval Jewish Thought, in F. GRIrreL, G. TAMER (eds.),
Islam and Rationality. The Impact of al-Ghazali. Papers Collected on his gooth Anniver-
sary, 2 vols., Brill, Leiden - Boston 2015, vol. I (ed. G. TAMER), pp. 288-302.

12 Le indicazioni quantitative raccolte qui sono risultati parziali di una re-
censio sistematica, che sto conducendo da alcuni anni e che ¢ tuttora in corso, dei
manoscritti che trasmettono l'opera di al-Gazali nelle diverse lingue di cultura
nelle quali essa ¢ stata tramandata durante il medioevo. La recensio ¢ a sua volta
funzionale al progetto di una nuova edizione compiutamente critica dell’'opera,
che tenga conto sistematicamente degli apporti del latino e dell’ebraico per la con-
stitutio del testo arabo.

13 Cft. supra, nn. 6 e 8.



80 Marco Signori

L’enciclopedia di al-Gazali ¢ costituita da tre sezioni, rispetti-
vamente dedicate alla logica, alla metafisica, e infine alla fisica, in
quest’ordine™. E rilevante notare che il contesto in cui si trova la
citazione da cui siamo partiti ¢ il quinto e ultimo trattato della Fisi-
ca dell’opera, che ne rappresenta la sezione apicale e conclusiva®.
In questo trattato al-Gazali sviluppa, seguendo Avicenna ma con
aspetti di indubbia originalita*®, diverse considerazioni che, con
Dimitri Gutas, possiamo rubricare globalmente sotto I'etichetta di
«metafisica dell’anima razionale»", e che in altre opere avicenniane

14 Si tratta di un ordine atipico rispetto a quello della maggior parte delle
summae filosofiche di Avicenna, che ricalcano il curriculum tardo-antico nell’asse-
gnare alla metafisica il ruolo conclusivo dell'iter studiorum. Il persiano Danesname,
con la sua ricezione nella prima cerchia di discepoli di Avicenna (segnatamente in
Bahmanyar ibn Marzuban, per il cui Kitab al-Tahsil si veda J. JaANsSENs, Bahmanyar
ibn Marzuban: A Faithful Disciple of Ibn Sina?, in D.C. REisMAN, A.H. AL-RAHIM
(eds.), Before and After Avicenna. Proceedings of the First Conference of the Avicenna
Study Group, Brill, Leiden - Boston 2003, pp. 177-198), rappresenta una cospicua
eccezione all'usus, la cui struttura peculiare viene rispecchiata anche nell’opera
di al-Gazali.

15 M. S1GNORI, Prophecy and the Authority of the Prophet in al-Gazali’s Magasid
al-falasifa, in A. PaLazz0, A. RODOLE!I (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages,
SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2020, pp. 77-100.

16 L'osservazione a questo riguardo ¢ gia in G.S. ReYNoLDSs, A Philosophical
Odyssey: Ghazzali’s Intentions of the Philosophers, in J. INGLIs (ed.), Medieval Philos-
ophy and the Classical Tradition, in Islam, Judaism and Christianity, Richmond 2002,
Pp. 30-41.

17 D. Guras, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Brill, Leiden - Boston
2014? in particolare alle pp. 288-296, discute estesamente i contenuti di questa
disciplina, identificata e unificata da Avicenna stesso rispetto alla tradizione prece-
dente, e ne indaga lo sviluppo nelle summae avicenniane giovanili e mature, senza
perd menzionare in questo contesto il Danesname da cui i Maqdsid di al-Gazali deri-
vano, e che colloca questo complesso tematico al culmine della filosofia naturale,
dopo la sezione di psicologia (che occupa il quarto trattato della Fisica dell’ope-
ra). E significativo per la storia della prima ricezione del pensiero di Avicenna che
al-Gazali isoli ulteriormente il blocco concettuale sul destino dell’anima razionale
rispetto alla sua fonte, dato che lo discute unitariamente in un trattato dedicato
(appunto il quinto della Fisica delle Intenzioni), rendendone cosi esplicita la coeren-
za tematica. Tra i temi principali della metafisica dell’anima razionale nel progetto
filosofico di Avicenna Gutas elenca lo studio della provvidenza e del governo divi-
no, la rivelazione profetica, e I'escatologia (con particolare riferimento alla felicita
e all'infelicita dell’anima dopo la morte, alle loro cause e ai loro meccanismi). Per



Quasi fulgor 81

appaiono appunto nelle sezioni metafisiche, e non fisico-naturali-
stiche, delle summae, pur conservando sempre un ruolo risolutivo
nella struttura dell’enciclopedia filosofica'™. Il titolo del Quinto trat-
tato della Fisica dei Maqasid ¢ Su cio che fluisce sulle anime dall’intel-
letto agente [Fi ma yafidu ‘ala l-nufiis min al- ‘aql al-fa “‘al]; all'interno
del generale discorso emanativo cosi riassunto, che studia tutti i
modi con cui 'anima razionale pud entrare in contatto con le intel-
ligenze superiori, si puo leggere una sezione piuttosto consistente
di argomento onirologico e profetologico. Sogno e profezia sono
associati e spiegati nel testo con strumenti teorici ed epistemologi-
ci affini, in analogia con lo sguardo naturalistico e tutto filosofico
gettato da Avicenna sul fenomeno della profezia®. In particolare,
prima di passare direttamente allo studio razionale della profezia
islamica (in Fisica V.9) vengono trattati in sequenza i sogni veridici,
i sogni mendaci, le visioni veridiche in stato di veglia, e le visioni
mendaci, come nello schema sinottico che segue™.

una sintesi dottrinale sul tema cfr. anche Ip., Avicenna: The Metaphysics of the Ratio-
nal Soul, «The Muslim World» 102/3-4 (2012), pp. 417-425.

18 Eil caso almeno del Libro della guarigione o cura [Kitab al-Sifa’], I'enciclope-
dia maggiore di Avicenna, che ne tratta a partire dal capitolo IX.7 (sul ma‘ad delle
anime a Dio) della Metafisica [Ilahiyyat] e nel successivo decimo e ultimo trattato
(cfr. AVICENNA, Le cose divine, A. Bertolacci (a cura di), uTeT, Torino 2007, in part.
Pp- 774-810, corrispondenti ai capitoli IX.7-X.3, ma si vedano pure gli ultimi due
capitoli del testo) e del precedente e assai pitt breve Libro della guida [Kitab al-hi-
daya], che pure colloca I'argomento in metafisica (cfr. O.L. Lizzint, La Metafisica del
Libro della Guida. Presentazione e traduzione della terza parte (bab) del Kitab al-Hi-
daya di Avicenna, «Le Muséon» 108/3-4 (1995), pp. 367-424, in particolare le sezioni
quinta e sesta, alle pp. 415-422).

19 Cfr. in particolare le chiare spiegazioni di D.N. Hassg, Avicenna’s De anima
in the Latin West. The Formation of a Peripatetic Philosophy of the Soul, 1160-1300, The
Warburg Institute - Nino Aragno Editore, London - Turin 2000, pp. 154-174; per
una messa a punto recente e approfondita sulle tipologie della profezia discusse
da Avicenna si veda A. BErroracci, The Metaphysical Proof of Prophecy in Avicenna,
in PaLazzo, RODOLFI (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages, pp. 39-75, con
I'ulteriore bibliografia li citata.

20 Il numero di paragrafi corrisponde alla divisio textus dell’edizione araba dei
Magqasid al-falasifa che ho adottato in SIGNORI, The Intentions, e che € riportata anche
nell’appendice di SigNoRr1, The Liminary Texts, pp. 204-207.



82 Marco Signori

Diagramma 1.

SONNO VEGLIA
[(5)] [(7)]
VERO sogni veridici visioni veridiche
§8433-436 §8438-440
[(6)] [(8)]
FALSO sogni confusi e mendaci visioni mendaci
8437 §§441-442

3. Sogni, visioni e fantasia

Il passo che pitl ci interessa si colloca quasi all'inizio della sezione sul-
le visioni veridiche (la settima del quinto trattato), che vengono pero
inizialmente connesse ai paralleli fenomeni onirici (discussi nelle due
sezioni precedenti, la quinta e la sesta)**. I sogni divinatori si spiegano in
effetti, aristotelicamente ma con una gia ben distinguibile torsione ara-
bo-avicenniana®, con I'assenza della distrazione dei sensi esterni, che

21 Cfr. infra, §6 e nn. 68-69 per I'importanza del legame, esplicitato nel testo
di al-Gazali (ma anche in quello di Alberto Magno), tra visioni e sogni, cioé tra
i fenomeni profetici e divinatori della veglia e quelli analoghi, ma inferiori, che
avvengono invece nel sonno.

22 Per la peculiare tradizione araba dei Parva naturalia aristotelici, e le non pic-
cole trasformazioni subite in questo processo di trasmissione dai trattati di Aristotele
sul sonno e i sogni, sono ora fondamentali gli studi di R. HANSBERGER, How Aristotle
came to Believe in God-Given Dreams: The Arabic Version of De divinatione per somnum,
in L. MarLow (ed.), Dreaming Across Boundaries. The Interpretation of Dreams in Islam-
ic Lands, Ilex Foundation - Center for Hellenic Studies - Harvard University Press,
Washington - Cambridge (Mass.) 2008, pp. 50-77; Eap., Kitab al-Hiss wa-l-mahsts.
Aristotle’s Parva naturalia in Arabic Guise, in C. GRELLARD, P-M. MoOREL (éds.), Les
Parva naturalia d’Aristote. Fortune antique et médiévale, Publications de la Sorbonne,
Paris 2010, pp. 143-162. E attesa da parte della stessa studiosa I'edizione critica dell'in-
sieme dei Parva naturalia arabi, noti con il titolo di Kitab al-Hiss wa-l-mahsis (analogo
al latino De sensu et sensato, ed esteso all'intera collezione dal primo dei suoi trattati).
Per alcuni aspetti ¢ tuttora utile anche lo studio pit datato, ma ricchissimo di infor-
mazioni e interpretazioni, di S. PINES, The Arabic Recension of Parva naturalia and the
Philosophical Doctrine concerning Veridical Dreams according to al-Risala al-Manamiyya
and other Sources, «Israel Oriental Studies» 4 (1974), pp. 104-153.



Quasi fulgor 83

durante il sonno interrompono la loro costante fornitura di materiale
all'anima e ai suoi sensi interni. Sebbene la dottrina avicenniana sia pitt
complessa, nella sintesi gazaltana 'aspetto che emerge con la massima
chiarezza ¢ che, nella stasi dei sensi esterni, 1'anima si fa pit suscettibile
di congiungersi alle intelligenze separate, che le forniscono le forme di
cui si sostanziano i sogni. All'inizio della sezione per noi piu rilevante
(88438-440), perd, al-Gazali spiega che questo puo avvenire, in casi par-
ticolari, non solo durante il sonno, ma anche in stato di veglia. Le cause
di un tale fenomeno di congiunzione “onirica” in vigilando sono due:
una, eccezionale per cosi dire in positivo, ¢ che le facolta dell'anima
siano cosi forti da sopraffare la distrazione dei sensi anche durante la
veglia; la seconda, eccezionale invece in negativo, ha a che fare con fe-
nomeni e credenze superstiziose che diremmo di possessione; & con-
nessa, secondo un topos culturale certo non solo arabo, con il “morbo
sacro” dell'epilessia*; e non prevede autentica consapevolezza da parte
del soggetto profetante. Noi ci concentreremo sulla prima delle due
cause, quella positiva, che ¢ esplicitamente qualificata da al-Gazali, alla
fine del passo che ci riguarda, come una «perfezione»>.

Testo 3a.

Uno dei due [motivi per cui ¢ possibile
ottenere visioni in stato di veglia] ¢ che le
facolta dell'anima abbiano una potenza
cheisensinon riescono a occupare e a so-
praffare®, cosi da assorbire [I'attenzione

Testo 3b.

Una est cum anima sic est fortis, quod
nonimpediturasensibus, nec dominan-
tur ei, nec submergunt eam ut propter
eos prohibeatur ab intentione sua. Sed
propter fortitudinem suam dilatatur ad

23 SIGNORI, Prophecy and the Authority of the Prophet, pp. 93-94; si veda in par-
ticolare la discussione del testo T7, in cui al-Gazali attribuisce questa particolare
forma “proto-profetica” ai maganin (“posseduti”) e ai masru ‘ana (“epilettici”).

24 Ibidem; cfr. supra, n. 22.

25 Cfr. AL-GazALL, Maqdsid al-falasifa, S. Dunya (ed.), p. 379,17-18: «Questa
specie ¢ un’'imperfezione [nuqsan], mentre la prima causa ¢ una specie di perfezio-
ne [kamal]»; cfr. la resa latina in Algazel’s Metaphysics, J. Muckle (ed.), p. 192,12-13:
«Et hic modus est imperfectionis; primus vero perfectior est».

26 Oppure, con la lezione concorde dei manoscritti Istanbul, Siileymaniye
Kiitiiphanesi, Yeni Cami 735 fol. 195v e Madrid, Real Biblioteca del Monasterio
de San Lorenzo de El Escorial, arabe 1105 fol. 103v: «[...] & che I’'anima si rafforzi
[tagawwiya, V forma, oppure tagwd, I] in modo tale che i sensi non riescono a oc-
cuparla e sopraffarla». Questa sembra essere stata anche la lezione dell’antigrafo
della traduzione latina (cum anima sic est fortis...).



84 Marco Signori

dell’anima] e impedire la sua attivita, ma
[tale] al contrario da ampliare e corrobo-
rare [I'attivita psichica] in vista della spe-
culazione [rivolta] verso il lato superiore
e il lato inferiore [D379] allo stesso tem-
po, proprio come alcune anime sono
rafforzate al punto da essere in grado di
riunire [I'atto] di parlare e scrivere in un
unico istante. In effetti, in alcune circo-
stanze ¢ permesso che I'attivita dei sensi
sia allentata da anime siffatte, e che esse
ascendano cosi verso il mondo dell'igno-
to [ila ‘alam' l-gayb’]. Cosi, alcune cose
provenienti da li appariranno loro in
modo manifesto; ma ¢ come un lampo
fuggevole [mitla -barq' l-hatif'].

Questa specie [di visione appartiene]
alla profezia [nubuwwa].

Poi, se la [facolta] immaginativa [mu-
tahayyila] si indebolisce, cio che ¢ sta-
to rivelato dell'ignoto rimane come
tale nella [facolta della] conservazione
[hifz] — e si tratta allora di una rivela-
zione pura [wahy™ sarih™]. Se invece
la [facolta] immaginativa si rafforza,
agira secondo la natura dell'imitazione
[muhaka]. Questa rivelazione, dunque,
avra bisogno di un’interpretazione al-
legorica [ta 'wil], cosi come quella vi-
sione avra bisogno dell'interpretazione
[che si applica anche ai sogni] [ta bir].

speculandum simul utramque partem,
superiorem scilicet et inferiorem, sicut
cum aliquis adeo fortis est ut simul
possit et scribere et loqui et intelligere
loquentem. Possibile est igitur ut huiu-
smodi anima, quia cessat ab occupa-
tione sensuum, elevetur ad mundum
superiorem, in quo apparet ei aliquid
de rebus, sed haec apparentia est qua-
si fulgor cito pertransiens; et haec est
una species prophetandi.

Si autem debilis fuerit phantasia, tunc
id quod revelatur ei de occultis rema-
nebit in conservatrice id ipsum, et fiet
verum praesagium; sed si fortis fuerit,
aptabitur ex natura sua ad conforman-
dum. Hoc igitur est praesagium cui
opus est interpretatione, sicut visio in
hoc eget etiam interpre[M192]tatione.

Anche se il discorso verte qui esplicitamente su un tipo di vi-
sione non ancora profetica, ¢ importante notare come al-Gazali si
serva di elementi che nella sua fonte avicenniana attengono gia, e
in modo specifico, al discorso filosofico sulla profezia. L'indicazio-
ne piu chiara in tal senso ¢ fornita subito dopo l'espressione filgor
cito pertransiens, laddove al-Gazali riconosce esplicitamente che
questo tipo di visione — simile a un lampo che subito trascorre via
— ¢ una specie della profezia (una species prophetandi). Tra gli altri
aspetti profetici del brano va sottolineato pero anche il ruolo della
facolta immaginativa (quwwa mutahayyila), che in Avicenna ¢ pro-



Quasi fulgor 85

tagonista di una delle tre tipologie profetiche, produttrice appunto
di visioni”. Nello schema profetologico avicenniano, che ¢ molto
compresso nella rielaborazione di al-Gazali e che a mia volta devo
di necessita riassumere, 'immaginativa svolge un ruolo ancipite o,
come talora ¢ stato definito, persino ambiguo®®. Essa infatti & neces-
saria per I'acquisizione della visione profetica perché deve estrar-
re alcune forme (suwar, formae) dalla facolta delle forme (quwwa
mutasawwira, virtus formativa) o immaginazione ritentiva — cioé il
senso interno che ha il compito di immagazzinare e conservare le
forme ricavate dai sensi esterni — e trasferirle da li ad un’altra delle
facolta intrapsichiche, il senso comune (hiss mustarak, sensus com-
munis)®. Quando una forma raggiunge questo collettore delle per-

27 Si vedano almeno Bertoraccr, The Metaphysical Proof of Prophecy, in parti-
colare pp. 45-47; O.L. Lizzint, Representation and reality: on the definition of imagina-
tive prophecy in Avicenna, in B. BYpEN, F. Rapovic (eds.), The Parva naturalia in Greek,
Arabic and Latin Aristotelianism. Supplementing the Science of the Soul, Springer, New
York 2018, pp. 133-154: 139-150; e le osservazioni di Dag N. Hasse riportate nella
successiva nota 28. Per I'importante antecedente farabiano della dottrina avicen-
niana della profezia immaginativa cfr. anche C. MARTINI BONADEO, La rivelazione,
la profezia, il profeta e la sua facoltd immaginativa nelle opere di Abii Nasr al-Farabi, in
Parazzo, RoDoLEI (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages, pp. 5-38.

28 Cosi infatti Hassg, Avicenna’s De anima, 158 (con riferimento al passo del
Kitab al-Nafs avicenniano edito in Avicenna’s De anima, being the psychological part of
Kitab al—Siﬁi ’, F. Rahman (ed.), Oxford University Press, London - New York - Toron-
to 1959, pp. 172-173): «The role of the imaginative faculty in prophecy is ambiguous.
Its primary task is to present visible and audible apparitions: “Sometimes, what is
presented to <such people> is an apparition: they imagine that what they perceive
is a speech from this apparition with audible words which <can be> remembered
and recited, this being <the kind of> prophethood specific to the imaginative fac-
ulty”. In order to function in this way, the imaginative faculty needs to be powerful
enough to be able to retrieve stored images from the faculty of imagination and to
present them via imagination to the common sense — which is a difficult task since
in waking life these intemal senses are normally occupied with incoming sense data.
But when the prophetic vision — which, incidentally, needs to be distinguished from
visions in dreams which Avicenna does not call prophetic — is completed, the pow-
erful imaginative faculty becomes a hindrance: it immediately turns to other related
and unrelated images and makes the soul forget what it had seen».

29 Perun quadro generale sui sensi interni nella tradizione araba, con particola-
re attenzione alle fonti greche e ai paralleli ebraico-latini, ¢ ancora utile (sebbene ine-
vitabilmente superata su punti specifici) I'ampia e densa rassegna di H.A. WOLFSON,



86 Marco Signori

cezioni dei sensi esterni, essa, indipendentemente dalla sua origine,

R

produce ipso facto una visione, perché “visione”, nel senso tecnico
che Avicenna stabilisce per la parola, significa solo I'impressione di
una forma nel senso comune: poco importa quindi da dove pro-
venga questa forma, se — come ¢ piti comune — dalla realta esterna,
oppure dall'interno dell’anima, o ancora dal mondo sovralunare
delle intelligenze®. La facoltd immaginativa, dunque, ¢ indispen-
sabile al processo visionario; e tuttavia, subito dopo aver svolto la
propria funzione, deve scemare e allentarsi. Se infatti, al contrario,
essa dovesse ulteriormente rafforzarsi, oppure continuasse ad agi-
re con lo stesso vigore, sempre nuove forme verrebbero mostrate
all’anima del soggetto profetante, e in questo profluvio di immagi-
ni quelle “vere” — attinte grazie al contatto con il mondo superiore
delle intelligenze — si perderebbero irrimediabilmente (conducen-
do in extremis ad una situazione di totale oblio). Se invece, dopo
aver agito, la fantasia si indebolisce, come scrive al-Gazali «cio che
¢ stato rivelato dell'ignoto rimane come tale» (id quod revelatur [...]

The Internal Senses in Latin, Arabic, and Hebrew Philosophical Texts, «Harvard Theo-
logical Review» 28 (1935), pp. 69-133, poi in Ip., Studies in the History of Philosophy of
Religion, 1. Twersky, G.H. Williams (eds.), 2 vols., Harvard University Press, Cam-
bridge (Mass.) 1973, vol. I, pp. 250-314; per un focus ben pit recente sulla tradizione
latina come debitrice di Avicenna, cfr. almeno C. D1 MarTINO, Ratio particularis. La
doctrine des sens internes d’Avicenne d Thomas d’Aquin, J. Vrin, Paris 2012.

30 Questo elemento cruciale della dottrina avicenniana della visione ¢ spiega-
to molto chiaramente in un passo gazaliano di poco successivo a quello riportato
supra nel Testo 3a, che introduce le visioni mendaci in stato di veglia (e che corri-
sponde al §441 nella mia traduzione inglese; cfr. supra, n. 8 e n. 20): «“Visione” ¢
I'occorrere di una forma nel senso comune. Infatti, la forma che esiste all’esterno
non ¢ percepita sensibilmente [come tale], ma lo ¢ piuttosto a causa di una for-
ma che le assomiglia [contenuta] nel senso comune. Dunque, il sensato nella [sua]
autentica natura ¢ la forma, che ha origine nel senso a causa della forma esterna,
[D380] cosicché la [forma] esterna [stessa] ¢ detta “sensato” con un altro significa-
to» (aL-GAzALI, Maqasid al-faldsifa, S. Dunya (ed.), p. 379,24-380,1, trad. mia). Que-
sta apertura dei sensi interni alla ricezione extrasensoriale delle forme ¢ un aspetto
cruciale del rimaneggiamento avicenniano della psicologia aristotelica, ed € note-
vole che al livello del Convivio Dante sembri invece attenersi piuttosto rigorosamen-
te allo stretto legame della fantasia con i sensi esterni: cfr. i penetranti commenti
di Cesare Vasoli a Conv IIl 1v 9, in DANTE ALIGHIERI, Opere minori, Tomo I, Parte II,
C. Vasoli, D. De Robertis (a cura di), Ricciardi, Milano - Napoli 1988, pp. 333-334.



Quasi fulgor 87

de occultis remanebit [ ...] id ipsum)**. 11 filosofo arabo specifica anche
che questa preservazione del contenuto visionario avviene nella fa-
colta che egli chiama hifz (latino conservatrix, in pit luoghi) — una
designazione, sia detto per inciso, tipicamente gazaliana (e non
avicenniana) per I'immaginazione ritentiva o facolta delle forme?.

Ora, poiché nella traduzione latina dei Magqasid la facolta imma-
ginativa di cui € questione — cioe¢, come si € visto, 'immaginazione
compositiva — viene resa con il termine phantasia®, appare difficile
non richiamare qui anche il modo in cui prosegue il trentatreesimo

31 Supra, Testi 3a-3b.

32 La radice h-fz del preservare o conservare viene impiegata da Avicenna
per indicare la memoria, facolta ritentiva dei concetti (ma‘ani, intentiones), ma mai
a mia contezza per la simmetrica facolta ritentiva delle forme, a differenza di quan-
to fa al-Gazali a piu riprese, non solo nei Maqdsid al-faldsifa. Mi sono occupato di
questa importante peculiaritd terminologica di al-Gazali, sulla quale vorrei torna-
re in futuro a stampa, nell'intervento The Imagination of the Mosquito. Al-Gazali on
the Inner Senses, tenuto il 9 febbraio 2024 alla conferenza Mens et membra. Models of
Psychophysiology between Aristotelianism and Abrahamitic Religions (org. M. Meroni,
L. Valletta), Universita di Milano.

33 II termine mutahayyila — come designazione dell'immaginazione
compositiva — viene reso nella traduzione latina del De anima di Avicenna con
[virtus] imaginativa (cfr. Avicenna latinus. Liber de anima sive sextus de naturalibus, S.
Van Riet (éd.), Peeters - Brill, Louvain - Leiden 1972, p. 315, voce n. 220 del Lexique
arabo-latin), termine che invece nella Summa theoricae philosophiae di al-Gazali &
riservato alla virtl formativa o immaginazione ritentiva (quando essa viene indicata
con il termine arabo musawwira o mutasawwira). La differenza terminologica tra
Algazel e Avicenna ¢ stata notata gia ab antiquo, perché una parte della tradizione
manoscritta di Avicenna, De anima V.1 (Avicenna latinus. Liber de anima sive sextus
de naturalibus, S. Van Riet (éd.), Peeters - Brill, Louvain - Leiden 1968, pp. 5,60-
6,68) introduce fantasia come alternativa a imaginativa (per la resa di mutahayyila,
immaginazione compositiva): cfr. la nota ad locum di Van Riet, ibidem. Inoltre,
almeno sei manoscritti latini aggiungono anche — dopo la definizione di imaginatio
come resa di haydl, altro termine impiegato in arabo per I'immaginazione ritentiva
— una glossa che spiega «hanc vocat Algazel fantasiam». Per un primissimo
orientamento in questa labirintica situazione terminologica, che meriterebbe
ulteriori e sistematici approfondimenti, cfr. almeno Liber de anima sive sextus de
naturalibus, S. Van Riet (éd.), 1972, p. 99*, n. 26 e 'eruditissima nota (in particolare
legata alla ricezione di questo complesso problematico in Tommaso d’Aquino) di
Amélie-Marie Goichon in IBN SINA (AVICENNE), Livre des directives et remarques. Kitab
al-ISarat wa-l-Tanbihat, A.-M. Goichon (éd.), Commission internationale pour la
traduction des chefs-d’ceuvre - J. Vrin, Beyrouth - Paris 1951, pp. 318-321.



88 Marco Signori

del Paradiso dopo la percossa del fulgore, con il celeberrimo «A I'alta
fantasia qui manco possa» del v. 142. Un’intensa e determinante rifles-
sione critica* ci ha abituati a intendere questo verso come I'indicazio-
ne finale della totale insufficienza degli strumenti umani al cospetto
dell’essenza divina: la «fantasia» non ha pit potere, quindi si affievo-
lisce e scema, e la visione — almeno quella propriamente intesa, che
non puo fare a meno dei phantasmata — di conseguenza cessa’”. Se

34 Particolarmente chiare le formulazioni di M. Mocan, L’arca della mente. Ric-
cardo di San Vittore nella Commedia di Dante, Olschki, Firenze 2012, p. 112: «Qui, nel
XXXIII canto del Paradiso, immediatamente prima che il testo si chiuda su di sé, lo
svanire definitivo della visione e il limite estremo della rappresentabilita poetica (e
dunque la fine della scrittura e del poema), sono narrati come uno scacco dell “alta
fantasia” [...J; con nitida denominazione, dunque, dell'istanza che ha dato vita alla
visio divina fino a quel momento di caduta ultimativa, la fantasia alta». Sull’alta fanta-
sia al termine del poema si vedano anche la bella discussione in Eap., La trasparenza e
il riflesso. Sull’alta fantasia in Dante e nel pensiero medievale, Bruno Mondadori, Milano
2007, pp. 147-166, con precisazioni fondamentali che riprendo in cio che segue; i
brevi ma penetranti richiami di L. PERTILE, La punta del disio. Semantica del desiderio
nella “Commedia”, Cadmo, Firenze 2005, pp. 160-1671; e le note ricchissime di paralleli
medievali di E. ARDISSINO, «L’alta fantasia». Poesia e visione, in EAp., Lumana Comme-
dia di Dante, Longo Editore, Ravenna 2016, pp. 109-122.

35 In questa lettura, come mette in luce forse con la massima chiarezza il com-
mento ad loc. di Charles Singleton, la “fantasia” di Dante viene spesso intesa come
«image-receiving faculty, not image-making» (DANTE, The Divine Comedy, C.S. Single-
ton (ed.), Princeton University Press, Princeton 1975, p. 586). Non cosi invece Mo-
CAN, La trasparenza e il riflesso, p. 149, che riconosce esplicitamente nell’alta fantasia di
Par. xxxmr 142 una «facolta creatrice d’immagini». E. Mavrato, La folgorante visione di
Dio: “L’amor che move il sole e Ualtre stelle”. Lettura del canto XXXIII del “Paradiso”, «Rivi-
sta di Studi Danteschi» 9/2 (2009), pp. 263-300; poi, rivisto, in volumetto autonomo:
Ip., Dante al cospetto di Dio. Lettura del canto XXXII del “Paradiso”, Salerno, Roma 2013,
da cui cito, pp. 74-75, oscilla tra le due letture, proponendo di non «escludere» la «sot-
tile ambiguita» del termine. Quanto allo specimen di dottrina avicenniana dei sensi
interni trasmesso alla latinitd con I'opera di al-Gazali, phantasia pud designare en-
trambe queste funzioni (sopra definite rispettivamente “ritentiva” e “compositiva”)
dell'immaginazione (dato che phant- e derivati vengono usati nell’Algazel Latinus
per tradurre la radice trilittera h-y-l, che nell’originale da sia hayal = immaginazio-
ne ritentiva, sia mutahayyila = immaginazione compositiva; cfr. supra, n. 31). Nel
De anima di Avicenna, invece, il termine phantasia ¢ usato puramente come calco
dell’arabo bantasiya (che trascrive a sua volta il greco gavtacia), impiegato da Avi-
cenna come designazione del senso comune (collettore dei sensi interni e facolta
ricettiva delle forme): cfr. Liber de anima sive sextus de naturalibus, S. Van Riet (éd.),



Quasi fulgor 89

tutte le immagini svaniscono, € bene perd osservare anche che questa
desistenza e questa interruzione contengono «in s¢, paradossalmen-
te, 'esperienza piu “alta” di contatto con I'oggetto sovrumano, e non
il fallimento dell'unione conoscitiva con esso»®. La parola poetica,
dunque, non svanisce ancora del tutto, e la Commedia termina in ef-
fetti solo dopo un'ulteriore terzina, nel pieno e ultimo adeguamento
del poeta all’camor che move il sole e I'altre stelle». Mi sembra allora
rilevante far notare come in un contesto profetologico avicenniano,
qui rappresentato anche dal testo di al-Gazali, la debilitas della fan-
tasia (intesa come facolta capace di comporre immagini) non sia un
aspetto negativo, ma rappresenti anzi la condizione necessaria a ga-
rantire la veridicita e la permanenza almeno della verita della visione
— ¢ solo cioe se la phantasia smette di fornire immagini che si puo ave-
re la «rivelazione pura» [wahy sarih] di cui, con un lessico fortemente
connotato in senso religioso e coranico, parla qui al-Gazali*’. In que-
sto specifico contesto peripatetico non sembra di poter parlare, na-
turalmente, di una qualche apertura sovra-immaginativa all'unione
conoscitiva intellettuale, come appare verosimile che accada, invece,
nei versi di Dante sulla cessazione dell’«alta fantasia». Ciononostante,
mi preme sottolineare la contiguita terminologica e concettuale tra
fulgore e fantasia, che compaiono in strettissima connessione sia nel
brano del teologo arabo sia nel canto finale del poema sacro.

1972, p. 87 ad L. 20. Insieme alle precisazioni terminologiche della precedente n. 31,
anche queste osservazioni invitano a riprendere in considerazione sistematicamente
il vocabolario arabo-latino-volgare dei sensi interni, per dirimerne anche con mag-
giore consapevolezza gli usi da parte di Dante. Un simile studio d’insieme dovrebbe
naturalmente tenere nel debito conto anche gli importanti preludi danteschi su «alta
fantasia» e «imaginativa» consegnati a Purgatorio xvi 13-18 e Convivio Il v 9-11. Una
prima, fondamentale ricognizione per lo studio sistematico del lessico peripatetico
della fantasia ¢ in G. FIORAVANTI, Phantasia: tra Aristotele e i Peripatetici, in M. BET-
TETINL, F. PapareLLA (a cura di), Immaginario e immaginazione nel Medioevo. Atti del
convegno della Societa italiana per lo studio del pensiero medievale, SISPM, Milano,
25-27 settembre 2008, Brepols, Louvain-la-Neuve 2009, pp. 163-177.

36 MocaN, La trasparenza e il riflesso, p. 156.

37 1l termine wahy, qui peraltro rafforzato dall’aggettivo, in al-Gazali attiene
esclusivamente alla profezia, come mostra A. TREIGER, Inspired Knowledge in Isla-
mic Thought. al-Ghazali’s Theory of Mystical Cognition and its Avicennian Foundation,
Routledge, London 2012, pp. 65-66.



90 Marco Signori

4. Come un lampo che subito passa

E opportuno perd concentrarci ora sul fuoco principale di questa
analisi, e cio¢ sul fulgor cito pertransiens della resa latina (al-barq al-hatif
nell’originale arabo). E notevole, prima di tutto, che la formula sele-
zionata dai traduttori latini si stagli nettamente rispetto al suo con-
testo prossimo, che ¢ quello di una discussione filosofica piuttosto
tecnica e concisa di un fenomeno complesso come quello della visio
(e, al limite, della visione profetica). Anche e proprio in quanto meta-
forica, I'espressione selezionata da Gundissalino costituisce insomma
una punta stilistica, una vetta linguisticamente rilevata del panorama
sostanzialmente disteso e monocorde della sua prosa tecnica di tra-
duttore; e come tale non puo che apparire, al lettore moderno come
a quello medievale, particolarmente icastica e memorabile*®. In se-
condo luogo, ¢ importante sottolineare la relativa rarita del termine
fulgor, con la grafia in -o- che dara poi 'esito ‘fulgore’ in italiano. Nella
meteorologia dei Maqdsid, in effetti, compare pit volte un fulgur nel
senso specifico di ‘fulmine’ o ‘folgore’, ma mai altrove il fulgore vero
e proprio che fa la sua comparsa qui. In ottica comparativa arabo-la-
tina resta comunque notevole che il termine arabo barq, tradotto
come fulgor nel passo che ci interessa, sia a sua volta un termine squi-
sitamente meteorologico, che indica il lampo (meglio del fulmine,
chiamato invece sa iqa) che illumina il cielo nel corso del temporale®.

Tornero a breve, in effetti, su alcuni aspetti meteorologici che
mi paiono notevoli nella metafisica del Paradiso di Dante, ma ¢ con-

38 Ho insistito sull'importanza per lo storico della filosofia medievale di luo-
ghi come questo, in cui lo stile (anche letterario) oppure la qualita specifica dell’e-
semplificazione innalzano percettibilmente il registro rispetto al testo circostante,
nelle conclusioni di M. SigNoRri, Chartula brevis. L’anima intellettuale come libro e
come luogo tra Algazel e la Summa theologiae di Alberto Magno, «Bulletin de philo-
sophie médiévale» 65 (2023), pp. 247-290: 279-280; 289-290.

39 Entrambi i termini vengono utilizzati e definiti nella quarta speculatio del
terzo trattato della Fisica dei Maqdsid, ossia nella sezione dedicata alla meteorologia
(compresi i materiali mineralogici ultimamente riconducibili al quarto libro dei Me-
teorologica aristotelici). Per il testo arabo aL-GazALI, Maqdsid alfaldsifa, Dunya (ed.),
PP- 342,14-344,7; per il testo latino Algazel’s Metaphysics, Muckle (ed.), pp. 159,13-
160,29. In questo contesto meteorologico, barq viene reso dai traduttori latini con
cor<r>uscatio, e non con fulgor come nel quinto trattato della Fisica.



Quasi fulgor 91

sigliabile restare per il momento a Par. xxxi e alla violenza percus-
siva del suo fulgore, per notare come diversi aspetti della metafora
paradisiaca trovino un parallelo nel testo apparentemente lontanis-
simo di al-Gazalt: non solo appunto la tessera terminologica del
fulgor, su cui ho detto abbastanza, ma soprattutto la clausola cito
pertransiens, che intendo come la forte sottolineatura della rapi-
dita fuggevole della visione, che subito trapassa nell’oblio e nella
mancanza. Mi sembra infatti che questa indicazione dell’Algazel
Latinus faccia il paio molto bene con il percuotimento della men-
te esperito da Dante poeta, un’esperienza che lo lascia certamente
soddisfatto e ricolmo, ma anche incapace di ridire quanto visto e
forzato dunque a concludere, dopo questo estremo e puntiforme
excessus, la sua lunga narrazione*. Anche l'aspetto della profezia,
sul quale mi sono soffermato nel contestualizzare il brano di Alga-
zel, mi sembra molto pertinente in questa chiave, e non solo sotto
un’'interpretazione forse onerosa dell’intera esperienza poetica di
Dante sotto il segno della profezia (come voleva del resto un in-
terprete pur filosofico del poeta come Bruno Nardi*'), ma anche

40 Le indicazioni riguardanti il subitaneo cessare della visione e il rischio con-
tinuo dell’oblio e dell'ineffabilitd sono numerosissime, nel testo di Dante come
nella critica secolare che ha riflettuto su questi luoghi cruciali della Commedia. Ba-
stino a riscontro i versi celebri di Par. xxx111 94-96 che, per esprimere I'inadeguatez-
za della memoria e della parola poetica rispetto al contenuto visionario, richiama-
no (con sintesi davvero suprema) il remotissimo episodio mitico degli Argonauti:
«Un punto solo m’é maggior letargo / che venticinque secoli a la ‘mpresa / che fé
Nettuno ammirar I'ombra d’Argo».

41 Sull'interpretazione complessiva che Nardi ha fornito del pensiero di Dan-
te e della sua vocazione profetica cfr. almeno i saggi seguenti, impegnativi e rap-
presentativi di fasi diverse, seppure coese, della produzione storiografica nardiana:
B. Narpi, Dante profeta, in Ip., Dante e la cultura medievale. Nuovi saggi di filosofia
dantesca, Laterza, Bari 1942', 1949% pp. 336-416 (cfr. in particolare la formulazio-
ne sintetica di p. 376: «Non artificio letterario, ma vera visione profetica ritenne
Dante quella concessa a lui da Dio»); Ip., Dal «Convivio» alla «Commedia», in Ip., Dal
«Convivio» alla «Commediar. Sei saggi danteschi, Istituto storico italiano per il Medio
Evo, Roma 1960, pp. 37-150; Ip., Filosofia e teologia ai tempi di Dante in rapporto al
pensiero del Poeta, in Ip., Saggi e note di critica dantesca, Ricciardi, Milano - Napoli
1966, pp. 3-109. Per una recente messa a punto sulla lettura nardiana del poeta
cfr. L. BiancHi, A. PEGORETTI, Il Dante di Bruno Nardi tra filosofia, poesia e profetismo,
«LEllisse» 17/1-2 (2022), pp. 239-252.



92 Marco Signori

nella direzione di letture diverse — meno teologiche, ma diciamo
pure meno ideologiche — del poema sacro. In effetti, se anche si
volesse interpretare I'esperienza oltremondana della Commedia se-
condo presupposti simbolici o allegorici meno vincolanti dal punto
di vista veritativo, rimarrebbe comunque incontestabile I'impegno
poetico di Dante nel descrivere in parole il suo viaggio e la sua vi-
sione, che diventano vera e propria materia del poema, sostanza
del suo farsi anche nei suoi addentellati almeno lato sensu profetici.

5. Algazel e Dante (a Firenze?)

A questo punto, naturalmente, una domanda sorge spontanea: &
possibile che Dante abbia effettivamente letto il testo di al-Gazali
da cui abbiamo preso le mosse? Per rispondere ¢ utile partire innan-
zitutto dal dato incontestabile che Dante menziona Algazel esplici-
tamente due volte, nel Convivio, sempre in connessione ad Avicen-
na, nei due brani tratti rispettivamente dal secondo e dal quarto
libro dell’opera che riporto di seguito nei Testi 4-5*.

Testo 4.

E la terza similitudine si ¢ lo inducere perfezione nelle disposte
cose. Della quale induzione, quanto alla prima perfezione, cioe
della generazione sustanziale, tutti li filosofi concordano che li cie-
li siano cagione, avegna che diversamente questo pongano: quali
dalli motori, si come Plato, Avicenna e Algazel; quali da esse stel-
le, spezialmente I’anime umane, si come Socrate, e anche Plato e
Dionisio Academico; e quali da vertude celestiale che & nel calore
naturale del seme, si come Aristotile e li altri Peripatetici®.

Testo 5.
In prima ¢ da sapere che I'uomo ¢ composto d’anima e di corpo;
ma dell’anima ¢ quella [scil. la nobilta]; si come detto ¢ che ¢ a

42 Sicita il Convivio (d’ora in poi anche: Conv) dall’edizione critica a cura di Fran-
ca Brambilla Ageno, Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll., il cui testo ¢ adottato in DANTE
Av1GHIERI, Opere. Volume secondo. Convivio, Monarchia, Epistole, Egloge, G. Fioravanti et
al. (a cura di), Mondadori, Milano 2014 (che ho consultato direttamente).

43 Conv Il x111 5-6.



Quasi fulgor 93

guisa di semente della vertu divina. Veramente per diversi filosofi
della differenza delle nostre anime fue diversamente ragione: ché
Avicenna e Algazel volsero che esse da loro e per loro principio
fossero nobili e vili; e Plato ed altri volsero che esse procedessero
dalle stelle, e fossero nobili e pit1 e meno secondo la nobilitade del-
la stella. [3] Pittagora volse che tutte fossero d’una nobilitade, non
solamente le umane, ma colle umane quelle delli animali bruti e
delle piante, e le forme delle minere; e disse che tutta la differenza
[era] delle corporafl............... ] e forme. Se ciascuno fosse a difen-
dere la sua oppinione, potrebbe essere che la veritade si vedereb-
be essere in tutte; ma pero che nella prima faccia paiono un poco
lontane dal vero, non secondo quelle procedere si conviene, ma
secondo "oppinione d’Aristotile e delli Peripatetici*.

Per queste due citazioni, che sono in entrambi i casi di pertinen-
za psicologico-noetica, il commento per i Meridiani di Gianfranco
Fioravanti richiama, credo molto opportunamente, due luoghi di
Alberto Magno, rispettivamente tratti dal De anima® e dal De somno
et vigilia* del pensatore domenicano®. Alberto fa dunque qui la sua
comparsa come il pitt probabile mediatore della conoscenza dante-
sca di Algazel, almeno in questi casi di menzione esplicita. Prima di
concentrarci pit specificamente sul doctor universalis, per saggiare

44 Conv IV xx12-3.

45 ALBERTUS MAGNUS, De anima, C. Stroick (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
1968 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/ 1), III, tr. II, cap. 8, p.
188: «dicunt isti splendorem intelligentiarum dare formas». Piti incerto Thomas
Ricklin in DANTE ALIGHIERI, Das Gastmahl. Zweites Buch, T. Ricklin (Hrsg.), Felix
Meiner Verlag, Hamburg 1996, p. 247, che ¢ scettico sulla rilevanza del luogo di De
somno et vigilia III.1.6 suggerito da Nardi, vede con maggior favore un altro luogo
albertino pure indicato da Nardi (De intellectu et intelligibili 1.1.4), e riporta in ag-
giunta anche un passo di Tommaso gia addotto da Busnelli e Vandelli.

46 ALBERTUS MAGNUS, De somno et vigilia, S. Donati (ed.), Aschendorff, Miin-
ster 1. W. s.d. [2024, disponibile online], III, tr. 1, cap. 6, p. 65,3-4; 15-17: «Avicenna
autem et Algazel [...] dicunt [...] gradus esse in huiusmodi anima intellectuali,
quia quidam sortiuntur animas altiores et quidam inferiores». Identico il riferi-
mento proposto da Ricklin, che riporta per esteso il luogo albertino in DANTE ALI-
GHIERI, Das Gastmahl. Viertes Buch, T. Ricklin (Hrsg.), Felix Meiner Verlag, Ham-
burg 2004, pp. 262-263.

47 Per i due richiami cfr. rispettivamente le note di commento in DANTE ALI-
GHIERI, Opere. Convivio, G. Fioravanti (a cura di), pp. 308-309 e 717.



94 Marco Signori

la possibilita di una sua mediazione anche per il fulgore che qui ci
interessa piu da vicino, vorrei aggiungere pero qualche altra picco-
la tessera per il dossier Dante-Algazel. Il nome del filosofo e teolo-
go arabo ricorre anche altrove, in effetti, nei commenti moderni al
Convivio, e il luogo piu significativo per questi possibili riusi indiretti
mi pare il seguente.

Testo 6.

[14] Onde, si come per lei molto di quello si vede per ragione,
e per consequente si vede poter essere, che sanza lei pare ma-
raviglia, cosi per lei si crede ogni miracolo in piu alto intelletto
pote[r] avere ragione, e per consequente pote[r] essere. Onde la
nostra buona fede ha sua origine; dal[la] quale viene la speranza
ch’e 'l proveduto desiderare; e per quella nasce I'operazione della
caritade*.

Nell'idea che attraverso la filosofia si pensi la possibilita di cio
che trascende le nostre capacita conoscitive, e si apra quindi uno
spazio alla fede, Fioravanti scorge una vicinanza dantesca rispetto
alle posizioni di alcuni maestri parigini della facolta delle Arti, in
particolare Boezio di Dacia, sia nel De aeternitate mundi — in cui si
afferma che la creazione temporale del mondo ¢ possibile per una
causa la cui virtus ¢ maggiore rispetto alla normale virti di una cau-
sa naturale —, sia nel De summo bono, in cui si insegna la correlazione
tra beatitudine attinta grazie alla ragione in questa vita e beatitudi-
ne futura, goduta per fede®. A quest’ultimo proposito, Fioravanti
cita a corredo anche un passo introduttivo della Metaphysica della
Summa theoricae philosophiae di Algazel, che riporto nel successivo

48 Conv III x1v 14.

49 Cfr. il commento ad loc. di Fioravanti in DANTE ALIGHIERI, Opere. Convivio,
G. Fioravanti (a cura di), pp. 494-497. Per Boezio e la felicitas cfr. anche G. Fiora-
VANTI, ‘Scientia’, ‘fides’, ‘theologia’ in Boezio di Dacia, «Atti della Accademia delle
Scienze di Torino. Classe di Scienze morali» 104 (1970), pp. 525-632; Ip., La felicitd
intellettuale: storiografia e precisazioni, in M. BETTETINI, ED. PAPARELLA (a cura di),
La felicitd nel medioevo, FIDEM, Louvain-la-Neuve, pp. 1-12; L. BIANCHI, Felicitd ter-
rena e beatitudine ultraterrena. Boezio di Dacia e Uarticolo 157 censurato da Tempier, in
PJ.J.M. BAKKER, E. Favg, C. GRELLARD (éds.), Chemins de la pensée médiévale. Etudes
offertes d Zénon Kaluza, Brepols, Turnhout 2002, pp. 193-214.



Quasi fulgor 95

Testo 7, e in cui sono notevoli soprattutto le parti evidenziate in
Corsivo:

Testo 7.

Alterum est quo cognoscuntur dispositiones omnium quae sunt;
ad hoc ut describatur in animabus nostris forma universi esse secun-
dum ordinem suum, sicut describitur forma visibilis in speculo;
huiusmodi autem descriptio in nostris animabus est perfectio ipsa-
rum, quoniam aptitudo animae ad recipiendum ea proprietas est
ipsius animae. Unde describi ea in anima in presenti quidem est sum-
ma nobilitas et in futuro causa felicitatis, sicut in sequentibus ostende-
tur. Et haec dicitur scientia theorica™.

Piu di recente, lo stesso luogo di Algazel — in particolare la locu-
zione forma universi esse — ¢ stato richiamato anche da Loris Sturlese
in relazione alla moltiplicazione delle forme intelligibili all'interno
dell'intelletto possibile, ricordata da Dante nella celebre discussio-
ne sulla genesi dell’anima razionale di Convivio IV xxr*'. Sturlese
accosta il luogo di Dante, quello di Algazel, e il concetto albertino
— in effetti assai prossimo — di “forma dell’ordine dell'universo™>.

50 Algazel’s Metaphysics, p. 2,3-12.

51 In particolare il paragrafo 8 di quel capitolo, su cui resta fondamentale la
lettura di B. Narpi, L'origine dell’anima umana secondo Dante, «Giornale critico della
filosofia italiana» 12 (193 1), pp. 433-456; 13 (1932), pp. 45-56; 81-102, poi in Ip., Studi
di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960, pp. 9-68; ma si
veda anche M. Lenz1, Bruno Nardi, Pietro di Giovanni Olivi e Uorigine dell’anima uma-
na in Dante (Purg. XXV 37-79), in C. KONIG-PRALONG, O. RIBORDY, T. SUAREZ-NANI
(éds.), Pierre de Jean Olivi. Philosophe et théologien, de Gruyter, Berlin - New York
2010, pp. 369-408.

52 L. STURLESE, Dante, la filosofia e gli antichi, «Giornale critico della filosofia
italiana» 100/3 (2021), pp. 435-456: 451 n. 23; cfr. anche Ib., Intelletto acquisito e
divino». La dottrina filosofica di Alberto il Grande sulla perfezione della ragione umana,
«Giornale critico della filosofia italiana» 23 /2 (2003), pp. 161-189: 179-189; ID., «In-
tellectus adeptus». L'intelletto e i suoi limiti secondo Alberto il Grande e la sua scuola, in
M.C. PacHECO, ].F. MEIRINHOS (éds.), Intellect et imagination dans la philosophie méd-
iévale. Intellect and Imagination in Medieval Philosophy. Intelecto e imaginacdo na Filo-
sofia Medieval, Actes du XIe Congres International de Philosophie Médiévale de la
Société Internationale pour I'Etude de la Philosophie Médiévale (S.I.E.PM.), Por-
to, du 26 au 31 aolt 2002, 3 vols., Brepols, Turnhout 2006, vol. I, pp. 305-321: 309,
n. 11. Il passo piu esplicito in Alberto sulla forma ordinis universi come strumento



96 Marco Signori

E del resto a Convivio IV xx1 10 compare anche la famosa formula
«Dio incarnato», che viene proprio dal De somno et vigilia di Alberto
— ancora una volta dal capitolo II.1.6, gia richiamato in preceden-
za, in cui 'espressione cosi caratteristica di quasi Deus incarnatus si
ritrova a sua volta all'interno di una reportatio, precisamente delle
posizioni di Avicenna e di Algazel”®. La triangolazione tra Dante,
Alberto e al-Gazali sembra dunque molto pertinente e produttiva
anche all'interno del Convivio*.

(e modalita) della conoscenza post mortem dell’anima intellettuale umana ¢ nella
solutio della questione Qualiter intellectus possibilis intelligit post mortem, in ALBERTUS
Macnus, De homine, H. Anzulewicz, J.R. Soder (edd.), Aschendorff, Miinster i.W.
2008, P. 430,51-53: «Sine praeiudicio melioris sententiae dicimus, quod anima post
mortem intelligit per formas [formam coniecit Sturlese] ordinis universi sicut et
intelligentia separata». Cfr. anche L. STURLESE, Vernunft und Gliick. Die Lehre vom
»intellectus adeptus” und die mentale Gliickseligkeit bei Albert dem Grofien, Aschendorff,
Miinster 2005 (Lectio Albertina, 7), p. 19, n. 43, per ulteriori paralleli (anche pit
prossimi alla formulazione gazaliana di forma universi esse) nel Super Ethica e nel
De caelo albertini.

53 ConvIV xx1 10: «E sono alcuni di tale oppinione che dicono [che], se tutte le
precedenti vertudi s’accordassero sovra la produzione dun’anima nella loro otti-
ma disposizione, che tanto discenderebbe in quella della deitade, che quasi sarebbe
un altro Dio incarnato»; ALBERTUS MAGNuS, De somno et vigilia, 111, tr. I, cap. 6, p.
65,27-31: «Et tantum exaltant [scil. Avicenna et Algazel, soggetti logici di tutto il
brano; secondo Fioravanti nel commento al luogo dantesco, il soggetto da sottin-
tendere sarebbero invece le superiores intelligentize menzionate subito sopra nel
passo] nobilitatem huius intellectus quod invenitur, ut dicunt, anima quae omnia
scit per seipsam, et est quoad intellectum quasi deus incarnatus, qui perfectionem
habet ad omnia scienda ex ipso».

54 Un ultimo riferimento, piu estrinseco ma non del tutto secondario, a que-
sto complesso quadro tematico potrebbe essere quello al Liber de nobilitate animi
di Guglielmo d’Aragona edito in M.L. COLKER, “De Nobilitate Animi”, «Mediaeval
Studies» 23 (1961), pp. 47-79, molto richiamato nei commenti al quarto del Convi-
vio, in cui compare, in posizione piuttosto rilevata all'interno della terza sezione
— quella eponima De nobilitate animi — proprio una citazione da Algazel sull’anima
umana, nella quale sarebbero dipinte le forme dell'intero universo. Cfr. COLKER,
“De Nobilitate Animi”, p. 56,46-50: «Et generaliter omnes philosophi intelligunt
quod anima non est apta ad veritatis cognicionem nisi prius fuerit in quiete pacifi-
ca ab omnibus motibus animi passionum, secundum quod dicit Algazel in Logica
sua quod tunc est apta anima ut depingantur in ea forme universi cum expiata
fuerit a sordidis, scilicet moribus et turpibus fantasiis». La fonte della citazione ¢ il
prologo alla Logica dei Maqdsid latini, in LoHR, Logica Algazelis, pp. 240,48-241,50,



Quasi fulgor 97

D’altro canto, sebbene i richiami ad Algazel non siano del tut-
to sicuri, e appaiano anzi spesso mediati proprio da Alberto, non
¢ neppure del tutto peregrino immaginare un contatto diretto di
Dante con questo testo, sia per le possibili tangenze concettuali
(anche in assenza di menzione esplicita) che ho appena esaminato,
sia perché esso rappresentava sicuramente un manuale o un vade-
mecum introduttivo alla filosofia avicenniana, e dunque un libro di
filosofia che aveva forse maggiori probabilita di finire tra le mani
di uno studioso laico e non professionista come il nostro rispetto
a testi pit ponderosi, pit tecnici, o semplicemente pitt complessi.

Meno estrinsecamente, si puo aggiungere d’altronde che le ri-
cerche recenti sulle biblioteche filosofiche fiorentine al tempo di
Dante ci consentono di attingere anche a qualche traccia materiale,
perché siamo certi della presenza di almeno tre manoscritti di Al-
gazel a Firenze. Si tratta di due codici della Biblioteca Nazionale
Centrale, il Magliab. Cl. V 45 (che trasmette la traduzione latina
dei Magqasid al-faldsifa nella sua interezza) e il Conv. Soppr. G.4.354
(latore della sola Logica), cui va aggiunto un importante mano-
scritto laurenziano, il Plut. 15 sin. 9, che trasmette, correttamente
congiunte, la Metafisica e la Fisica di Algazel. Di questi tre codici
gazaliani, due sono collegabili con qualche sicurezza a Santa Cro-
ce: si tratta del Conv. Soppr. G.4.354 della Nazionale — che pero
non trasmette, purtroppo, la sezione di Fisica che qui ci interessa
pit da vicino — e del Laurenziano Pluteo 15 sin. 9. Quanto al co-
dice del fondo Conventi Soppressi, € stato di recente restituito alle
pertinenze dello studium da David Speranzi, che vi ha scoperto una
nota ad usum di Illuminato Caponsacchi, frate minorita lettore di
molti testi santacrociani®. Il Plut. 15 sin. 9, che reca invece tutta la

congiunto con un passo di poco successivo (ibidem, p. 242,87-89): «Munditia ani-
mae est, ut expietur a sordidis moribus et sanctificetur a phantasiis turpibus. [...]
Anima igitur speculum est; nam depinguntur in ea formae totius esse, cum mun-
data et tersa fuerit a sordidis moribus».

55 D. SpERANZI, Scrittura e letture di Illuminato Caponsacchi nell’ antica Biblioteca
di Santa Croce, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 127-168: 145. La nota ad usum, al f.
8ar del nostro codice, ¢ riportata da Speranzi come segue: «Iste liber spectat ad
conventum Florentinum Ordinis Fratrum Minorum, deputatus ad usum fratris
[luminato de Caponsaccis eiusdem Ordinis».



98 Marco Signori

sezione di filosofia teoretica di Algazel (cioe¢ la metafisica e la filo-
sofia naturale), si trovava con buona probabilita a Santa Croce* e
riveste un ruolo di particolare rilevanza per gli studi sulle presenze
peripatetiche nella Firenze di Dante, dato che trasmette anche il
De substantia orbis di Averroé, nonché vari trattati aristotelici, tra
cui il medesimo De somno et vigilia nella serie dei Parva naturalia®.
Sembrerebbe quindi un codice anche tematicamente importante
per il discorso che stiamo svolgendo sui possibili influssi filosofici,
e specialmente peripatetici, sul discorso profetico di Dante e sulla
visio consegnata alla Divina Commedia®®.

6. Dante, Alberto e altre folgorazioni

Resta da esplorare ancora, nell'ultima parte di questo saggio, un
parziale luogo parallelo albertino per il fulgore di Paradiso xxx1u e
per il fulgor gazaliano, che si trova nel terzo libro del De somno et
vigilia di Alberto Magno — un testo, come abbiamo visto, che la cri-
tica allega esplicitamente come fonte diretta di una delle citazioni

56 La verifica in corso da parte di Francesca Galli sulla possibilita di ascrivere
al fondo antico anche il Plut. 15 sin. 9 é annunciata da A. PEGorerTi, Novitd da
Santa Croce, in S. NoBILI (a cura di), Dante lettore, «Letture Classensi» 52, Longo,
Ravenna 2024, pp. 15-35: 28, n. 34. Cfr. anche la comunicazione orale di F. GaLLl,
Sulle tracce di Servasanto a Santa Croce. Primi accertamenti a partire dal nucleo librario
antico, Seminario Ma chi sta citando? Storie e tentativi di ritrovamento di manoscrit-
ti-fonte, org. E. Berti, SISMEL, Firenze, 19 dicembre 2024.

57 Oltre agli Arabes Algazel e Averro¢, il manoscritto — descritto dal Bandi-
ni e poi anche in G. LAcOMBE et al., Aristoteles Latinus. Codices. Pars posterior, sup-
plementis indicibusque instruxit L. Minio-Paluello, Cambridge University Press,
Cantabrigiae 1955, pp. 947-948 — contiene una serie di opuscoli pseudo-aristotelici
(Secretum secretorum, De bona fortuna, De lineis indivisibilibus, De mundo) e un gruppo
di trattati autenticamente aristotelici afferenti ai Parva naturalia (De sensu et sensato,
De morte et vita, De somno et vigilia). Cfr. anche PEGORETTI, Novitd da Santa Croce, p.
28, n. 34.

58 Simmetricamente, anche il Conv. Soppr. G.4.354 trasmette accanto ad Al-
gazel una serie di testi legati ai Parva naturalia, tra cui ¢ particolarmente notevole
per noi il commento di Averroe al De somno: cfr. PEGORETTI, ibidem (il codice reca
anche i commenti averroistici al De sensu et sensato, al De memoria et reminiscentia, e
al De longitudine et brevitate vitae).



Quasi fulgor 99

congiunte di Avicenna e Algazel nel Convivio®. La verosimiglianza
storica di un impiego dantesco di questo testo del teologo dome-
nicano — peraltro di per sé molto indagato nella letteratura critica
albertina® — appare dunque altissima, e vorrei soffermarmi allora,
per contrasto, sulle differenze concettuali che lo separano dal luogo
di al-Gazali che abbiamo analizzato ormai a fondo, per riflettere in
conclusione sulle implicazioni teoriche dell'uno e dell’altro testo. Il
brano di Alberto ¢ quello che segue:

Testo 8.

Septimus autem gradus est quando adhuc in somno vere et expres-
se apparent intelligentiae sine simulacris, et tale videtur fuisse
somnium Scipionis de colentibus iustitiam quod ad aethereas se-
des recipiantur. Causa autem talis somnii est fulgor intellectus agentis

59 Supra, §5, Testo 5.

60 Per il testo si veda la recentissima edizione critica in ALBERTUS MAGNUS, De
somno et vigilia, S. Donati (ed.); e cfr. anche la traduzione tedesca del terzo libro in Ar-
BERT DER GROSSE, De divinatione (Liber tertius de somno et vigilia). Uber die Weissagung
(Drittes Buch iiber das Schlafen und das Wachen, S. Donati (Hrsg.), Herder, Freiburg
- Basel - Wien 2020. Tra gli importanti studi condotti negli ultimi anni sull’'opera si
vedano almeno S. Donari, Albert the Great as a Commentator of Aristotle’s De somno
et vigilia: The Influence of the Arabic Tradition, in B. BYDEN, E Rapovic (eds.), The Par-
va naturalia in Greek, Arabic and Latin Aristotelianism. Supplementing the Science of the
Soul, Springer, New York 2018, pp. 169-210; EaD., Dreams and Divinatory Dreams in
Albert the Great’s Liber De somno et vigilia, in R. HOFMEISTER PicH, A. SPEER (eds.),
Contemplation and Philosophy. Scholastic and Mystical Modes of Medieval Philosophi-
cal Thought. A Tribute to Kent Emery, Jr., Brill, Leiden - Boston 2018, pp. 178-215; C.
GRELLARD, La réception médiévale du De somno et vigilia. Approche anthropologique et
épistémologique du réve, d’Albert le Grand d Jean Buridan, in Ip., P-M. MoREL (éds.), Les
Parva naturalia d’Aristote. Fortune antique et médiévale, Publications de la Sorbonne,
Paris 2010, pp. 221-237; A. PaLazzo, The Scientific Significance of Fate and Celestial
Influences in Some Mature Works by Albert the Great: De fato, De somno et vigilia,
De intellectu et intelligibili, Mineralia, in A. Beccarisi, R. ImBacH, P. POrro (eds.),
Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung,
Meiner Verlag, Hamburg 2008, pp. 55-78; T. RICKLIN, Albert le Grand, commentateur:
Lexemple du De somno et vigilia IT], 1, «Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie» 45 (1998), pp. 31-55, i-viii. Da ultimo, ¢ tornato sull'intero dossier della
dottrina onirologica e profetologica albertina, con particolare riguardo anche alle
fonti arabe di Alberto e alle basi psicofisiologiche della teoria, M. MERONTI, Spirits of
Life and Perception. Albert the Great’s Early and Mature Psychophysiology in Light of His
Arabic Sources, Brill, Leiden - Boston 2025, pp. 414-470.



100 Marco Signori

et splendor, qui sua radiatione ad se totam trahit animam et avertit ab
imaginum motu. Intentio enim animae, quando tota fertur ad in-
tellectum et excellenter est in ipso, abstrahitur a consideratione
sensibilium in vigilia et a perceptione imaginum in somno; talis
autem in somnio frequenter optimas invenit intelligentias et de-
monstrationes quas in vigilia invenire non poterat, dum exteriori-
bus sensibilibus vel imaginabilibus detinebatur [...].

Scias autem quod etiam in hoc gradu forma movens venit a corpo-
re, sed potentior intellectus animae talis qualem diximus superius
esse sapientis animam nimia luce intellectus ex forma concipit ve-
ras intelligentias. Et hoc est quod dixit Aristoteles, quod in somnis
aliquando sunt verae intelligentiae®’, et huc usque et non ultra pro-
cedit visio somnialis®.

Questo luogo di De somno et vigilia III.1.10 € molto noto negli
studi. Gia Tullio Gregory, nel suo saggio ormai classico su I sogni e
gli astri, attirava 'attenzione sulla lista delle tipologie oniriche che
vi & contenuta®. In un contributo recente, Silvia Donati si sofferma
a sua volta sulla scala gerarchica continuistica descritta da Alberto,
notando come «these different kinds of experiences — divinatory
dreams, visions and prophecies — are ordered according to a sca-
la characterized by an increasing involvement of the intellective
power and an increasing degree of clarity»**. Anche Anna Rodolfi,

61 Cfr. ARISTOTELE, De insomniis, H.J. Drossaart Lulofs (ed.), Brill, Leiden
1947, 1, 458°15-18, p. 5,3-7 per il testo latino della nova translatio: <amplius preter
sompnium aliud aliquid intelligimus, quemadmodum in vigilando sentientes ali-
quid: de eo enim quod sentimus, sepe etiam intelligimus aliquid»; e soprattutto
111, 462°28-29, p. 31,3-4 (nova translatio): «<set neque quecumque in sompno quidem
fiunt vere intelligentie preter fantasmata».

62 ALBERTUS MAGNUSs, De somno et vigilia, 111, tr. I, cap. 10 [Et est digressio decla-
rans modos tredecim quibus haec forma movet videntem aversus a sensibus], p. 72; ALBERT
DER GROSSE, De divinatione. Uber die Weissagung, pp. 122-125.

63 'T. GREGORY, I sogni e gli astri, in Ip. (a cura di), I sogni nel Medioevo. Semi-
nario internazionale (Roma, 2-4 ottobre 1983), Edizioni del’Ateneo, Roma 1985
(“Lessico Intellettuale Europeo” 35), pp. 111-148; poi in: Ip., Mundana sapientia.
Forme di conoscenza nella cultura medievale, Edizioni di Storia e letteratura, Roma
1992 (Storia e Letteratura, 181), pp. 347-387; poi in C. BuccoLint, P. ToTaro (a cura
di), Somnia. Il sogno dall’antichitd all’etd moderna, ILIESI 2020, pp. I5-58.

64 S. Donari, Dreams and Divinatory Dreams, pp. 196-197, nn. 61-62.



Quasi fulgor 101

nell'introdurre la Quaestio de prophetia di Alberto, ha commentato il
brano, notando «[1Ja gradualita tra sogno e profezia» che viene «i-
badita allorché Alberto offre, in base all’esperienza (“per experta”),
un catalogo di tredici forme mediante cui ¢ possibile avere cono-
scenza del futuro. Dal primo grado al settimo I'immaginazione
gioca un ruolo esclusivo, mentre nei successivi amplia lo spazio
della luce dell'intelligenza durante il sogno». E ancora poco oltre:
«Dopo il settimo grado finisce il somnium per far spazio ai fenomeni
di visione in vigilia il cui ultimo grado ¢ la forma piu alta di profe-
zia»®. Il fulgor albertino appare dunque in un punto di snodo crucia-
le, nel settimo dei tredici gradi del sogno e della visione distinti nel
De somno. Costituisce cioé il pit alto dei livelli della visione onirica,
e anticipa i gradi della visione in vigilia (o in vigilando) trattati subito
a seguire. E associato poi esplicitamente da Alberto a un esempio
classico e altissimo, quello ciceroniano del somnium Scipionis®.
Rispetto ad Algazel, quindi, la differenza fondamentale risiede
nel momento e nella qualita della visione in cui interviene il ful-
gore: mentre per il teologo arabo il fulgor pertransiens attiene alle
visioni in stato di veglia (e ne descrive la transitorieta fugace), in Al-
berto Magno un rifulgere analogo proviene dall'intelletto agente e
colpisce I'anima in un momento logicamente inferiore, cioe nel pit

65 ALBERTO MAGNO, Quaestio de prophetia. Visione, immaginazione e dono profeti-
co, A. Rodolfi (a cura di), Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009, Introduzione, p. xxiv.
La scala delle visioni in vigilia si conclude con un dodicesimo grado di conoscenza
dedicato alla profezia nella sua accezione filosofica, e un tredicesimo che costitui-
sce il culmine della cognizione profetica, e con essa anche I'apice della conoscenza
umana nel suo complesso. ALBERTUS MAGNUS, De somno et vigilia, 111, tr. I, cap. 10,
p. 73,17-22; 25-29: «Duodecimus autem est qui sumitur iuxta quartum, et ille est
primus gradus prophetiae de qua philosophi [tra cui Donati richiama giustamente
gli Arabes Avicenna, al-Gazali e Averro¢] sunt locuti. Et ille est quando videntur
expresse imagines rerum futurarum sicut eveniunt in vigilia aversis et interius re-
tractis sensibus; talis enim praenuntiat occulta et futura [...]. Tertius autem de-
cimus gradus complementum est prophetiae. Et est quando homo occulta per
coelestium instinctum sic concipit quod veram intelligentiam de his habet etiam
absque magna sensuum aversione. Et iste gradus summus est humanae animae».

66 Siveda a questo proposito F. Rosst, Il sogno di Scipione e la visione di Dante,
Longo, Ravenna 2024, in particolare pp. 170-171 per l'analisi di questo luogo di
Alberto in relazione a Dante.



102 Marco Signori

alto dei gradi del sonno. Va precisato pero che, a ben guardare, la
contestualizzazione albertina risulta liminare e per cosi dire ancipi-
te: in effetti, nel testo di Alberto si parla di un rapporto tra cose che
avvengono in somno e cose che avvengono in vigilia, a conferma del-
la contiguita continuistica dei gradi onirico-visionari. Silvia Donati
spiega inoltre che il nostro settimo grado va associato ad una tesi
del De insomniis di Aristotele”” che Alberto chiama a sostegno anche
altrove® per argomentare 'idea che anche nel sonno possa svilup-
parsi, talvolta, un certo livello di consapevolezza intellettuale.

E interessante notare a questo proposito, allora, che la conti-
guita cosi descritta tra sonno, veglia, e illuminazione intellettuale
¢ vera, sia pure parzialmente, anche per Algazel®. In effetti, il capi-
tolo di Physica V.7, cio¢ la sezione in cui compare il fulgor, ha a che
fare si con le visioni veridiche in stato di veglia, ma ¢ chiarissima
d’altronde la contiguita dei fenomeni li descritti con quelli onirici
delle sezioni che precedono in Physica V.5 e V.67°. Allo stesso tem-
po, il luogo prelude alla discussione della profezia vera e propria in
Physica V.9, nella quale (come gia in Avicenna) il profeta e il filosofo
— opportunamente illuminato dalla luce dell’intelligenza — arrivano
quasi a coincidere.

Dal punto di vista linguistico, mi sembra in ultimo importante
notare che mentre la parola connessa, splendor, & piuttosto co-

67 De insomniis I, 458°15-25; cfr. supra, n. 61.

68 ALBERTUS MAGNUS, De somno et vigilia, III, tr. I, cap. 3, p. 61,20-24: «Re-
vocetur igitur ad memoriam quod supra diximus, scilicet in aliquibus somniis
esse veras intelligentias praeter ipsa phantasmata, et haec secundum Aristotelis
doctrinam diximus non proprie somnia vocari». A questo va aggiunto il passo
in cui Alberto commenta specificamente il luogo aristotelico citato supra, n. 61,
ossia ALBERTUS MAGNuUS, De somno et vigilia, 11, tr. I, cap. 2, in particolare p. 41.

69 Cfr. anche supra, n. 21.

70 Cfr. supra, Diagramma 1. In questo senso, il contrasto tra veglia e sonno
dei due brani mi sembrerebbe in realta meno forte di quanto non appaia prima
facie: Alberto potrebbe insomma aver usato la parola filgor come segno di con-
nessione con la profetologia araba, e in particolare con al-Gazali, derubricando
perd al contempo quella che per Algazel ¢ dopo tutto una delle specie della
profezia (una species prophetandi) ad un semplice grado dei somnia (per quanto,
certamente, si tratti secondo il doctor universalis del grado piu alto di questi fe-
nomeni onirici).



Quasi fulgor 103

mune in Alberto per descrivere I'effusione delle forme da parte
delle intelligenze, umane o celesti’’, fulgor € un termine piti raro e
rilevato semanticamente. Va precisato subito, pero, che nel passo
di Alberto il fulgore svolge una funzione diversa rispetto al testo
di al-Gazali, dove il lampo & immagine soprattutto di una rapidita
folgorante e sorprendente (nello stesso spirito della duce di lam-
po» del mottetto di Montale che ho citato in esergo); in Alberto,
invece, fulgore ¢ soprattutto luce intellettuale, senza connessione
esplicita con l'istantaneita precipitosa del fenomeno visionario.
Proprio questa rapidita, tuttavia, mi appare sempre di pitt come
un portato centrale e determinante dei versi del Paradiso da cui
siamo partiti. La luce che colpisce Dante alla fine del suo viaggio
non sembra in effetti solo una luce o uno splendore diffuso, ma,
semmai, una folgorazione dalle attinenze persino meteorologiche:
un lampo o un fulmine in senso proprio, quindi, e non tanto un
semplice chiarore o barlume, sia pure tanto luminoso da abbagliare
il pellegrino. A questo proposito, credo che la critica dantesca — an-
che negli studi di storia della lingua, come quelli consegnati alle
voci accessibili online del Vocabolario dantesco”™ — sia stata forse
troppo netta nel distinguere rigidamente tra la parola filgore, come
luce, e la parola folgore, come fulmine, all'interno della Commedia.

71 Particolarmente chiaro ed emblematico il passo, gia piu volte richiamato
(e impiegato anche da Dante) di ALBERTUS MAGNUS, De somno et vigilia, III, tr. I,
cap. 6, p. 65,3-5: «Avicenna autem et Algazel per omnia concordantes dicunt
animam intellectualem non esse in corpore, sed potius illustrare in ipsum suum
splendoremb» (cfr. supra, Testo 5 e n. 46, per questo luogo come fonte della secon-
da citazione dantesca di Algazel nel Convivio); ma si veda pure ALBERTUS MAGNUS,
Super Porphyrium de V universalibus, M. Santos Noya (ed.), Aschendorff, Miinster
1.W. 2004 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, I/IA), p. 146,21-30:
«Haec autem eadem natura accepta in lumine intelligentiae, cuius ipsa est splen-
dor quidam et radius — secundum quod dicimus, quod omnis forma sive natura
simplex splendor est et radius intelligentiae quae dat omnes formas — efficitur
ut intellectus quidam et intelligibilis, eo quod splendor intelligentiae operatur in
anima simile sibi in esse spirituali sive intellectuali, propter hoc quod ipsa anima
per intellectualem naturam, quae in ipsa est ut essentialis pars eius, operatur ad
esse spirituale».

72 C. MURRry, Fulgore, in P. MaNNI, L. LEONARDI (a cura di), Vocabolario Dante-
sco, 27.09.2018 (ultima revisione: 12.06.2021); EAD., Folgore, in MANNI, LEONARDI (a
cura di), Vocabolario Dantesco, 02.10.2019 (ultima revisione: 30.06.2020).



104 Marco Signori

Un esempio molto chiaro del rischio insito nella separazione trop-
po rigida tra i due termini ¢ I'inizio di Par. xx1:

Testo 9.

E quella non ridea; ma «S’io ridessi»,
mi comincio, «tu ti faresti quale

fu Semele quando di cener fessi:

ché la bellezza mia, che per le scale
de I'etterno palazzo pit s’accende,
com’hai veduto, quanto piu si sale,

se non si temperasse, tanto splende,
che ‘1 tuo mortal podere, al suo fulgore,
sarebbe fronda che trono scoscende”.

Qui in effetti il fulgore (fulgor) appare esplicitamente nelle vesti
di una folgore (fulgur), cioé di un fulmine, dato che ¢ associato al
tuono («trono») in un’immagine temporalesco-mitologica di grande
potenza espressiva. Ma una similitudine meteorologica esplicita, e
forse analoga a quella di Par. xxxii1, se possiamo effettivamente inter-
pretare anche quel fulgore come un lampo, si trova pure in Par. xx1ir:

Testo 10.

Come foco di nube si diserra

per dilatarsi si che non vi cape,

e fuor di sua natura in git s’atterra

la mente mia cosl, tra quelle dape
fatta piu grande, di sé stessa uscio,
e che si fesse rimembrar non sape’.

73 Par. Xx1 4-12.

74 Par. xxu1 40-45. Nel commentare anche questi versi, Mocan, Larca della
mente, p. 235 ¢ esplicita nel notare la rilevanza congiunta della terminologia me-
teorologica e di quella onirica, costantemente associate da Dante in luoghi simili:
«L'estasi ¢ espressa dall’'auctor attraverso alcune immagini caratteristiche e assai
costanti, come si vedra, anche in altri luoghi testuali che trattano argomenti affini:
il tuono, la folgore e le nubi, il sogno, I'oblio». L'osservazione ¢ del tutto pertinen-
te anche per il discorso che sto svolgendo in queste pagine.



Quasi fulgor 105

La vicinanza tematica e metaforica di questo excessus con il
tema del fulmine e della folgorazione ¢ particolarmente signifi-
cativa non solo in s¢, ma anche perché la critica dantesca ha da
tempo riconosciuto una forte e specifica connessione tra i due
canti xxur e xxxi11 dell"ultima cantica: come scrive con sintesi effi-
cace Teodolinda Barolini, «Paradiso 23 anticipates Paradiso 33; it is
a rehearsal for the beatific vision that in some ways delivers more
and frustrates less than the finale»”.

Si potrebbe insistere ancora a lungo sulle coincidenze mete-
orologiche nel Paradiso, anche prendendo come spunto le con-
siderazioni — che vorrei definire di psicologia poetica — avanzate
da Marco Santagata in un suo ricco saggio sulle «folgorazioni»
dantesche, da cui si possono attingere riscontri molteplici e tra-
sversali sulla rilevanza di questa imagery nel complesso delle
scritture di Dante’. E opportuno, pero, concludere qui quest’a-
nalisi, con un’ultimissima considerazione teorica. La discussio-
ne critica sulla natura della visione descritta nella Commedia ¢
letteralmente secolare, quasi insormontabile dal punto di vista
quantitativo e certamente ricchissima, pur tra esiti assai vari, da
quello qualitativo. Mi ¢ dunque impossibile anche solo lambirla
qui. Mi sembra perd molto significativo che la giustapposizione
dei due testi di Algazel e di Alberto Magno abbia posto, in un cer-
to senso incarnandola in due autori diversi, una delle domande
fondamentali di quel dibattito, e cioé quella relativa alla natura di
sogno, o viceversa di visione vigilante, del viaggio oltremonda-
no narrato nella Commedia””. Nonostante il ruolo essenziale che,

75 BaroLiNt, The Undivine Comedy, p. 223. Cfr. anche Mocan, L'arca della men-
te, che associa esplicitamente i due canti nel capitolo “Excessus mentis” e “alta fan-
tasia”: “Paradiso” XXIII e XXXIII, alle pp. 233-254.

76 M. SANTAGATA, Folgorazioni e svenimenti. La malattia in Dante tra patologia e
metafora, in S. PERFETTI (a cura di), Scientia, Fides, Theologia. Studi di filosofia me-
dievale in onore di Gianfranco Fioravanti, ETS, Pisa 2011, pp. 387-400.

77 Per un’introduzione recente al dibattito ¢ utilissima la raccolta di saggi in
B. Huss, M. Tavont (a cura di), Dante e la dimensione visionaria tra medioevo e prima
etd moderna. Atti del Seminario di studio, Freie Universitit Berlin, 23 novembre
2017, Longo Editore, Ravenna 2019. Da segnalare in particolare lo studio di M.
Tavont, L'Inferno sognato, la telepatia di Virgilio e gli antefatti danteschi della Comme-



106 Marco Signori

ormai lo sappiamo bene, il doctor universalis Alberto Magno ha
svolto per Dante, mi pare in questo caso che la vicinanza lingui-
stica, tematica, e concettuale con il breve testo di al-Gazali (e con
il suo retroterra avicenniano) sia particolarmente stimolante e
significativa, se non come fonte diretta almeno come strumento
euristico per la migliore intelligenza della Commedia. Accanto ai
possibili ipotesti vittorini che studiose finissime come Mira Mo-
can’® e prima di lei Manuela Colombo” hanno messo in luce per
il fulgore con cui si conclude la Commedia, mi sembra dunque
opportuno ricordare, nel solco dell’osservazione davvero limpi-
da di Paolo Falzone da cui sono partito, 'importanza almeno

dia come visione in sogno, in Huss, Tavont (a cura di), Dante e la dimensione visiona-
ria, pp. 97-119, che propone un’interpretazione radicale dell'intero impianto della
Commedia come visione onirica, sostenuta inter alia proprio da luoghi avicenniani
(De anima 1V.2) e albertini (De natura et origine animae 11.6), e ricondotta anche ad
«antefatti» rilevanti nella Vita nova e nel Convivio. Di Tavoni si vedano anche Ib.,
Dante “Imagining” His Journey through the Afterlife, <Dante Studies» 133 (2015), pp.
76-80; ID., La visione interiore dalla Vita nova al Convivio, in M. MASLANKA-SORO, A.
P1rko-WaDOWSKA (a cura di), «Vedi lo sol che ‘n fronte ti riluce». La vista e gli altri sensi
in Dante e nella ricezione artistico-letteraria delle sue opere, Aracne, Roma 2019, pp. 43-
66. Per I'iconografia del Dante dormiente e sognante nei manoscritti miniati della
Commedia (soprattutto in apertura di Inferno) cfr. A. PEGORETTI, Visio e fictio nelle
antiche illustrazioni alla Commedia, in Huss, Tavont (a cura di), Dante e la dimen-
sione visionaria, pp. 121-140, che propende in ultimo per un (salutare) scetticismo
sulla possibilita di ricavare informazioni certe circa la natura di visio in somniis della
Commedia (nonché sull’asseverazione del valore veritativo di quella visione) dalle
sole immagini.

78 MocaN, L'arca della mente, soprattutto pp. 235-238. Il passo piu rilevante
mi sembra il seguente: RICCARDO DA SAN VITTORE, De contemplatione [Benjamin Ma-
ior], V.5, in M.-A. Aris, Contemplatio. Philosophische Studien zum Traktat Benjamin
maior des Richard von St. Victor, Josef Knecht, Frankfurt am Main 1996, pp. [3]{148]:
[129]: «Magnitudine admirationis anima humana supra semetipsam ducitur, quan-
do divino lumine irradiata, et in summae pulchritudinis admiratione suspensa,
tam vehementi stupore concutitur, ut a suo statu funditus excutiatur, et in modum
fulguris coruscantis, quanto profundius per despectum sui invisae pulchritudinis
respectu, in ima deiicitur, tanto sublimius, tanto celerius per summorum deside-
rium reverberata, et super semetipsam rapta, in sublimia elevatur».

79 M. CoromBo, Dai mistici a Dante: il linguaggio dell’ineffabilitd, La Nuova Ita-
lia, Firenze 1987; cfr. in particolare il capitolo IV: Il XXIII canto del «Paradiso» e il
«Benjamin maior» di Riccardo da San Vittore, pp. 61-71.



Quasi fulgor 107

altrettanto cruciale del dibattito filosofico peripatetico sui temi
della visione e della profezia, che potrebbe aver giocato un ruolo
di non piccolo conto nella genesi teorica e poetica di uno dei
testi piu alti (forse ¢ il caso di dire piu folgoranti) della nostra
letteratura.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226017

pp. 109-133 (dicembre 2025)

La pena infernale tra Dante, Alberto Magno
e i Maestri delle Arti’

PAoLA BERNARDINT

1. Introduzione

Spero non apparira provocatoria, in apertura di questo saggio dedica-
to alla pena del fuoco in un contesto di studi eminentemente dante-
sco, la rievocazione di un personaggio ‘antagonista’, Cecco Angiolieri:
se da una parte, nel notissimo S’ fosse foco, egli celebra questo elemen-
to, auspicandone i nefasti e distruttivi, e percio materialissimi, effetti,
dall’altra, in un sonetto forse meno celebre, suo o a lui attribuito, inti-
tolato No si disperin quelli de lo ‘nferno*, invita i dannati a non disperarsi,
perché lui stesso ¢ riuscito a scampare alla dannazione eterna.
Rispetto alla baldanzosa e irridente speranza di Cecco, le tratta-
zioni dei testi filosofici che prenderemo qui in esame annunciano
una prospettiva pitl scoraggiante: non c¢'¢ scampo dai tormenti che
la giustizia divina, per mezzo della pena del fuoco, infligge ai dan-
nati. Bisogna pero subito ricordare che esamineremo il tema della
pena della giustizia divina in un contesto storico-religioso e cultura-
le, quello del tardo Duecento, di cui la prospettiva filosofica coglie
solo un aspetto; peraltro un aspetto del tutto peculiare, perché pre-
figura un contrasto teorico tra il tema aristotelico dell'impassibilita

" Pubblicazione finanziata dall’'Unione europea — Next Generation EU, Co-
dice MUR: 20225LFCMZ — CUP B53D23022170006 nell’ambito del bando PRIN
2022, progetto “Itineraries of Philosophy and Science from Baghdad to Florence:
Albert the Great, his Sources and his Legacies” (D53D23014840006).

" Universita degli Studi di Siena.

1 La paternita del sonetto ¢ oggi in discussione: cfr. B. BENTIVOGLI, Sospetti di
falsificazione per un sonetto attribuito a Cecco Angiolieri, «Studi e problemi di critica
testuale» 77 (2008), pp. 9-37.

109



110 Paola Bernardini

dell’anima umana e la verita della fede cristiana cosi come ¢ riaffer-
mata all’epoca, per la quale la pena del fuoco, inteso come elemen-
to corporeo, ¢ il castigo che spetta all’anima durante il suo stato di
separazione dal corpo, ossia nell’aldila, dunque anche prima del suo
ricongiungimento con il corpo, che avverra dopo il Giudizio.
Questo contrasto teorico, gia ben sondato dalla critica soprattut-
to in relazione ai testi teologici®, acquisisce in rapporto a Dante e al

2 Sul tema la bibliografia ¢ ormai molto ampia; per i primi riferimenti biblio-
grafici, cfr. D. CRaAWFORD MOWwBRAY, Pain and Suffering in Medieval Theology. Aca-
demic Debates at the University of Paris in the Thirteenth Century, Boydell & Brewer,
Woodbridge 2009, pp. 165-186. Tra gli studi ormai classici, che toccano soprattutto
la riflessione teologica sul tema, ma anche quella di Sigieri di Brabante, si rimanda
a: G. FiIoravanTi, Le Questiones de anima separata di Matteo d’Acquasparta, in Matteo
d’Acquasparta francescano, filosofo, politico. Atti del XXIX convegno storico internazionale
(Todi, 11-14 ottobre 1992), Centro di Studi Italiani sull’Alto Medioevo, Spoleto 1993,
pp- 197-215; K. FrascH, Die Seele im Feuer. Aristotelische Seelenlehre und augustinisch-
gregorianische Eschatologie bei Albert von Koln, Thomas von Aquino, Siger von Brabant
und Dietrich von Freiberg, in .JEM. HoeNEN, A. DE LiBErA (Hrsg.), Albertus Magnus
und der Albertismus. Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Leiden - New York
- Koln 1995, pp. 107-131; E-X. PutaLLaz, L'dme et le feu: Notes franciscaines sur le feu de
Uenfer aprés 1277, in J.A. AErTSEN, K. EMERY, A. SPEER (Hrsg.), Nach der Verurteilung
von 1277. Philosophie und Theologie an der Universitdit von Paris im Letzten Viertel des 13.
Jahrhunderts. Studien und Texte, De Gruyter, Berlin - New York 2001, pp. 889-901; P.
PoRRO, Fisica aristotelica e escatologia cristiana: il dolore dell’anima nel dibattito scolasti-
co del XIII secolo, in M. BareanTI, G.R. GIaRDINA, P. MANGANARO (a cura di), Henos-
is kai philia. Unione e amicizia. Omaggio a Francesco Romano, CueM, Catania 2002,
Pp. 617-642; Ip., The (Im)passibility of the Soul: Theological Paradoxes at the End of the
Thirteenth Century, in R.L. FRIEDMANN, J.-M. CouNErT (eds.), Medieval Perspectives on
Aristotle’s De anima, Leuven University Press, Louvain-la-Neuve 2013, pp. 39-62. Per
rielaborazioni o approfondimenti su specifici aspetti del tema, cfr. S. MasoLiNi, Una
quaestio-limite: «Utrum anima separata pati possit ab igne». Alcune riflessioni sulla q.11
delle Quaestiones in III de anima di Sigieri di Brabante, «Annali del Dipartimento di
Filosofia di Firenze» 16 (2010, Nuova serie), pp. 5-38; E. ERCULEL, The Soul’s Misery
in the Fire according to Thomas Aquinas and Siger of Brabant, in P. PORRO, L. STURLESE
(eds.), The Pleasure of Knowledge. Il piacere della conoscenza, Brepols, Turnhout - Bari
2015, pp. 597-606; F. AMERINI, Non enim corpus sentit, sed anima per corpus. Tommaso
d’Aquino lettore di Agostino, «Quaderni di Noctua» 3 (2016), pp. 25-76; G. FIORAVANTI,
Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filosofico medievale, Aracne, Roma
2021, pp. 122-131. Di prossima pubblicazione presso Vrin (Paris) ¢ il volume di P
PoRRro, Lenfer des philosophes (Conférences Pierre Abélard, 22-26 mai 2008). Ulterio-
ri riferimenti bibliografici saranno forniti nel corso del presente saggio.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 111

suo “immaginifico inferno” una portata e uno spessore per certi versi
ancora maggiore, che si palesa nella sua dimensione teorica, di ascen-
denza filosofico-teologica, soprattutto nella discussione del problema-
tico statuto delle “ombre”, cosi come compare nella celebre argomen-
tazione di Stazio del XXV canto del Purgatorio®. Tale argomentazione,
che risente in alcuni punti fortemente dell’eredita albertina, presenta
le suddette ombre quali “corpi aerei”, o “immagini”*, che si uniscono
alle anime separate, e che Dante vede soffrire le pene loro riservate.
Ora, come ha osservato Porro, rispetto a Dante, le trattazioni in
ambito scolastico della pena infernale hanno caratteri ben diversi:

[...]1Tinferno dei teologi scolastici del XIII e XIV secolo ¢ sorpren-
dentemente sobrio, poco variegato, quasi asettico’.

Gli scritti dei teologi scolastici, infatti, in poco o nulla evocano
le immagini nitide e vivide che si ricorrono una dopo l'altra nella
Commedia dantesca. Se si pensa alla nostalgia degli “spirti” o delle
ombre (o delle genti) sottoposte ai pitl diversi supplizi nell'Inferno
dantesco per la vita terrena, al rimpianto, alla pieta o all’orrore su-
scitati in Dante nella visione di tali supplizi, insomma, ai turbamen-
ti che accompagnano Dante col suo duca nella discesa infernale, i
testi dei teologi appaiono scarni, aridi, lucidamente teorici.

Analoghe considerazioni valgono anche per una serie di testi-
monianze complessivamente molto meno note, ossia gli scritti dei
Maestri delle Arti: nonostante i temi teologici esulassero dal loro
campo di indagine®, essi si trovarono a toccare incidentalmente il

3 Cfr. P. FaLzoNE, Canto XXV, Virgilio, Stazio e le sofferenze dell'anima nell’aldild, in E.
Mararo, A. MazzuccHi (a cura di), Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni. IL.
Purgatorio. 2. Canti XVIII-XXXIII, Salerno editrice, Roma 2015, pp. 745-774, in part. p. 753.

4 'Tra i contributi pill recenti e piti importanti si menziona ancora FALZONE,
Canto XXV, soprattutto pp. 765-74 e P. PORRO, «Dentro dai fuochi son li spirti». Dante,
il fuoco infernale e escatologia scolastica, in M. LENz1, C.A. MUSATTI, L. VALENTE (a
cura di), Medioevo e filosofia. Per Alfonso Maieru, Viella, Roma 2013, pp. 229-262.

5 Cfr. Porro, «Dentro dai fuochi son li spirti», p. 229.

6 Laletteratura sul tema ¢ amplissima. Per quanto attiene all’attivita esegeti-
ca dei Maestri delle Arti sul De anima e i limiti ad essa connessi, cfr. P. BERNARDINI,
Aristotle’s De anima at the Faculties of Arts (13"-14™ Centuries), Brepols, Turnhout
2023, cap. I, pp. 13-62, in part. pp. 41-51; per la discussione del tema in ambito



112 Paola Bernardini

tema della pena infernale proprio affrontando il problema teorico
dell'impassibilita dell’anima, e in particolare nella sua condizione di
separatezza dal corpo, nell’esegesi del De anima.

In questa sede alcuni si espressero, talora domandandosi esplici-
tamente, al pari dei colleghi teologi, se e come un principio corporeo
come il fuoco potesse agire su un principio incorporeo quale ¢ I'ani-
ma separata. Presentiamo qui a seguito tracce di queste testimonian-
ze, anche inedite, e talora debitrici dell’eredita albertina, che possono
aiutare a comprendere il quadro complessivo del dibattito che prece-
dette e fa da sfondo alla stessa argomentazione dantesca.

2. La formulazione “standard” del problema della pena infernale
nei testi teologici universitari

Essendo la storia della pena infernale stata oggetto di numerosi ed
eccellenti studi, provero a tratteggiare appena il quadro storico e
concettuale in cui si inseriscono tali inedite posizioni, per quanto
attiene alla presente trattazione, senza alcuna pretesa di esaustivita
e rimandando, per un quadro complessivo e pit dettagliato, in mas-
sima parte a tali studi’.

Sulla questione della possibilita del fuoco di agire sull’anima se-
parata, e sul modo con cui cio avvenga, avanza dubbi gia lo stesso
Agostino, che spesso gli autori del Duecento rievocano in proposi-
to, spinti da questa sua autorevole incertezza a prendere posizione:
Alberto Magno, come anche Tommaso d’Aquino, gia nel Com-
mento alle Sentenze, fanno di questo problema materia di esplicita
distinzione e riflessione, richiamandosi anche all’autorita di Gre-
gorio Magno (che identifica il fuoco punitivo con quello terrestre),
spesso presente in maniera piti 0 meno esplicita anche nelle altre
trattazioni del Duecento®.

storiografico si rimanda alla bibliografia qui riportata in appendice, specialmente
agli studi di L. Bianchi: ibidem, p. 193.

7 Cfr. supran. 2.

8 Riguardo allincertezza di Agostino, cfr. Porro, «Dentro dai fuochi son li
spirti», p. 234. Tommaso riecheggia un dubbio agostiniano in THOMAS DE AQUI-



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 113

Come piu volte sottolineato anche da Paolo Falzone?, la cor-
poreita del fuoco ¢ infatti uno dei punti centrali e irremovibili del-
la posizione albertina, espressa gia nel commento al IV libro delle
Sentenze e ripresa anche altrove™. Qui il domenicano tedesco insiste
principalmente su due aspetti: il primo, che concerne il fuoco inte-
so come elemento corporeo’; il secondo, che attiene alla specifica
modalitd con cui il fuoco cosl inteso possa agire su una sostanza
spirituale e intellettuale quale ¢ 'anima separata dal corpo.

A proposito della corporeita del fuoco dell’oltretomba, Alberto
afferma che non si pud aggiungere nulla rispetto a cio che hanno
detto i Santi, la cui parola ¢ dovuta allo Spirito Santo, e che hanno
sostenuto che il fuoco che affligge le anime & corporeo. Riporto qui
un passo noto, gia citato anche dallo stesso Falzone:

No, In IV Sententiarum, in R. Busa (ed.), Opera omnia, 7/2, Parma 1858, d. 44, q.
3, art. 2, qc. 1, ad 2, p. 342: «<Ad secundum dicendum, quod dictum Augustini
potest hoc modo accipi, ut pro tanto dicatur locus ille ad quem animae defe-
rentur post mortem, non esse corporeus, quia anima in eo corporaliter non
existit, per modum scilicet quo corpora existunt in loco, sed alio modo spirituali,
sicut Angeli in loco sunt. Vel dicendum, quod Augustinus loquitur opinando,
et non determinando, sicut frequenter facit in libro illo». Assai pit esplicito € il
riconoscimento del dubbio da parte di Tommaso nel De veritate: Ip., Quaestiones
disputatae de veritate, in A. DONDAINE (ed.), Opera omnia iussu Leonis XIII PM.
edita, 24, 2, Commissio Leonina - Editori di San Tommaso, Roma 1973, q. 26,
art. 1, ad 4, p. 750: «Ad quartum dicendum, quod Augustinus circa hoc, XII su-
per Genesim ad litteram, nihil expresse determinat, sed loquitur inquirendo per
modum dubitationis [...]». Riguardo a Gregorio, come sostiene Porro (PORRO,
«Dentro dai fuochi son li spirti», p. 235), i passi richiamati solitamente sono tratti
dai Dialogi: GREGORIUS MAGNUS, Dialogi. Libri IV, U. Moricca (ed.), Tipografia del
Senato, Roma 1924, IV 30, pp. 3-5. Per la posizione di Alberto, si vedano le note
immediatamente successive.

9 Cfr. e.g. FaLZONE, Canto XXV, p. 749.

10 Enota la ripresa della discussione nel piti tardo problematibus, in cui Alberto
discute la tesi «quod anima separata post mortem non patitur ab igne corporeo».
Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De quindecim problematibus, B. Geyer (ed.), Aschendorft,
Miinster 1. W. 1975 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVII/ 1), VIII,
PP. 40-41.

11 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sententiarum, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1804
(Alberti Magni Opera omnia, XXX), d. 44, E art. 38, pp. 593-595: «An ignis infernalis
sit corporeus».



114 Paola Bernardini

Dicendum quod in ista questione ultra dicta Sanctorum nihil est
dicendum: quia ratio nihil omnino facit hic, set in toto standum
est dictis illorum qui Revelationem a Spiritu Sancto acceperunt. Illi
autem dicunt, quod ignis sit corporeus, et infernus in terra; et hoc
ideo tenendum et credendum est™.

Se & vero che questo aspetto costituisce un punto teorico irremo-
vibile e che trova sostanziale concordia negli interpreti dell’epoca, lo
¢ anche l'idea che I'afflizione causata dal fuoco non vada interpre-
tata in senso metaforico; ed ¢ proprio in relazione a tale idea che
la trattazione assume carattere pitt problematico. Possiamo dire,
in generale, che le formulazioni dei testi di ambiente universitario
tendono a circoscrivere il problema nei termini della mera possibi-
lita che I'anima separata soffra la pena del fuoco; cio significa che
compaiono, nella tradizione testuale, diverse soluzioni relative al tipo
di sofferenza causata dal fuoco, proprio in relazione alla formulazione
“standard” del problema, che in linea di massima non é posto esplicita-
mente nei termini per cui I'anima possa essere arsa, o bruciata, dal
fuoco. Queste ultime affermazioni sono certamente rintracciabili
nei testi, ma non ne costituiscono 'impostazione generale, che in-
vece silimita a prefigurare la possibilita che I'anima soffra Uazione del
fuoco stesso (sempre inteso come elemento corporeo).

Tale formulazione standard — quella che riscontriamo di con-
sueto negli scritti sopra nominati — € utrum anima (separata) patitur
ab igne (corporeo): € questa stessa espressione che ricorre emblema-
ticamente sia nel Sillabo parigino promulgato da Tempier nel 1277,
sia, in precedenza, gia nella lista delle 13 tesi vietate nel 1270 —e

12 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent., art. 38, p. 594.

13 Cfr. per es. FIoravaNTi, Da Parigi a San Gimignano, p. 124.

14 Nella lista delle proposizioni vietate nel 1270 compare la formulazione
«quod anima post mortem separata non patitur ab igne corporeo». La proposizio-
ne & la n. 8: cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), H. Denifle, A. Chate-
lain (edd.), Paris 1889, I, p. 487; in quella del 1277 la proposizione ¢ la n. 19: «quod
anima separata nullo modo patitur ab igne». Cfr. R. HisSETTE, Enquéte sur les 219
articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Publications universitaires de Louvain,
Louvain - Paris 1977, pp. 311-312, prop. 219; D. PICHE, La condamnation parisienne
de 1277. Nouvelle édition du texte latin, traduction, introduction et commentaire, Vrin,
Paris 1999, p. 84, prop. n. 219.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 115

non, per intendersi, utrum anima (separata) ignitur o crematur, o for-
mulazioni similari.

La questione, dunque, almeno nella sua definizione generale, con-
cerne strettamente la passibilita o impassibilita dell’anima stessa™ e
solo conseguentemente il tipo di effetti prodotti dal fuoco sull’anima.
Come si accennava, dunque, in linea teorica, sembra che proprio
il tipo di formulazione del problema apra alla possibilita che tali
effetti siano differenti, purché essi consistano — in definitiva — nella
produzione di dolore, sofferenza, tormento, in accordo con I'idea
che in questo consista la punizione divina. Tornando sulle prime
formulazioni albertine, & noto ¢ a lui ascrivibile I'espressione che
poi assumera un senso tecnico (e che compare, per citare il piu
illustre esempio, anche nelle soluzioni di Tommaso al problema),
ovvero che il fuoco (corporeo) agisce come instrumentum divinae
iustitiae:

[...] ignis ille corporeus potest accipi dupliciter, scilicet ut instru-
mentum divinae iustitiae vindicantis peccatum commissum contra
Deum, et ut elementum corporeum®.

15 Il tema ¢ gia stato affrontato in un saggio, dal titolo eloquente e preceden-
temente citato, ovvero POrro, The (Im)passibility of the Soul. Cfr. supra, n. 2.

16 Per il passo completo, cfr. ALBERTUS MAGNuUS, In IV Sententiarum, d. 44, F,
art. 37, pp. 858-859: «An ignis corporeus cruciat daemones». Ibidem, solutio, p. 593:
«Absque dubietate corporeus ignis cruciat daemones: quod fide teneo: quamvis
non plenarie sit intelligibile, tamen sic potest dici ad intellectum, quod ignis ille
corporeus potest accipi dupliciter, scilicet ut instrumentum divinae justitiae vin-
dicantis peccatum commissum contra Deum: et ut elementum corporeum. Et
primo quidem modo habet corporeus ignis vim incorpoream affligendi etiam
naturam nobiliorem se, dummodo sit sub peccato. Secundo autem modo non
habet» (corsivo mio). Alberto si riferisce qui esplicitamente ai demoni, ma il prin-
cipio vale per tutte le sostanze separate. Cfr. anche FrascH, Die Seele im Feuer, p.
113 e soprattutto Porro, The (Im)passibility of the Soul, pp. 46-47. Per alcuni usi
dell’espressione cfr. THOMAS DE AQUINO, In IV Sententiarum, d. 44, q. 3, art. 3, p.
351: «Sed hoc superadditur igni corporeo, inquantum est instrumentum divinae
justitiae vindicantis, quod sic detinet spiritum, et ita efficitur ei poenalis, retardans
eum ab executione propriae voluntatis, ne scilicet possit operari ubi vult, et se-
cundum quod vult [...]»; e Ip., Quaestiones disputatae de anima, in B.C. BazAN (ed.),
Opera omnia iussu Leonis XIII PM. edita, 24, 1, Commissio Leonina - Editions Du
Cerf, Roma - Paris 1996, q. 21, pp. 180-181 e Ip., Quaestiones disputatae de veritate,



116 Paola Bernardini

E proprio in quanto strumento della giustizia divina che il fuo-
co corporeo puo agire e produrre sofferenza su entita meramente
spirituali; in deroga, cio¢ — per dir cosi - rispetto al loro statuto on-
tologico, che vede invece I'anima separata immune dai suoi effetti.

3. Un excursus sulle sue testimonianze del tema della pena infernale
nei commenti al De anima dei Maestri delle Arti

Ora, come si diceva, il tema della passibilita/impassibilita dell’ani-
ma ¢ un tema che non solo i teologi, ma anche i Maestri delle Arti,
chiamano in causa per ragioni di carattere filosofico. Questo avvie-
ne solitamente nei commenti al De anima, in particolare in relazio-
ne ai passi che concernono I'intelletto, che ¢ trattato per differenza
rispetto ai sensi: questi possono essere affetti dalla corruzione per
'azione dei sensibili troppo intensi sui loro organi, mentre I'intel-
letto & impassibile. Vale forse la pena qui sottolineare che ¢ non la
facolta del senziente, dunque, in quanto facolta, puo essere “afflit-
ta” dall’azione di un elemento corporeo, ma l’organo di cui tale fa-
colta ¢ atto; ¢ per questa ragione che I'intelletto, inorganico, ¢ detto
impassibile. In particolare, nel primo libro del De anima, proprio in
riferimento all'impassibilita dell’intelletto, scrive Aristotele:

Et intelligere igitur et considerare consumitur alio quodam inte-
rius corrupto, ipsum autem inpassibile est. Intelligere autem et
amare aut odire non sunt illius passiones, sed huius habentis illud
secundum quod illud habet. Quare et hoc corrupto neque remi-
niscitur neque amat. Non enim illius erant, sed communis, quod
perditum est. Intellectus autem fortassis divinum aliquod et inpas-
sibile est".

L’altro luogo testuale, assai noto, dove Aristotele afferma I'im-
passibilita dell'intelletto, in questo caso quello attivo, ¢ il terzo
libro:

q. 26, art. 1, p. 749. Anche per I'uso in Enrico di Gand, cfr. ancora Porro, «Dentro
dai fuochi son li spirti», p. 232.
17 ARISTOTELES, De anima, translatio Vetus, 1, 4, 408b*° (corsivo mio).



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 117

Et est huiusmodi quidem intellectus quo omnia fiunt; ille vero
quo omnia est facere, sicut habitus quidem est, ut lumen: quodam
enim modo ei lumen facit potentia colores actu colores. Et hic in-
tellectus separatus est inmixtus et inpassibilis substantia actu est*®.

Questi sono i principali passi del De anima che costituiscono I'o-
stacolo teorico alla tesi per cui le anime separate possano subire
per opera del fuoco inteso come elemento corporeo’; ed ¢ proprio
a partire da questi passaggi che, sconfinando in campo teologico,
anche alcuni maestri delle Arti si avventurano nella trattazione del
tema della pena infernale.

Il caso pit noto tra questi ¢ quello di Sigieri di Brabante, che,
nell'In tertium de anima, esamina questa non multum philosophica
questione®.

In suo celebre articolo del 1983, Gauthier ha mostrato come la
questione si strutturi rifondendo materiali del Commento alle Sen-
tenze tommasiano e del De caelo albertino, da cui Sigieri mutua una
frase intera, letteralmente, relativa alla critica di Aristotele all’in-
ferno pitagoreo, fraintendendolo (il fuoco sarebbe posto al centro
della terra)*'.

18 ARISTOTELES, De anima, translatio Vetus, 111, 5, 430a24 (corsivo mio).

19 Proprio a causa di questa difficolta, Tommaso illustrera 'azione del fuoco
corporeo sull’anima separata nei termini di “localizzazione” forzata, sulla base di
una teoria, tradizionalmente nota come alligatio, che assume il fuoco come stru-
mento di giustizia divina, capace di trattenere 'anima e impedirne lo svolgimento
della sua operazione connaturale, la conoscenza, altrove. Per un’interpretazione
del passo, cfr. e.g. PORRO, Fisica aristotelica, pp. 622-6.

20 Cfr. SIGER DE BRABANT, Quaestiones in tertium De anima, B.C. Bazan (ed.), Pu-
blications Universitaires, Louvain - Paris 1972, pp. 31-35: in part. 31: «Quaeritur con-
sequenter de anima in statu separationis, et est quaestio non multum philosophica,
scilicet utrum anima separata pati possit ab aliqua natura elementari, ut ab igne».

21 ARISTOTELES, De caelo, II, 13, 293 a 20. R.-A. GAUTHIER, Notes sur Siger de Bra-
bant: 1. Siger en 1265, «Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques» 67/2,
Pp. 201-232, in part. 220: «Albert, De celo, I iv 1 (éd. Cologne, V 1, p. 180,59-65; ms.
autographe d’Albert, Wien Nat. 273, f. 119v): “propter quod etiam (Pythagorici)
medium mundi carcerem equaliter undique claudentem uocauerunt. Et hunc lo-
cum penarum inferni esse dixerunt, in quo custodiuntur qui custodiendi sunt sub
orbe tristi penas luentes, ut inquit Pythagoras in legibus suis, eo quod ibi est locus
ignis in quo cremantur hii qui a Iove sunt condemnati”»; per la (diversa) posizione



118 Paola Bernardini

La questione sigieriana, anche per ragioni di struttura forma-
le, ¢ stata molto discussa. Essa presenta infatti, oltre al respondeo,
I'aggiunta di una enigmatica notarella finale: per questa ragione si
presta a letture differenti, a seconda del luogo testuale in cui viene
posto il focus interpretativo*. La noterella conclusiva ¢ il luogo in
cui Sigieri mette in luce la peculiarita della prospettiva di Aristotele
e Averroe rispetto al problema. Per Aristotele I’anima intellettiva &
impassibile: ma questi, secondo Sigieri, concorderebbe forse con
Averroé sull'idea che essa ¢ simpliciter non separata dal corpo, per-
ché anche quando si separa da un certo corpo si unisce a un altro;
se si assume dunque che essa € unica per tutta la specie — sottinten-
de I'argomento sigieriano —, bisogna ammettere ¢ essa ¢ comunque
unita a un qualche corpo della specie umana, quindi, in assoluto non
separata, cioé separata solo rispetto a un certo corpo.

di Tommaso, ibidem, p. 221: «Thomas, In IV Sent., d. 44, q. 3, art. 2, qla 3 (Piana VII
2, f. 2171ra ; Ms.Napoli Naz. VIL.B.20, f. 195ra): “Quidam tamen philosophi [Isaac]
posuerunt quod locus inferni erit sub orbe tristi [ed. cod.: terrestri ed. Parme,
Vives], tamen supra terre superficiem ex parte opposita nobis... Pictagoras uero
posuit locum penarum in spera ignis, quam in medio tocius orbis esse dicit, ut
patet per Philosophum in II Celi et mundi”. Cfr. In II Sent., d. 6, q.un,, art. 3, ad
2: “secundum Philosophum in II Celi et mundi, Pictagoras locum ignis dixit esse
carcerem”; ad 2: “Pictagoras autem loquitur de igne quem in medio uniuersi po-
nebat, ut ibidem dicitur, et hunc nos dicimus esse ignem inferni, qui est horridus et
tenebrosus et locus penalis”». Per la posizione di Sigieri, cfr. ancora ibidem: «Siger
(p- 32,31-35): “Ipse tamen (Aristotiles) recitat quod Pictagoras dixit ignem esse in
centro terre, eo quod, cum ignis sit nobilissimum corpus, debet ei respondere no-
bilissimus locus. Et ideo, cum centrum sit medium, ideo dicebat ignem inclusum
in centro terre et ilium ignem dixit esse carcerem in quo cremabantur (scr.: cma-
bantur: cruciabantur ed.) a Iove condempnati”».

22 SIGER DE BRABANT, Quaestiones in tertium De anima, q. 11, p. 34: «Forte, si
quaereretur ab Aristotele utrum anima intellectiva esset passibilis, ipse responde-
ret quod ipsa intellectiva separata impassibilis est, et forte ipse cum Commenta-
tore eius diceret quod ipsa inseparabilis est, et si separetur ab hoc corpore, non
tamen ab omni corpore simpliciter separatur». Cfr. anche Ip., De anima intellectiva,
B.C. Bazan (ed.), Publications universitaires, Louvain - Paris 1972, cap. 6, p. 99.
Per un’interpretazione molto nota del passo, cfr. R. ImacH, F-X PuraLraz, Pro-
fessione filosofo. Sigieri di Brabante, Jaca book, Milano 1998, p. 37. Sul punto, oltre
alla bibliografia segnalata anche supra, n. 2, cfr. A. PETAGINE, Aristotelismo difficile:
Uintelletto nella prospettiva di Alberto Magno, Tommaso d’Aquino e Sigieri di Brabante,
Vita e Pensiero, Milano 2004, p. 150.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 119

Ma il caso di Sigieri non € un unicum nel panorama della Facolta
delle Arti. Proviamo ora, a titolo esemplificativo, a passare in rasse-
gna alcune trattazioni del tema, cercando di esplicitare, per quanto
possibile in questa sede, fonti e rapporti con la tradizione teologica.

Nelle Questiones super Aristotelis De anima conservate in ms.
Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163 (23), ff. 124ra-162v, la cui at-
tribuzione a Goffredo di Aspall ¢ stata contestata, ma comunque
riconducibile con ogni probabilita all’ambiente inglese, ¢ trasmessa
una questione sulla pena infernale*. Dal punto di vista della da-
tazione, le formulazioni della questione inducono a pensare che
esso potrebbe essere successivo almeno al primo divieto parigino,
quello del 1o dicembre 1270*, in cui Tempier proibisce la tesi quod
anima post mortem separata non patitur ab igne corporeo®. Le
fonti esplicitamente citate nella questione sono cinque, tutte aristo-
teliche, mentre non ¢ fatta espressa menzione delle fonti bibliche,
patristiche o teologiche.

Il contesto di discussione dell’anonimo di Todi ¢ quello dell’al-
terabilita delle intelligenze celesti*®, ossia ci si interroga sulla possi-
bilita che esse siano soggette alle passioni sensibili, il che permette,
per analogia, di indagare la differenza tra le due condizioni dell’a-
nima (unita al corpo, provvisto di sensi, e da questo separata). Ora,
nell’argomento in oppositum la questione prende uno sviluppo im-
previsto, esplicitandone il vero oggetto — che ¢ quello della possi-

23 Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163 (23), conserva alcune raccolte di que-
stioni, attribuiti, con diverso grado di incertezza, all'inglese Goffredo di Aspall, o
comunque riconducibili, nella loro composizione, all'ambiente inglese: per una
descrizione del codice, cfr. E. MENESTO, I manoscritti medievali della biblioteca «L.
Leonii» di Todi, Centro Italiano di Studi sull’ Alto Medioevo, Spoleto 2009, pp. 1516-
1522. La questione sulla pena infernale ¢ trascritta in P. BERNARDINI, Non si scher-
za con il fuoco. La pena infernale secondo un anonimo maestro di arti (1270 ca.), in C.
PanTi, N. PoLLONI (a cura di), Vedere nell’'ombra. Studi su natura, spiritualitd e scienze
operative offerti a Michela Pereira, SISMEL, Firenze 2018, pp. 147-159.

24 BERNARDINI, Non si scherza con il fuoco, p. 155.

25 Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), I, H. Denifle, A. Chatelain
(edd.), vol. I, Paris 1899, n. 432, art. 8, pp. 486-487.

26 BERNARDINI, Non si scherza con il fuoco, p. 156: «Hinc queratur utrum de aliis
motibus intelligenciarum, scilicet utrum move<a>ntur motu alteracionis» (Todi,
Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130rb).



120 Paola Bernardini

bilita stessa della pena infernale: il tema dell’alterabilita dell’intelli-
genza celeste, o dell’anima separata, infatti, viene presto abbando-
nato®.

Lo spostamento avviene quando 'anonimo di Todi, nell’argo-
mento in oppositum, introduce due concetti fondamentali: quello
della giustizia divina, che premia il bene e punisce il male, e quello
di ordine, con un richiamo all’idea che il fuoco come elemento cor-
poreo possa agire sull’anima separata solo all'interno dell’ordine

della giustizia divina*®. Scrive infatti I'anonimo commentatore di
Todi:

Set huic respondeo quia supponit quod anima igniatur, contra
quod sunt raciones inducte, quia triplex est ordo rerum, scilicet
naturalis, mirabilis, et ordo iusticie, et sunt isti ordines inpartibiles
ab invicem. Et est ordo nature qui causatur a natura, ordo iusticie
qui a iusticia, ordo mirabilis qui est contra naturam. Ordo autem
iusticie quandoque est cum natura, et quandoque contra naturam,
unde dicendum quod anima vere patitur ab igne corporeo non or-
dine nature, set ordine iusticie®.

La distinzione tra tre ordini (nature, mirabilis, iustitiae) funge da
premessa alla tesi centrale, ovvero I'idea che I'ordo iustitiae si accor-
di talora all’ordo naturae, talaltra all’ordo mirabilis, che invece & con-
tro natura: la possibilita che un elemento corporeo quale ¢ il fuoco
agisca sull’anima separata si iscrive allora in un ordine della giusti-
zia divina che agisce contro natura.

27 Per questa ragione il testo potrebbe essere anteriore al 1277: nel sillabo
parigino, oltre all’articolo sul fuoco dell'inferno (cfr. supra, n. 14), si vieta la tesi
«quod anima separata non est alterabilis secundum philosophiam, licet secundum
fidem alteretur»: cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), I, 113, p. 550 €
HisseTTE, Enquéte sur les 219 articles, p. 214, n. 135; PICHE, La condamnation parisien-
nede 1277, p. I12.

28 BERNARDINI, Non si scherza con il fuoco, p. 157: «Ad oppositum sic: nihil est
adeo justum et ordinatum quin [quod] bona premiantur et mala puniantur. Ergo
cum nec bona <premiantur> nec mala puniantur [nec premerentur] in hoc secu-
lo, [ergo] nihil adeo iustum quin vel puniantur anime vel premiantur in alio. Ergo
necesse est ipsas (scil. animas separatas) pati vel peribit iusticia et ordo» (Todi,
Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130rb).

29 Ibidem, p. 158 (Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130va).



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 121

Non enim potest corporeum agere in incorporeum, <s>et quia
anima de sui natura habet appetitum ad bonum, ut in principio
Ethicorum, et dominatur omnibus virtutibus inferioribus et cum
contra naturam propriam delectatur, scilicet in hoc quod succum-
bit sensualiter et sequitur sensibiles delectationes, iustum est ut
contra naturam propriam puniatur.

[...] et universaliter nulla res incorporea naturaliter igniri potest,
unde anima racionalis carens culpa non plus patitur quam igne de-
picto, immo inpossibile esset pati*°.

L'azione del fuoco sull’anima separata non appartiene all’or-
dine naturale («universaliter nulla res incorporea naturaliter igniri
potest», scrive I'anonimo di Todi), tanto che 'anima, per sua natu-
ra incorruttibile e impassibile, se priva di colpa non soffre I'azione
del fuoco piu di quanto lo farebbe ad opera di un fuoco dipinto
(«anima racionalis carens culpa non plus patitur quam igne depic-
to»); se invece in vita era sottomessa al dominio delle virtt inferiori
(«anima ... dominatur omnibus virtutibus inferioribus et cum con-
tra naturam propriam delectatur») e sottostava illecitamente alle
delectationes sensibiles, per ragioni di giustizia sara punita, contro la
sua stessa natura, da un elemento corporeo («iustum est ut contra
naturam propriam puniatur»)*.

La tesi che I'anima nel fuoco infernale arda effettivamente torna
pitt volte nel testo (rievocando il dantesco verso «per tutto il tem-
po che 1 foco li abbruscia»®*); ma torna anche 'idea che si tratti
di un’esperienza intellettuale: la sofferenza causata dal fuoco, pur
non percepibile sensibilmente, dall’anima separata, consiste nell’at-
to intellettuale con cui essa avverte la massima pena che le ¢ stata
comminata: «Ergo, licet non senciat se igniri, dummodo intelligit
summam habebit penam»?®.

Pitl 0 meno negli stessi anni — la datazione del testo ¢ stabilita
dall’editore nel lasso temporale compreso tra 1273 e 1277 — un al-

30 Ibidem, pp. 158-159.

31 Ibidem.

32 Purg. XXV, 135.

33 BERNARDINI, Non si scherza con il fioco, p. 158 (Todi, Biblioteca Comunale,
ms. 163, f. 130rb-va).



122 Paola Bernardini

tro Maestro delle Arti affronta il tema della pena infernale: si tratta
dell’anonimo Van Steenbergheen, che in uno stralcio di questione,
la n. 22, conservata nel III libro, scrive: «Consequenter quaeritur
utrum intellectus separatus possit pati. Quod non videtur [...]»*.

Posta in conclusione della raccolta, purtroppo la questione
¢ conservata solo parzialmente, e termina ex abrupto, ben pri-
ma della conclusione, il che rende ancor piu difficoltosa la sua
comprensione. Anche qui, come nel caso dell’'anonimo di Todj,
le fonti esplicite consistono esclusivamente in pochi riferimenti
a opere aristoteliche, con un richiamo implicito alla Metafisica di
Averroé?®.

Dall’apertura (quod non videtur), si evince che il magister sostie-
ne la possibilita della pena infernale, come ¢ confermato in modo
lapidario nel Sed contra: «Contrarium vult fides»*.

Agli argomenti iniziali, che insistono sull'impossibilita dell’a-
zione di un elemento materiale quale ¢ il fuoco su un principio im-
materiale quale ¢ I'intelletto, quindi sull'impassibilita di quest™ul-
timo, I’anonimo oppone due argomenti. Il primo, di chiara ispira-
zione tommasiana, € espresso in maniera molto sintetica e afferma
che 'anima umana si unisce al fuoco come cio che ¢ in un luogo
al luogo stesso: «Item, anima corpori unita corpori compatitur;
possibile est animam separatam a corpore uniri igni ut locatum
loco»?.

Il secondo consiste in una citazione dal secondo libro del De
caelo aristotelico, che recupera, anche in questo caso, la critica di
Aristotele all'inferno pitagoreo: si tratta in effetti dello stesso luo-
go che richiama anche Sigieri, rimaneggiando materiali albertini**:

34 La questione ¢ trasmessa, incompleta, in ANONYMUS MAGISTER ARTIUM,
Quaestiones de anima, E Van Steenberghen (ed.), in M. GIELE, F. VAN STEENBERGHEN,
B.C. BazAN (éds.), Trois commentaires anonymes sur le traité de ’dme d’Aristote, Publica-
tions Universitaires - Béatrice Nauwelaerts, Louvain - Paris 1971, III, 22, pp. 121-343,
in part. 342-343.

35 Cfr. ibidem, p. 342.

36 Ibidem.

37 Ibidem. Tommaso ¢ citato esplicitamente nelle Questiones dell’anonimo:
cfr. ibidem, 111, 21, p. 341.

38 Cfr. supra, n. 21.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 123

Intentio Aristotelis in fine secundi Caeli et mundi, ubi recitat opinio-
nem Pythagorae: posuit Pythagoras quod in medio mundi* est ignis
paenalis qui vocatur carcer lovis; et Aristoteles reprobat istud [...]*.

Sulla base di indizi lessicali e della costruzione argomentativa,
sembra da escludere che la fonte diretta dell’anonimo sia il testo
sigeriano; il passo pare piuttosto riecheggiare il commento al De
caelo di Tommaso*'.

L'ultima testimonianza consiste in un brevissimo riferimento al
tema della pena infernale in un commento al De anima anonimo e
inedito, conservato in Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms.
Conv. Soppr. G.3.464, ff. 45ra-68vb** e risalente alla seconda meta
del XIII secolo. Non si tratta dunque di una questione, ma solo di
un passo che prende spunto da De anima, trans. Vetus, I, 4, 408b""
(«Dicere autem animam irasci»). in cui Aristotele si interroga su
quale sia il soggetto delle passioni, se I'anima sola o il composto
di anima e corpo. Qui I'anonimo fiorentino discute se e quale tipo
di movimento potrebbe spettare all’anima dopo la separazione

39 Cfr. THOMAS DE AQUINO, Commentarium in libros De caelo et mundo, in FRATRES
ORDINIS PREDICATORUM (edd.), Opera omnia iussu Leonis XIII PM. edita, 3, Typographia
Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, Roma 1886, pp. 1-257, lib. 2, cap. XX, p. 202: «Et
dicit quod Pythagorici ponebant ignem in medio mundi, propter hoc quod, cum sit
principalissimum inter elementa, maxime debet conservari, sicut res pretiosas dili-
gentius custodimus: medius autem locus videtur habere talem conservandi disposi-
tionem, quasi vallatus et firmatus ex omnibus quae exterius circumstant medium.
Et inde est quod Pythagorici, metaphorice loquentes, nominabant hanc regionem
quae habet ignem, esse carcerem vel custodiam Iovis. Et hoc si intelligamus ignem esse
custoditum. Si autem intelligamus ignem esse custodientem, oportet e converso in-
telligere quod ignis qui habet hanc regionem, idest qui tenet medium locum, dicatur
carcer Jovis, quasi habens virtutem custodiendi». Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De caelo
et mundo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Miinster 1. W. 1971 (Alberti Magni Opera
omnia. Editio Coloniensis, V/1), II, tr. 4, cap. 1, p. 180: «Et hoc medium mundi igni
ratione necessariae conservationis ignis attribuerunt, propter quod etiam medium
mundi carcerem aequaliter undique claudentem vocaverunt» (corsivo mio).

40 ANONYMUS MAGISTER ARTIUM, Quaestiones de anima, q. 22, pp. 342-343.

41 Cfr. supra, n. 40.

42 Una prima descrizione, ora in fase di riaggiornamento, ¢ presente nel Ca-
talogo di manoscritti filosofici nelle biblioteche italiane. Vol. 3. Firenze, Pisa, Pistoia, G.C.
GARFAGNINI et alii (a cura di), Olschki, Firenze 1982, pp. 68-69.



124 Paola Bernardini

dal corpo, dal momento che l'intellettiva, la sola che separabile,
¢ immateriale e impassibile. La risposta ¢ che seguendo Aristotele
¢ difficile comprendere come possa I'anima avere passioni sensibi-
li: forse, chiosa I'anonimo, addirittura Aristotele non I’ha capito. E
al teologo dunque che bisogna affidarsi per comprendere in quale
modo "anima si separi insieme al prodotto della sensazione dal cor-
po, e, dopo la separazione, sia afflitta dal fuoco, bruciando:

[...] si secundum Aristotelem sensitiva non separatur, sed sola in-
tellectiva que quodlibet est divinum, quodlibet omnino inmateria-
le et inpassibile, qualiter ergo motu passionibus sensibilibus et ma-
terialibus post separacionem difficilium est illud conprehendere
secundum Aristotelem, et forte non conprehendebatur ab ipso, et
forte dicit theologus quod sensibilia fantasmata que sunt materia-
lia recedunt cum ipsa et comburuntur, et ita patitur anima®.

L’autorevole fonte teologica cui 'anonimo fiorentino rimanda
¢ la piu tradizionalmente invocata dai Maestri delle Arti nei loro
commenti al De anima, ovvero il De spiritu et anima, che per buona
parte del Duecento circolava attribuito ad Agostino*.

43 Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms. Conv. Soppr. G.3.464, . 45ra-
68vb, f. 49rb.

44 PSEUDO AUGUSTINUS, Liber de spiritu et anima, Paris 1847 (PL XL), cap. XV, p.
792: «Corpus constat ex officialibus membris, officialia ex consimilibus, consimilia ex
humoribus, humores ex cibis, cibi ex elementis; et nihil horum est anima, sed in istis
tanquam in organis agit, et per haec consulit corpori, et huic vitae in qua factus est
homo in animam viventem. Quae cum temperata et ordinata fuerint, congruunt vi-
vificationi, et nunquam recedit anima. Si vero distemperata et confusa fuerint, invita
recedit anima, secum trahens omnia; sensum scilicet, imaginationem, rationem, in-
tellectum, intelligentiam, concupiscibilitatem, et irascibilitatem: et ex his secundum
merita afficitur ad delectationem, sive ad dolorem. Il passo, liberamente citato, po-
trebbe avere anche una fonte indiretta: cfr. e.g. THOMAS DE AQUINO, Summa theologiae,
Fratres ordinis Predicatorum (edd.), Bibliotheca de Autores Christianos, Matriti (Ma-
drid) 1978, Ia Pars, q. 77 art. 8 arg. 1, p. 540 («Octavo, utrum omnes potentiae animae
remaneant in ea post mortemy): «Ad octavum sic proceditur. Videtur quod omnes
potentiae animae remaneant in anima a corpore separata. Dicitur enim in libro de
spiritu et anima, quod anima recedit a corpore, secum trahens sensum et imaginationem,
rationem et intellectum» (corsivo mio), oppure: THOMAS DE AQUINO, In IV Sententiarum,
d. 44, q. 3, art. 3, p. 348: «[...] verbum illud Augustini intelligendum est, quod anima
secum trahat quasdam illarum potentiarum in actu, scilicet intelligentiam et intel-



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 125

Questa breve rassegna sulla pena infernale nelle testimonianze
delle Facolta delle Arti induce a formulare alcune brevi considera-
zioni. La prima concerne I'evidente difficolta con cui i Maestri de-
vono fare i conti nell’affrontare un tema teologico in un contesto di
filosofia naturale, dove vigono —in linea di massima — le leggi della
fisica aristotelica e dove dunque la verita della fede concernente la
pena infernale stenta ad essere pienamente integrata, intendendo
per “integrazione” una giustificazione razionale coerente, appun-
to, con il quadro epistemico complessivo in cui I'argomentazione
si svolge. Senza apertura all’'ordine sovrannaturale, pare estrema-
mente difficile chiarire come I'anima separata dal corpo, cioe in
una condizione che oltretutto Aristotele non sembra aver contem-
plato, possa essere soggetta ad una passione sensibile come la soffe-
renza provocata dal fuoco.

Da questa difficolta scaturisce la varieta delle risposte dei Ma-
estri. Le testimonianze sembrano in primo luogo affidarsi a un
sapere teologico che rileva I'eccezionalita dell’evento: di volta in
volta i commentatori affermano che il fuoco puo provocare pena
all’anima solo operando contro natura, seguendo I'ordine della giu-
stizia divina (come un fatto mirabilis, miracoloso), e non “brucian-
do” I'anima, ma solo provocandone una sofferenza che scaturisce
dall’intellezione della sua misera condizione; oppure che tale soffe-
renza dell’anima consista, tommasianamente, nel suo essere unita
all’elemento corporeo-fuoco come il locato al luogo. Nell'ultimo
caso esaminato, la sofferenza deriva da un vero e proprio “ardere”
dell’anima con le facolta sensibili e i suoi prodotti, una volta che,
liberata dal corpo, sia avvenuta la loro “ritrazione”, come ¢ atte-
stato dall’autorita teologica, I'unica in grado di dare risposte ad un
quesito che aristotelicamente & insolubile®.

lectum; quasdam vero radicaliter, ut dictum est». Cfr. anche BONAVENTURA DE BaL-
NEOREGIO, In II Sententiarum, in PP. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas (edd.),
Opera omnia, 11, Typographia Collegii S. Bonaventurae, Firenze 1885, d. 31, art. 1. q.
1, p. 764: «Bt expressius in libro de Spiritu et anima dicit quod una et eadem anima
dicitur sensus, dum sentit, et ratio, dum discernit. Et iterum dicit, quod anima cum
recedit trahit secum potentias sensitivas».

45 Con il verbo recedunt si intende l'inattivita di quelle potenze mute, ossia
quelle che agiscono tramite la materia: «Quando Lachesis non ha piu del lino,



126 Paola Bernardini

4. Anime separate, corpi e ombre dantesche

Come ha messo in evidenza Porro, lo statuto delle ombre, presen-
tato da Dante nel XXV Canto del Purgatorio, piti precisamente nel
discorso di Stazio, sembra aver poco a che vedere con quello delle
anime separate di scolastica — per cosi dire — memoria, di cui abbia-
mo finora discusso.

Eppure la questione dello statuto del “corpo aereo”, alla descri-
zione della cui generazione (come gia Nardi aveva affermato, con-
cepita con materiali albertini*’) ¢ dedicata parte del discorso, pone
interrogativi di non facile soluzione, riguardo alla possibilita che sia
effettivamente ’anima a soffrire la pena del fuoco, come previsto
dalla fede, oppure sia il “corpo aereo” concepito cosi anche a ga-
ranzia di quei requisiti di inalterabilita e impassibilita che per Ari-
stotele I'anima possiede. E noto che entrambe le posizioni hanno
argomenti a loro sostegno; e che quindi non ¢ per nulla facile dare
una risposta conclusiva.

Una soluzione, quella dantesca, che comunque incuriosisce per
la sua originalita, sebbene non sia del tutto inedita, risultando dalla
combinazione di materiali eterogenei. Come afferma Porro:

La teoria dei corpi aerei ¢ cosl la risposta dantesca alla questione
della punibilita delle anime nello stato di separazione: assegnando
alle anime stesse un corpo provvisorio dotato di organi di senso,
essa spiega I'azione del fuoco, e rende ugualmente comprensibile
quella di tutti gli altri agenti che nellinferno come nel purgatorio
servono da strumenti della giustizia divina. Si tratta di una solu-
zione peculiare, inusitata, che non trova alcuna corrispondenza —
almeno a mia conoscenza — nelle discussioni scolastiche del XIII e
degli inizi del XIV secolo®.

solvesi da la carne, e in virtute ne porta seco I'umano e ‘1 divino: 'altre potenze

tutte quasi mute», fa dire Dante a Stazio, nella seconda parte del suo discorso

(Purg. XXV); “mute”, cioé «inattive, in potenza» (Porro, «Dentro dai fuochi son li

spirti», p. 254) o «regredite allo stato minimale di attivita in quanto la dissoluzione

del composto ha tolto loro la materia su cui agire» (FALZONE, Canto XXV, p. 758).
46 B. Narpi, Lorigine dell’anima umana secondo Dante, in Ip., Studi di filosofia

medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960, pp. 9-68, in part. pp. 46-53.
47 PORRO, «Dentro dai fuochi son li spirti», p. 256.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 127

L'originalita della prospettiva dantesca spicca particolarmente
se messa in relazione prima alla produzione teologica, poi a quella
dei Maestri delle Arti presa in esame. Gia nelle teorizzazioni dei
teologi il corpo umano € concepito come disposto e organizzato in
vista del suo rapporto con I'anima e dell’esercizio naturale delle sue
funzioni, prima tra tutte quella sensibile, indispensabile per quella
intellettiva. Scrive Alberto nel suo De anima:

Sed eorum quae facta sunt, corporum et non manentium secun-
dum locum, nullum est omnino, quod habeat intellectum sine
sensu; cuius ratio iam dicta est, quia scilicet non coniungerentur
convenientibus neque removerentur a contrariis, et sic natura age-
ret frustra. Si autem dicta necessitate animali detur sensus, vel in
corpore composito; non autem potest esse simplex corpus sensibi-
le per rationem prius inductam, quoaniam tactus non potest esse
simplicis, et sine tactu non potest esse aliquis sensus*.

La complessita elementare dei corpi ¢ infatti per Alberto il re-
quisito indispensabile per ogni funzione, dunque per la loro vita:

Actiones autem suas essentiales agit in corpore et circa copus, quae
actiones non fiunt sine instrumentis corporalibus, et ideo omne
corpus quod in potestate habituali habet, unde operetur actiones
vitae, oportet esse organicum, hoc est ex organis figura et situ dif-
ferentibus compositum; [...] forma enim, quae natura simplex
est, cum unam tantum habeat essentialem operationem, sortitur
corpus simplex homogeneum, unius rationis existens in toto et in
omnibus partibus eius, sicut est forma ignis et lapidis et metallis.
Forma autem, quae sua incorporeitate altior est quam forma natu-
ralis et magis supra materiam elevata, plura operatur essentialiter;

48 ALBERTUS MAGNUS, De anima, C. Stroick (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
1968 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/ 1), III, tr. 5, cap. 1, p.
244. Poche righe sopra, Alberto aveva precisato che i corpi umani non possono
essere considerati alla stregua dei corpi celesti, poiché questi ultimi mancano dei
sensi: cfr. ibidem: «Sed caelestia intellectum, quem habent, activum et operativum
habent, et ille discretivus non vocatur. Talia igitur non facta per generationem,
habentia intellectus agentes et operativos et non discretivos, non habent sensum
[...]. Necesse est enim, quod omne habens sensus valde diversae sit compositionis,
et multas habeat partes molles et teneras, quarum facilis est corruptio [...J».



128 Paola Bernardini

et ideo oportet suum corpus, in quo exercet opera illa, esse hetero-
geneum, ex diversis in figura et mixtura compositum®.

Sulla stessa linea, Tommaso afferma nella soluzione della q. 8
delle sue Quaestione disputatae de anima che il corpo cui si unisce
I'anima deve essere di temperatissima complexio:

Corpus igitur cui anima rationalis unitur, cum debeat esse co-
nuenientissimum ad sensum tactus, oportet quod sit maxime re-
ductum ad medium per equalitatem complexionis.

In quo apparet quod tota operatio nature inferioris terminatur ad
hominem sicut ad perfectissimum. Videmus enim operationem
nature procedere gradatim a simplicibus elementis, commiscendo
ea quousque perueniatur ad perfectissimum commixtionis mo-
dum, qui est in corpore humano. Hanc igitur oportet esse disposi-
tionem in communi corporis cui anima rationalis unitur, ut scilicet
sit temperatissime complexionis™.

L’Aquinate chiarisce anche che non ha neppure senso chieder-
si se Dio avrebbe potuto fare altrimenti (cioe conferire all’essere
umano un corpo diverso, per es. piu nobile rispetto a quello com-
posto da elementi). Richiamando I"autorita di Agostino, Tommaso
fa appello alla giustizia originaria che ha voluto il corpo sottomesso
all’anima, come 1'anima ¢ sottomessa a Dio; e che le mancanze e
le privazioni che sono ricadute sul corpo umano derivano dal pec-
cato (il peccato originale, commesso da Adamo), non certo dalla
volonta divina:

Necesse est enim corpus sic commixtum ex contrariis, talibus su-
biacere defectibus. Nec potest obuiari per hoc quod Deus potuit
aliter facere, quia in institutione nature non queritur quid Deus
facere possit, set quid habeat rerum natura ut fiat, secundum Au-
gustinum Super Genesim ad litteram.

Sciendum tamen est quod in remedium horum defectuum, Deus
homini in sua institutione contulit auxilium justitie originalis, per
quam corpus esset omnino subditum anime quamdiu anima Deo

49 ALBERTUS MAGNUS, De anima, II, tr. 1, cap. 3, p. 68.
50 THOMAS DE AQUINO, Quaestiones disputatae de anima, q. 8, p. 63: «Octavo que-
ritur utrum anima rationalis tali corpori debuerit uniri quale est corpus humanumy.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 129

subderetur; ita quod nec mors, nec aliqua passio uel defectus, ho-
mini accideret nisi prius anima separaretur a Deo. Set per pecca-
tum anima recedente a Deo, homo priuatus est hoc beneficio, et
subiacet defectibus secundum quod natura materie requirit®".

In chiusura di questa rassegna, vale la pena ricordare che nel
De spiritualibus creaturis Tommaso affronta direttamente il dubbio
circa la possibilita che una sostanza spirituale si unisca a un corpo
aereo™, criticando I'ipotesi e spiegando dettagliatamente le ragioni
della sua posizione, di carattere naturalistico e riconducibile, in ul-
tima istanza, al De anima®?.

Se ci spostiamo poi sulla tradizione aristotelica di commento
dei Maestri delle Arti, la soluzione dantesca si prefigura, se possi-
bile, come ancora pitl originale e immaginifica. Loro compito spe-
cifico ¢ infatti quello di indagare I'unione naturale che sussiste tra

51 Ibidem, pp. 67-68.

52 Ip., Quaestio disputata de spiritualibus creaturis, in J. Cos (ed.), Opera omnia
iussu Leonis XIII PM. edita, 24, 2, Commissio Leonina - Editions Du Cerf, Roma -
Paris 2000, art. 7, p. 73: «Dicendum quod impossibile est substantiam spiritualem
COrpori aereo uniri».

53 Ibidem: «Quod potest manifestari tripliciter. Primo quidem, quia inter om-
nia alia corpora, corpora simplicia elementorum sunt imperfectiora, cum sint ma-
terialia respectu omnium aliorum corporum; unde non est conveniens secundum
rationem ordinis rerum, quod aliquod simplex corpus elementare spirituali sub-
stantiae uniatur ut forma. Secunda ratio est, quia aer est corpus simile in toto et in
omnibus suis partibus; unde si alicui parti aeris unitur aliqua spiritualis substantia,
eadem ratione et toti aeri unietur, et similiter cuilibet alteri elemento; quod vide-
tur absurdum. Tertia ratio est, quia substantia spiritualis dupliciter alicui corpori
invenitur uniri. Uno modo ad exhibendum corpori motum; sicut dictum est, quod
corporibus caelestibus spirituales substantiae uniuntur. Alio modo ut substantia
spiritualis per corpus iuvetur ad propriam suam operationem, quae est intelligere;
sicut anima humana unitur corpori, ut per sensus corporeos scientias acquirat.
Aeri autem substantia spiritualis non potest uniri neque ratione motus, quia aeri
est connaturalis motus quidam, qui consequitur formam eius naturalem; nec in-
venitur aliquis motus aut in toto aere aut in aliqua eius parte, qui non possit re-
duci in aliquam causam corporalem. Unde ex motu eius non apparet quod aliqua
substantia spiritualis et uniatur. Neque etiam unitur spiritualis substantia corpori
aereo propter perfectionem intellectualis operationis: corpus enim simplex non
potest esse instrumentum sensus, ut probatur in libro de anima. Unde relinquitur
quod spiritualis substantia nullo modo aereo corpori uniatur» (corsivo mio).



130 Paola Bernardini

anima e corpo in ogni vivente, compreso quello umano, e il modo
con cui i due principi interagiscono e manifestano le loro attivita.
Essi si impegnano anche nell'identificazione dei “requisiti” che il
corpo deve possedere affinché questa unione si realizzi nell’anima-
to e questo possa svolgere le funzioni, da quelle fisiologiche piu
basse, alle passioni sensibili, all'intellezione.

Nelle trattazioni filosofico-naturalistiche la necessita dell’anima
di unirsi al corpus complexionatum, quindi non semplice, ¢ un leitmo-
tiv: nessun corpo puo unirsi all'anima se non ¢ differenziato e muni-
to di organi appropriati per I'esercizio delle differenti funzioni della
specie. La base teorica ¢ costituita, ovviamente, dalla pit celebre
definizione dell’anima, posta all'inizio del II libro del De anima, che
emerge la nozione di “corpo organico” di cui'anima ¢ atto primo*.

Mi limito a portare qualche esempio. In una questione intitolata
Queritur secundo cui corpori unitur anima («et videtur quod simplici»),
un anonimo maestro delle arti chiosa nel suo commento, risalente
al 1250 ca.:

Iste igitur operaciones (vegetativa et cetera) non possunt esse nisi
in corpore in quo sunt dicte 4 qualitates, set iste non insunt alicui
corpori simplici, celesti vel elementari, ergo et cetera.

Item, nobiliori perfectibili nobilior debetur perfectio, quia iuxta me-
rita dantur forme, Plato in Thimeo. Set inter omnia corpora dissi-
milium parcium, quod dico preter corpus celeste, nobilissimum est
corpus humanum, maxime accedens ad contrarietatem miscibilium,
quare ei debetur nobilissima perfectio. Set anima intellectiva de gene-
re formarum unibilium corpori est huiusmodi, ergo et cetera™.

L'anima intellettiva richiede un corpo che sia adeguato alla no-
bilta dell’anima e che sia un composto da piu elementi; e nel con-
tempo si esclude la possibilita che un corpo di questo tipo sia un
corpo aereo o celeste, proprio in virtu del peculiare rapporto ani-
ma/corpo che sussiste nell'individuo umano®. Goffredo di Aspall,

54 Cfr. ARISTOTELES, De anima, translatio Vetus, 1, 4122234,

55 ANONYMUS MAGISTER ARTIUM, Quaestiones super librum de anima, P. Bernar-
dini (ed.), SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009, I, q. 33, p. 114.

56 Ibidem, p. 117: «Dicendum quod celum proprie non habet animam que est
perfectio eius, sicut habet animal. Habet tamen intelligenciam moventem ipsum,



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 131

da parte sua, esclude radicalmente la possibilita che un’anima ra-
zionale possa entrare in un corpo diverso da quello cui & natural-
mente unito”; e questo perché essa ha con lui una relazione che
non ¢ solo motore/mosso, artefice/strumento, ma anche forma/
materia, perfezione/perfettibile:

Ad aliud dico, quod anima rationalis, prout unitur corpori secun-
dum quod est forma et perfectio, non unitur tantum ut motor, et
propterea hoc modo non se habet ad corpus sicut artifex ad instru-
mentum®®.

L'impossibilita di un"unione dell’anima razionale umana con un
altro corpo ¢ ribadita da Goffredo con un insolito affondo di carat-
tere teologico:

Ad hoc diceret theologus, quod [vegetativa et sensitiva] non sunt
ociosa, quamvis non habuerint suas operationes per aliquod tem-
pus, sed cum fiat resurrexio, habebunt suas operationes, licet ta-
men non easdem, quas habent hic®.

Iterum separata habet naturalem inclinacionem ad corpus, cuius
erit perfectio post resurrectionem®.

Una concezione dantesca quale quella del “corpo aereo” muni-
to di organi di senso che lo rendono atto a subire le passioni, simil-

et ex ipsa et celo non fit necesse unum, set est motor eius tantum, sicut patet de
motore sive rectore et navi. Set celum habet formam propriam pro sua perfectio-
ne, et intellectivam pro motore». Anche in questo passo spunta una celeberrima
sentenza albertina (iuxta merita dantur forme), ricondotta all’autorita platonica e
destinata ad avere successivamente una grande fortuna. Per uno studio sul tema,
cfr. A. PaLazzo, «Plato dicit quod formae dantur secundum merita materiae»: la fortuna
di una sentenza platonica nelle opere di Eckhart, in Ip. (a cura di), L’Antichitd classica nel
pensiero medievale: Atti del convegno della Societd Italiana per lo Studio del Pensiero Me-
dievale (SISPM). Trento, 27-29 settembre 2010, Brepols, Turnhout 2011, pp. 341-372.

57 Cfr. GALFRIDUS AspALDUS, Questiones in De anima, V. Cizmi¢ (ed.), Diss.
Munchen 2010, I, p. 107: «Queritur igitur, utrum possibile sit, quod anima rationa-
lis possit aliud corpus ingredi».

58 Ibidem, p. 108.

59 Ibidem, p. 189.

60 Ibidem, p. 105.



132 Paola Bernardini

mente ad un corpo naturale, per quanto elaborata sulla scorta di
materiali di matrice aristotelico-albertina, rappresenta una narra-
zione non solo insolita, ma forse addirittura quanto di piti estraneo
rispetto alle concezioni naturalistiche che i commentatori hanno
elaborato, in massima parte attingendo a materiali simili, si possa
immaginare®.

Pero che quindi ha poscia sua paruta,
¢ chiamata ombra; e quindi organa poi
ciascun sentire infino alla veduta.
Quindi parliamo e quindi ridiam noi;
quindi facciam le lacrime e’ sospiri

che per lo monte aver sentiti puoi.
Secondo che ci affliggon i disiri

E li altri affetti, I'ombra si figura;

e quest’¢ la cagion di che tu miri®.

Nonostante gli elementi di origine schiettamente naturalistica
(I'appello alla virtus formativa, la presenza di potenze dell’anima pitl
o meno attive, il coagularsi della forma corporea, munita di organi
e membra capaci di sentire fino alla vista, il pii nobile dei sensi),
tale produzione si configurerebbe, nell’ottica di un Maestro delle
Arti, come un processo che va oltre le dinamiche propriamente
naturali, costituendo un’estensione inedita di quel che medicina e
biologia insegnano. Un processo che, secondo I'anonimo di Todi
(richiamo a lui come ad un caso esemplare), potrebbe essere attiva-

61 Come ¢ gia stato bene evidenziato, Dante era ben consapevole della neces-
sita di un corpo opportunamente disposto per la ricezione dell’anima razionale:
cfr. DanTE ALIGHIERI, Convivio, G. Fioravanti (a cura di), Mondadori, Milano 2019,
IV, xx, 7-9, pp. 624-626 (con tagli): «Ché, secondo che dice lo Filosofo nel secondo
dell’Anima, le cose convengono essere disposte alli loro agenti, e [a] ricevere li loro
atti; onde, se I'anima ¢ imperfettamente posta, non ¢ disposta a ricevere questa
benedetta e divina infusione [...]. Puote adunque l'anima stare non bene nella
persona per manco di complessione, o forse per manco di temporale: ed in questa
cotale questo raggio divino mai non risplende». [...] & manifesto che nobilitade
umana non sia altro che seme di felicitade, messo da Dio ne 'anima ben posta,
cioe lo cui corpo ¢ d’ogni parte disposto perfettamente».

62 Purg. XXV, vv. 100-108.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti 133

to solo dalla Giustizia divina, che agisce, appunto, talora in accor-
do con la natura, talora contro (o semplicemente oltre) la natura
stessa; agisce cioé in uno spazio teorico e autonomo che assicura
a Dante di escogitare soluzioni che combinano prospettive ed ele-
menti di diversa origine e ispirazione, combinandoli in un modo
nuovo, capace di rispondere di volta in volta agli interrogativi tutti
umani che Dante via via solleva, senza la pretesa di una rivelazione
definitiva dell’intendimento divino («la veduta etterna», v. 31).






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226018

pp. 135-158 (dicembre 2025)

Gli angeli neri

Volonta, deliberazione e peccato dell’angelo
tra Dante e Alberto Magno’

AnnNa Roporrr”

1. Nella Commedia gli angeli hanno una presenza ampia e pervasi-
va. Essi scandiscono tutte le tappe del viaggio intrapreso da Dante,
e insieme governano il passaggio dal mondo materiale e corrotto
dell'Inferno a quello spirituale del Paradiso’. Seguendo Dante nel
suo cammino, partendo dal basso, troviamo all'Inferno gli angeli
caduti, gli angeli che hanno peccato; per citare solo alcuni esempi:
nel Purgatorio, ci troviamo di fronte ad angeli antropomorfi, guar-
diani e guide che hanno funzione specifica di ministri di Dio, dal
nocchiero della navicella®, a quelli che custodiscono i vari passaggi
dell’ascesa delle anime lungo il monte?; infine, giunti in Paradiso

" 1l presente saggio fa parte della ricerca finanziata dall'Unione europea —
Next Generation EU, Missione 4 Componente 2 Inv. 1.1 — CUP B53D23022160006,
nell’ambito del bando PRIN 2022, progetto “Itineraries of Philosophy and Scien-
ce from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies”
(20225LFCMZ).

™ Universita di Firenze.

1 Sono molto grata a Luca AzzerTa per aver letto una prima versione di que-
sto saggio e per i suoi preziosi suggerimenti. La responsabilita di eventuali errori
resta mia. Per un primo approccio alla concezione dell'angelo in Dante, cfr. S.
BEMROSE, Dante’s Angelic Intelligences, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1983;
S. BARSELLA, In the Light of the Angels. Angelology and Cosmology in Dante’s Divina
Commedia, Olschki, Firenze 2005; D. SBaccHI, La presenza di Dionigi Areopagita nel
Paradiso di Dante, Olschki, Firenze 2006; T. SUAREZ-NANI, Pensare U'angelo: paradig-
mi medievali e temi danteschi a confronto, in L. Azzetta (a cura di), Dante e le grandi
questioni escatologiche, Vita e Pensiero, Milano 2020, pp. 199-214.

2 Purg. II, 29: «Ecco I'angel di Dio: piega le mani; / omai vedrai di si fatti
oficiali».

3 Purg IX, 70-145: «vidi una porta, e tre gradi di sotto per gire ad essa, di color
diversi, e un portier ch’ancor non facea motto».

135



136 Anna Rodolfi

(canto XXVIII), gli angeli appaiono disposti in nove ordini, in moto
vorticoso intorno a Dio, come sostanze incorporee che allo stesso
tempo muovono i cieli e contemplano ininterrottamente Dio.

Due elementi colpiscono anche a un semplice sguardo d’'insie-
me sul mondo angelico della Commedia: la diversificazione delle
mansioni e la localizzazione. Il nesso tra i due elementi, peraltro,
trova un riscontro, anzi un fondamento teorico, nell’angelologia
dell’epoca. La diversita fra gli angeli ¢ innanzitutto una differenza
nelle rispettive funzioni, dunque anche nel modo di muoversi e una
tesi teologica diffusa é che I'angelo ¢ dove opera, cioe I'operazione
crea il luogo*. C’¢ dunque una stretta corrispondenza fra la funzio-
ne che I'angelo svolge di volta in volta, il modo in cui si muove e il
luogo in cui si trova, corrispondenza che Dante sembra aver colto e
forse riecheggiato nella sua rappresentazione letteraria.

4 Larilevanza della tematica e 'importanza delle sue implicazioni ¢ testimonia-
ta dalla presenza nel Sillabo del 1277 di tre articoli (204, 218, 219) che riguardano il
luogo e il movimento degli angeli, cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), H.
Denifle, E. Chatelain (ed.), Delalain, Paris 1889-1897, I, pp. 554-555, art. 204: «Quod
substantiae separatae sunt alicubi per operationem; et quod non possunt moveri ab
extremo in extremum, nec in medium, nisi quia possunt velle operari aut in medio,
aut in extremis. Error, si intelligatur sine operatione substantiam non esse in loco,
nec transire de loco ad locump; art. 218: «Quod intelligentiae vel angelus vel anima
separata nusquam est»; art. 219: «Quod substantiae separatae nusquam sunt secun-
dum substantiam». Per un commento, cfr. R. HISSETTE, Enquéte sur les 219 articles
condamneés d Paris le 7 mars 1277, Louvain - Paris 1977, n. 53-55, pp. 104-110 ; D. PICHE,
La condamnation parisienne de 1277, Vrin, Paris 1999, pp. 140-141; 144-147. Sul tema
della localizzazione angelica nel dibattito tra XIII e XIV secolo, cfr. ad esempio, T.
Suarez-Nant, De la théologie d la physique: Uange, le lieu et le mouvement, in Angelos-Ange-
lus. From Antiquity to the Middle Ages, <Micrologus» 32 (2015), pp. 427-444; EAD., Space
and Movement in Medieval Thought: The Angelological Shift, in EA. BAKKER, D. BELLIS,
C.R. PALMERINO (eds.), Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early
Modern Period, Springer International Publishing, Cham 2018, pp. 69-89; EaD., Vers
le depassement du lieu: Uange, Uespace et le point, in T. Suarez-NaN1, M. ROHDE (éds.),
Représentations et conceptions de Uespace dans la culture médiévale, W. De Gruyter, Ber-
lin - Boston 2011, pp. 121-146; T. SuarREZ, O. RIBORDY, A. PETAGINE (éds.), Lieu, espace,
mouvement: physique, métaphysique et cosmologie, FIDEM, Barcelona - Roma 2017; T.
Suarez-Nant, Lespace sans corps. Etapes médiévales de Uhypothése de 'annihilatio mun-
di, in SuaREZ, RIBORDY, PETAGINE (éds.), Lieu, espace, mouvement, pp. 93-107. Su Alber-
to, mi sia consentito rimandare a A. RODOLFL, Presénce de Dieu et lieu des anges dans Al-
bert le Grand, in SUAREZ, RIBORDY, PETAGINE (éds.), Lieu, espace, mouvement, pp. 79-92.



Gli angeli neri 137

Mi soffermero in particolare sul caso degli angeli caduti: gli an-
geli neri (Inf. XXIII, 131 «li angeli neri / che vegnan d’esto fondo a
dipartirci») i quali barattarono col nero dell'Inferno il proprio abito
di luce e che, con il loro precipitare, sconvolsero l'ordine terrestre
(Pd. XXIX, 50 «de li angeli parte / turbo il suggello d’i vostri ali-
menti»). Similmente a quanto avviene per le gerarchie celesti del
Paradiso, anche agli angeli dell'Inferno si applica un principio di
diversificazione. Da una parte abbiamo Lucifero, il primo dei ri-
belli, collocato al fondo dell'Inferno; dall’altra, le schiere degli altri
angeli neri suoi seguaci, trasformati in demoni e distribuiti nei vari
gironi a dispensare pene e tormenti. A questi si aggiunge poi nella
Commedia un terzo tipo: gli angeli neutrali, anzi “imbelli” (cioe, vili,
oziosi) per usare la definizione di Nardi che ha dedicato un famoso
saggio all’argomento’. Sono «li angeli che non furon ribelli / né fur
fedeli a Dio» (Inf. 11, 38) e che si procurarono per questo motivo la
sorte ignobile degli ignavi. Si tratta di angeli vili e spregevoli®, per-
ché sono detti “cattivo coro™:

Ed elli a me: «Questo misero modo
tegnon 'anime triste di coloro
che visser sanza ‘nfamia e sanza lodo.

Mischiate sono a quel cattivo coro
de li angeli che non furon ribelli
né fur fedeli a Dio, ma per sé fuoro.

Caccianli i ciel per non esser men belli,
né lo profondo inferno li riceve,
ch’alcuna gloria i rei avrebber d’elli».

Sono puniti nel vestibolo infernale che Dante colloca subito
dopo la porta dellinferno; essi sono tuttavia diversi dagli altri, e
anzi invisi non solo a Dio, ma anche all’inferno stesso: «Caccianli

5 Cfr. B. Narpi, Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a Dio, in Ip., Dal Con-
vivio alla Commedia, Istituto storico italiano per il Medioevo, Roma 1992 [1960],
pp- 331-350.

6 Questo il significato che corrisponde a “cattivo” nel Vocabolario OVI:
<http://tlio.ovi.cnr.it/ TLIO/>.



138 Anna Rodolfi

i ciel per non esser men belli, / né lo profondo inferno li riceve, /
ch’alcuna gloria i rei avrebber d’elli».

Questo degli angeli imbelli costituisce per i dantisti un luogo
cruciale, anche perché enigmatico. La figura di questo terzo grup-
po di angeli infernali, per come la presenta Dante, non ha infatti un
immediato riscontro teologico e appare come un’invenzione origi-
nale: percio gia gli antichi commentatori e poi la storiografia spe-
cialistica si ¢ cimentata nella ricerca delle fonti che potrebbero aver
ispirato Dante, formulando varie ipotesi (Apocalisse 3,14, Clemente
d’Alessandria, Origene, la Visio Pauli, la Navigatio Sancti Brendani,
Parzivaly .

Mi servo nelle pagine che seguono del caso degli angeli imbelli
per riesaminare da una prospettiva relativamente meno frequen-
tata la questione generale del peccato dell’angelo. Com’¢ noto, la
natura e la possibilita stessa del peccato degli angeli costituisce un
problema centrale nell’angelologia scolastica, se non una vera e
propria sfida teorica dato I'attributo della deiformitas che li caratte-
rizza essenzialmente a partire dallo pseudo Dionigi e che sembra
renderli infallibili per essenza. Alla diversita di collocazione degli
angeli dovrebbe corrispondere una diversita dei rispettivi peccati.
Quale fu in particolare il peccato degli angeli imbelli e cosa lo rese
possibile? Riesaminare brevemente questo tema, a partire dalla

7 Sull’ampia discussione che si ¢ sviluppata attorno a questo tema si veda ad
esempio a M. CHIARIGLIONE, I diavoli nell”‘Inferno’ di Dante: con altri studi danteschi,
Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 2018, pp. 90-109;
A. Arvarez PErez, Un nuovo contributo allo studio del mito degli angeli neutrali nella
‘Commedia’, Revista de Literatura Medieval» 21 (2009), pp. 37-75; S.M. BARILLARI,
Gli angeli ‘neutrali’: cronistoria di una gerarchia apocrifa, in S.M. BARILLARI (a cura
di), Dark tales. Fiabe di paura e racconti del terrore, Aracne, Roma 2013, pp. 17-47; E.
CRrasta, Gli angeli neutrali da Dante a Matteo Palmieri, in G. LEDDA, E ZANINI (a cura
di), Alma Dante. Seminario dantesco 2013, Aspasia, Bologna 2015, pp. 229-247; G. Pa-
DOAN, Il canto III dell”“Inferno’, in Nuove Letture Dantesche. Vol. II: Anno di studi 1966-
67, Sansoni, Firenze 1968, pp. 47-71; J. FRECCERO, Gli angeli neutrali, in Ip., Dante. La
poetica della conversione, il Mulino, Bologna 1989, pp. 163-174. Per quanto riguarda
in particolare la conoscenza di Dante della Visio Pauli e del suo eventuale utilizzo,
rimando al ricco e documentato saggio di F. UNGAR, Dante conosceva I’ Apocalisse di
Paolo? Osservazioni sui rapporti tra la Commedia e 'apocrifo paolino, «Rivista di Studi
Danteschi» 23 (2023), pp. 48-101, in particolare sull'Inferno, cfr. pp. 58-64.



Gli angeli neri 139

trattazione di Alberto Magno, puo forse gettare qualche luce an-
che sul modo in cui Dante lo tradusse nella sua rappresentazione
letteraria.

2. Iniziamo con Lucifero. A partire dal passo di Isaia 14, 12-20, la
riflessione patristica aveva gia fissato gli elementi principali della
dinamica del peccato angelico. Protagonista dell’evento ¢ Lucifero,
il pit eccellente degli angeli (da creatura ch’ebbe il bel sembian-
te», nel verso di Dante, di Inf. XXXIV, 18), precipitato dall’empireo
nell'Inferno®. Nella caduta lo accompagnano molti altri angeli ap-
partenenti sia agli ordini superiori sia a quelli inferiori delle gerar-
chie. T teologi scolastici, come ha mostrato recentemente Silvana
Vecchio, si interrogano sul tipo di peccato commesso®. L'ipotesi pitt
diffusa era quella secondo cui Lucifero avrebbe peccato di superbia.
Considerando 'eccellenza della sua natura e la profondita della sua
scienza, Lucifero si ¢ insuperbito e ha voluto essere uguale all’Al-
tissimo, non pero attraverso un processo di imitazione di per sé
non peccaminoso, ma in modo diretto, tentando di eguagliarne la
potenza, come testimonia Isaia che parla del suo tentativo di sali-
re fino al cielo e collocare il suo trono sopra le stelle. Per Dante,
Lucifero, «1 primo superbo», rappresenta il prototipo o il modello
stesso di questo peccato™.

Accanto alla superbia vi era poi un altro peccato per i teologi sco-
lastici coinvolto nella dinamica della ribellione angelica: I'invidia. Pec-
cato “spirituale” come la superbia, I'invidia condivide con quest’ulti-
ma la prerogativa di prescindere totalmente dal coinvolgimento del

8 Cfr. Purg. XII, 25-27: «Vedea colui che fu nobil creato piu ch’altra creatura,
giu dal cielo / folgoreggiando scender, da I'un lato».

9 Cfr. S. VEccHio, La superbia dell’angelo nel secolo XIII, «<Medioevo e Rinasci-
mento» ns. XXXIV (2023), pp. 193-204. Sul peccato dell’angelo, cfr. il saggio di T.
HorrMANN, Theories of Angelic Sin from Aquinas to Ockham, in T. HOFFMANN (ed.), A
Companion to Angels in Medieval Philosophy, Brill, Leiden - Boston 2012, pp. 283-316
e la pitl recente monografia del medesimo autore, Free Will and the Rebel Angels in
Medieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 2020.

10 Cfr. Purg. XII, 25-27: «Vedea colui che fu nobil creato / piu ch’altra creatu-
ra, giti dal cielo/ folgoreggiando scendere».



140 Anna Rodolfi

corpo, e in quanto tale si adatta perfettamente alla natura angelica
che ¢, come abbiamo detto poco fa, immateriale e incorporea.

Alberto Magno si occupa della caduta dell’angelo nel commen-
to alle Sentenze che ha letto negli anni 1245-49, ma aveva gia affron-
tato I'argomento della caduta dell’angelo anche nell’ampia sezione
dedicata all’'angelologia nella Summa de creaturis, inserendo alcuni
accenni anche nel commento al De divinis nominibus, e poi ancora
nella Summa theologiae, composta anni piu tardi, intorno al 1268,
Alberto chiarisce che odio e invidia, pur essendo componenti es-
senziali del peccato dell’angelo, ne furono la conseguenza piu che
la causa, poiché nel momento stesso in cui venne precipitato da
Dio, Lucifero concepi un sentimento misto di odio nei confronti
del giudice e di invidia verso I'uomo che, diversamente da lui, con-
servava la possibilita di salvarsi.

La colpa di Lucifero, oltre a questa matrice originaria della su-
perbia, si configura in Dante anche come il rifiuto della luce rive-
latrice e penetrante della grazia: come si legge in Pd. XIX, 46-48:
«E cio fa certo che 1 primo superbo, / che fu la somma d’ogne
creatura, / per non aspettar lume, cadde acerbo»'". La questione ¢
se il peccato di Lucifero consistette in una ribellione dell'intelligen-
za angelica all'intelligenza somma e infinita di Dio, oppure nella
precipitazione di un desiderio che non seppe o non volle aspettare
il dono della grazia™.

Per comprendere questo punto, ¢ utile soffermarsi su un altro
tema dell'indagine dei teologi, cioé quale fu precisamente 'ogget-
to del desiderio peccaminoso di Lucifero.

Per Alberto Magno si tratto di un desiderio di potenza smisu-
rato (appetitus dignitatis indebitus). La sua presunzione consistette

11 Sulla descrizione delle caratteristiche possedute da Lucifero secondo Dan-
te, cfr. A. Crorti, Lucifero, in Enciclopedia Dantesca: <https://www.treccani.it/
enciclopedia/lucifero_(Enciclopedia-Dantesca)/>.

12 Per la concezione di Lucifero nella teologia scolastica, cfr. T. GREGORY,
Principe di questo mondo. Il diavolo in Occidente, Laterza, Roma - Bari 2013; K. Fra-
scH, Le Diable dans la pensée européenne, Vrin, Paris 2019, in part. pp. 105-182. Su
Tommaso in particolare, cfr. P. Porro, Il diavolo nella teologia scolastica: il caso di
Tommaso d’Aquino, in Il diavolo nel Medioevo. Atti del XLIX Convegno storico inter-
nazionale, Todi, 14-17 ottobre 2012, CISAM, Spoleto 2013, pp. 77-99.



Gli angeli neri 141

nell’anteporre la propria volonta a quella di Dio, assimilandosi a
lui come arbitro assoluto del proprio volere. Un’infrazione dell’or-
dine divino che determina il disordine dell’appetito e costituisce
pertanto la colpa specifica dell’angelo. Riprendendo la posizione di
Anselmo d’Aosta, fonte assolutamente centrale per lui in questo
specifico contesto angelologico, Alberto spiega che il peccato di Lu-
cifero & costituito sostanzialmente da due elementi: 'aspirazione
ad una potenza piena, componente indispensabile della sua beati-
tudine, un desiderio che in sé non ¢ peccaminoso in una creatura
razionale che ¢ chiamata a imitare Dio, ma che diventa colpevole se
ricercata senza alcun intervento di un potere superiore e confidan-
do solo nelle proprie forze, a prescindere dalla grazia divina®. La
forzatura della volonta divina, messa in atto da Lucifero, consiste
dunque non tanto nell’aspirazione ad essere simile a Dio, ma nella
volonta di raggiungere da solo e immediatamente — “per non aspet-
tar lume” dice Dante — quel potere che la grazia divina gli avrebbe
concesso in virtt dei suoi meriti e in un momento successivo. Il
peccato, insomma, come sintetizza Alberto non consistete tanto
nell’oggetto del desiderio, cioé nel desiderare una cosa di per sé
illecita, ma nel modo di desiderarlo™.

13 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sententiarum, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1894
(Alberti Magni Opera omnia, XXVII), II, d. 5, B, art. III, p. 114: «Dicendum mihi
videtur cum Augustino et Anselmo, quod appetiit id ad quod pervenisset si ste-
tisset [...]. Beatitudinem igitur quoad perfectum posse appetiit daemon: sed be-
atitudinem quoad perfectum scire appetiit homo primus. Perfectio autem ista
consistit in tribus: quorum unum est substantia ipsius posse confirmata et alita,
non declinans per infirmitatem. Alterum est illud posse per se habere, et non ab
alio. Tertium est non expectare illud per meritum sub alio, sed sine merito, sicut
superior habet, habere. Et quoad primum non est peccatum appetere perfectum
posse rationali creaturae; sed quoad duo secunda, scilicet quod a se velit habere
quod nec esse potest a seipso, et quod statim velit rapere, quod ex meritis sub
alterius gratia est expectandum. Hoc enim dicit perversitatem ordinis rationalis
creaturaen.

14 ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, 1, tract. IV, q. 63, art. 1, p. 671: «et
ideo non in appetibili sed in modo appetendi peccatum fuit», ed. A. Borgnet, Vi-
ves, Paris 1895 (Alberti Magni Opera omnia, XXXIV), tr. 4, q. 66, p. 671: «et ideo
non in appetibili, sed in modo appetendi peccatum fuit [...]. Peccavit ergo volendo
aliquod commodum, quod nec habebat, nec tunc velle debuit, sed per meritum
expectare».



142 Anna Rodolfi

Questo tema del sine expectare meritum, attesa cancellata dalla
volonta di una immediata beatitudine, si estende anche agli altri
angeli ribelli, angeli minori, che hanno seguito Lucifero, anche se
in verita lo hanno fatto non tanto per contrapporsi direttamente a
Dio, come Lucifero stesso ha fatto, attraverso una vera e propria
“aversio Dei”, cioe privilegiando se stesso, ma unicamente come
suoi gregari, cio¢ traendo un vantaggio indiretto dal fatto di seguir-
ne I'esempio. Alberto che riserva al tema una breve trattazione nel
commento alle Sentenze, sintetizza la situazione, riprendendo un
paragone ironico ispirato alla comunita ecclesiastica: quella di un
gruppo di canonici che pur di salire di grado appoggiano un candi-
dato forte anche se mediocre™.

Oltre alla specifica causa del peccato, Alberto, sulla scia del
Lombardo, considera anche gli altri aspetti salienti della dinamica
peccaminosa. In primo luogo l'eventuale presenza dell’elemento
temporale: se cioé vi sia stato un qualche intervallo di tempo, mora
o morula — come sancisce la condanna parigina del 1241 — tra la
creazione dell’angelo e il suo peccato, oppure se il peccato sia stato
pressoché istantaneo, come ad esempio sostiene Tommaso nella
Summa theologiae coerentemente alla propria concezione della im-
mutabilita dell’angelo in quanto immateriale””. Un secondo aspet-

15 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. II, d. 6, art. 2, p. 128: «Doctores nostri dicunt
in loco isto, quod omnes voluerunt aliquid altius quam creati sunt : sed tantum
erat dicere, quod inferiores in exaltatione superiorum voluerunt hoc obtinere, ille
autem per seipsum: et dant exemplum, Sicut aliqui canonici promovent unum indi-
gnum, quo promoto etiam ipsi exaltentur. Et sic utrumque verum est: et quod ap-
petierunt altitudinem, et quod consenserunt illi: et per hoc patet solutio ad totumy.

16 Cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP): «Quintus quod malus an-
gelus in principio sue creationis fuit malus et numquam fuit nisi malus. Hunc
errorem reprobamus, firmiter enim credimus quod bonus creatus sit et post pec-
cando factus sit malus» (I, n. 128, p. 171). Per le coordinate storiche del dibattito
sul peccato angelico all'inizio del Duecento e le principali posizioni dei teologi tra
Parigi e Oxford, cfr. H.E DONDAINE, Le premier instant de U'ange d’apreés saint Tho-
mas, «Revue des sciences philosophiques et théologiques» 39 (1955), pp. 213-227;
B. Faes DE MoTTONI, Bonaventura e la caduta dell’angelo, «Doctor Seraphicus» 38
(1991), pp. 97-113: in particolare, pp. 99-102.

17 THOMAS DE AQUINO, Summa theologiae, 1, q. 62, art. 5 e q. 63, art. 6 in Sancti
Thomae Opera Omnia iussu Leonis XIII PM. edita, t. V, cura et studio ordinum pra-
edicatorum, Ex Typographia Polyglotta, Roma 1889, pp. 123-124 € pp. 144-145.



Gli angeli neri 143

to, anch’esso legato ad una dimensione temporale, ¢ il processo de-
cisionale che ha portato alla scelta peccaminosa dell’angelo. Infine,
terzo elemento ¢ il “termine” (temporale e spaziale) del movimen-
to di caduta (morale e fisica) dell’angelo dall’empireo, cioé il luogo
della pena che gli corrisponde™.

Nelle pagine che seguono, procederemo dunque ad una consi-
derazione di queste tre elementi del peccato: intervallo temporale,
deliberazione, luogo, facendo perno sulle posizioni di Alberto, per
provare a trarne alcuni spunti sulla dinamica del peccato dell’ange-
lo e in conclusione, tornare a Dante.

3. Partiamo dal primo, il tempo. Nel q. 66 del IV trattato della Summa
de creaturis Alberto affronta I'interrogativo legato al momento in cui
ha avuto luogo il peccato dell'angelo (Quando cecidit malus angelus?),
problema che presuppone la tesi dell'impossibilita della perversione
originaria dell’angelo, sulla base della somma perfezione e nobilta di
Dio che non puo aver creato un angelo cattivo. Alberto risponde che
il momento e il tempo della caduta ¢ indeterminato, ma cio che &
certo, ¢ che I'angelo ¢ stato creato in uno stato di eccellenza e che in
seguito, postea, per una volonta contraria alla giustizia, ¢ diventato
malvagio. Nel II trattato della stessa opera Alberto aveva affrontato
il tema del tempo angelico e aveva distinto due accezioni di tempo,
secondo i filosofi e secondo i teologi*. Per questi ultimi il tempo indi-
ca in senso ampio la misura di ogni mutamento, sia per il corpo che

18 Gregorio da Rimini, ancora nel XIV secolo osservera che la necessita di
trattare del movimento degli angeli dipende proprio dal tema della caduta all'in-
ferno, GREGORIUS ARIMINENSIS, Lectura super primum et secundum Sententiarum, A.D.
Trapp, V. Marcolino (edd.), I, d. 6. q. 1, vol. V, p. 1: «Quia Magister in sexta di-
stinctione loquitur de locali casu angelorum malorum a coelo empyreo in hunc
aerem caliginosum et de cotidiano descensu hic in infernum, quod ducunt animas
crucianda, idcirco de motu locali tam bonorum quam malorum angelorum com-
muniter aliqua sunt quaerenda.

19 Sulla concezione del tempo in Alberto, H. ANZULEWICZ, Aeternitas - aevum
- tempus: The Concept of Time in the System of Albert the Great, in P. Porro (ed.), The
Medieval Concept of Time (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelal-
ters, 75), Leuven University Press, Leiden 2001, pp. 83-129.



144 Anna Rodolfi

per lo spirito. Il tempo in questa accezione riguarda pertanto anche
il mutamento della mente angelica; ad esempio il caso del passaggio
dalla conoscenza mattutina a quella vespertina®. Secondo l'accezio-
ne filosofica, il tempo riguarda invece solo I'ordine del continuo. Sul-
lo sfondo di queste considerazioni, la solutio della q. 66 afferma che
I'angelo ha peccato in un momento successivo all’essere stato creato
buono, a causa di una volonta malvagia e che nell’angelo vi ¢ dunque
una pluralita di istanti, non perd di momenti separati da tempi inter-
medi*'. Chiosando I'espressione del De veritate di Anselmo per cui «l
diavolo dall’inizio non si ¢ mantenuto nella verita», Alberto chiarisce
che vi sono tre accezioni dell’espressione initium: inizio del tempo,
inizio dello stato di grazia o di gloria, inizio della creazione. Nel caso
del peccato di Lucifero, I'espressione ab initio indica I'inizio dello stato
di grazia che precede il compimento della sua pienezza e non natu-
ralmente il momento iniziale della creazione della sua stessa natura™.

20 ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, tr. I, q. 5, art. 2, pp. 369-370: «Se-
cundum Theologos dicitur mensura cujuscumque mutationis, sive divisibilis,
sive indivisibilis: sive corporalis, sive spiritualis: et secundum hoc tempus adjacet
creationi rei creatae, et etiam vicissitudini quae est in affectione vel intelligentia
angelica: et hoc tempus non habet prius et posterius. Nec est inconveniens in hoc
tempore, quod nunc sit consequens ad nunc, quemadmodum indivisibilis mutatio
consequens est ad indivisibilem mutationem: secundum enim hoc tempus nihil
aliud est quam aggregatio momentorum, et non est numerus, quia tales muta-
tiones non numerantur, cum prius et posterius non habeant: et de hoc tempore
datur diffinitio Dionysii. Et vocat generationem et corruptionem quamcumque
mutationem, sive divisibilem, sive indivisibilem».

21 La posizione di Alberto secondo cui tra i due istanti della creazione e della
adesione a Dio non sono di ordine temporale, ¢ in linea con quanto espresso nella
Summa Sententiarum di Ugo di D. Vittore e nella Summa Halensis (Summa Halensis
II-1, inq. 2, tr. 3, sect. 2, q. 2, tit. I, art. 7, ed. Quaracchi, 1924, p. 209), cfr. E.-H.
WEBER, Dynamisme du bien et destin crée, pp. 166-167. Essa ¢ in accordo anche con
quanto sostengono a Oxford Rufo di Cornovaglia e Riccardo Fisachre, cfr. Don-
DAINE, Le premier instant, pp. 215-216.

22 ALBERTUS MAGNuUs, Summa de creaturis, tr. IV, q. 66, p. 680: «Et ideo glossat
Magister in Sententiis: “Ab initio in veritate non stetit, id est, statim post initium”.
Posset tamen dici, quod est initium temporis, et initium status, et initium creatio-
nis Angeli: et verbum Domini intelligitur de initio status, et non de initio temporis
vel creationis Angeli. Initium autem status ejus fuit ante confirmationem, et com-
plementum ejus in confirmatione, sicut quaelibet res imperfecta est in sui initio,
et perfecta in statu pleno».



Gli angeli neri 145

Il Commento alle Sentenze affronta la medesima questione: dato
che Dio non puo essere causa del male, ¢ possibile che 'ange-
lo abbia peccato istantaneamente al momento della creazione?
A favore dell’istantaneita del peccato troviamo un argomento di
matrice filosofica (che nasconde il presupposto dell’identita con
le intelligenze) per il quale 'angelo, come essere superiore, non
poteva restare in ozio ed ¢ dunque stato subito attivo in modo
ordinato o in modo disordinato*. Se questo ¢ vero, poiché creato
nel bene ¢ impossibile che si converta al bene, essendo gia ordina-
to ad esso, non resta dunque che ammettere che sia stato attivo in
modo disordinato*. Ma agire in modo disordinato significa pec-
care. L'angelo pertanto ha peccato dall’inizio della sua creazione.
Inoltre, altra obiezione: se I'angelo non ha peccato all’istante, cio
significa che ¢ rimasto in solis naturalibus ad tempus, in uno stato
cioe di pura natura, senza agire, cosa impossibile, perché in base
alla stessa natura una cosa € e agisce, come la flamma che si eleva
in alto non appena ¢>.

Contro questa obiezione, Alberto osserva che ogni agente vo-
lontario & anteriore alla propria deliberazione sia in natura che
in durata. Vi ¢ dunque un intervallo di tempo, seppure minimo,
(mora), tra la creazione e la caduta dell’angelo: «Dicendum quod
mora fuit inter creationem suam, et casum. Unde dico ad primum,
quod suum factum esse et malum factum esse, non erant in uno

23 ALBERTUS MaGNus, In IV Sent. 11, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Constat quod mo-
vebatur a principio creationis, quia tam optima naturalia otiosa esse non possunt:
aut ergo movebatur ordinate, aut inordinate». Una posizione che fa leva sull'im-
possibilita dell’ozio angelico contro la dilazione temporale si trova in Guglielmo
d’Alvernia, cfr. GUILLELMUS DE ALVERNIA, De universo in Guillelmi Alverni Episcopi
Parisiensi Opera Omnia, Parisiis 1674, I1, c. 47, col 838 F-G.

24 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. II, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Ad aliud dicendum
quod movebatur cognitione et dilectione naturalibus et illi non erant inordinati,
sed ordinati ordine naturae, qui ordo non sufficit conversioni ad Verbum per inha-
esionem: ideo illorum obiectio non habet vim aliquamb.

25 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. 11, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Ignis eadem virtute
stat sursum qua movetur sursum, quando deprimitur violenter: ergo et Angelus
eadem virtute stat qua elevatur: sed elevatur virtute gratiae: ergo non stat nisi
virtute gratiae, quod est falsum, quia Angelus non cecidit a gratia secundum opi-
nionem Magistri in Littera».



146 Anna Rodolfi

instanti: sed tempus est medium»*. La deliberazione infatti pre-
suppone, continua Alberto, un'idea (conceptio) intorno alla quale
deliberare e dunque un processo che si trova nel tempo: «Omnis
deliberatio praeponit sibi conceptionem eius de quo est deliberatio
et collationem, et constat quod huiusmodi apprehensiones sunt in
tempore»”. Contro la simultaneita tra creazione e peccato, Alberto
replica inoltre che prima di poter peccare ’angelo, in quanto intel-
letto, doveva innanzitutto esercitare altre attivita non peccaminose,
connesse alla sua natura intellettuale: conoscere sé, conoscere Dio e
gli altri: «non potuit fieri, quod a principio peccaverit: quia oportuit
ante moveri aliis motibus qui non erant peccatum, in cognitione sui,
et Dei et aliorum, et haec exigebant tempus»*®. Sono attivita che esi-
gono un intervallo temporale per quanto breve. L'angelo ha dunque
esercitato innanzitutto, al momento della sua creazione, conoscen-
za e amore secondo la sua natura e dunque azioni non disordinate,
e solo dopo ha peccato. Nell’angelo vi ¢ si istantaneita tra essere e
pensiero, ma non con I'atto della scelta che porta al peccato, atto che
dunque diventa secondo temporalmente alla natura e al pensiero.
Ritroviamo ancora la tesi della non istantaneita del peccato nel ca-
pitolo 4 del commento al De divinis nominibus. Nella solutio, Alberto
fa appello alla dottrina agostiniana dei coequaeva. Il tempo € conco-
mitante, coevo appunto allo spirito angelico in virti del suo primo
istante. Contro 'argomento favorevole allistantaneita della perver-
sione immediata che afferma che cio che non é tratto dalla materia,
e tratto all’essere e simultaneamente nella sua potenza d’essere per-

26 Su questo punto, Alberto converge con Bonaventura, mentre Tommaso
(THOMAS DE AQUINO, Scriptum super libros Sententiarum 11, d. 3, q. 1, art. 2, P. Man-
donnet, P. Lethielleux [edd.], Paris 1929, p. 157) ritiene che non sia vero: «Sed haec
ratio non videtur cogens: quia cum operatio voluntatis Angeli non sit continua,
non oportet quod ultimum eius differat a principio: principium autem potest esse
simul cum termino creationis; unde et terminus operationis potest esse simul
cum termino creationis. Nec potest dici, quod oporteat actum voluntatis sequi
apprehensionem intellectus, nisi ordine naturae: quia de eodem potest simul esse
cognitio et voluntas. Nec iterum potest dici quod oportet collationem praecedere
de appetendo: quia intellectus Angeli non est inquisitivus vel collativus».

27 ALBERTUS MaGNuUS, In IV Sent. 11, d. 3, H, art. 14, p- 87.

28 Ibidem.



Gli angeli neri 147

fetto, Alberto osserva che ¢ impossibile che un medesimo istante che
¢ misura del costituirsi nell’essere dell’angelo sia simultaneamente
anche misura di una operazione della realta che si va costituendo:

Dicendum quod impossibile est, quod in istanti suae creationis da-
emones fuerint mali, quia, sicut dicit Augustinus, quattuor fuerunt
coeva, scilicet materia, motus, angelus et tempus. Et dicitur tem-
pus coevum eis, quantum ad primum instans sui esse. Igitur quod
est terminus creationis angeli per se, quamvis per consequens
etiam ad perfectum posse terminetur, fuit in primo instanti tem-
poris, idest cum ipso factum. Sed impossibile est, ut eodem nunc
mensuretur operatio, qua operans facit rem aliquam, et operatio
ipsius operati, quia esse operati praecedit operationem suam in
tempore. Ergo impossibile fuit, ut in primo istanti, in quo angelus
habuit esse, quod fuit terminus operationis ipsius. Sed non potuit
esse malum in angelo nisi ex operatione ipsius; et ita impossibile
fuit, quod in primo instanti suae creationis esset malus™.

Passiamo al secondo elemento la deliberazione, ovvero il pro-
cesso interno alla mente dell’angelo che sceglie il peccato. Occor-
re allora chiedersi se 'angelo, per quanto privo di sensazioni e di
immaginazione, per via della sua incorporeita, abbia 0 meno una
mente discorsiva o una razionalita pratica che, attraverso un pro-
cesso deliberativo, possa comportare il dubbio, il ripensamento e
I'errore, dunque il peccato. Si tratta ancora del problema dell’in-
fallibilita dell’angelo: come sia possibile il peccato per una creatura
concepita come immateriale e dotata di una mente perfetta.

Alberto Magno riflette su questo aspetto a piu riprese. Nella sua
risposta nel Commento alle Sentenze egli nega che l'intelletto dell’an-
gelo sia interamente infallibile. Applicando un principio valido an-
che per l'intelletto dell'uomo®, Alberto osserva che riguardo alla

29 ALBERTUS MAGNUS, Super Dionysii De divinis nominibus, P. Simon (ed.),
Aschendorff, Miinster i.W. 1972 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis,
XXXVII/ 1), cap. 5, p. 269.

30 ALBERTUS MAGNUS, De homine, H. Anzulewicz, J. Soder (edd.), Aschendorff,
Miinster i.W. 2008 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVII), p. 487:
«Dicendum quod intellectus practicus tribus modis accipitur, scilicet prout est na-
tura quaedam et pars rationalis animae, et prout est potentia intelligibilia operabi-



148 Anna Rodolfi

conoscenza del bene in quanto tale, in universale (bonum simplici-
ter), I'intelletto angelico non ¢ mai in errore, come sostiene Aristo-
tele. Tuttavia riguardo al bene per sé, I'intelletto pratico dell’angelo
puo invece sbagliare:

Dicendum ad primum, quod intellectus dupliciter consideratur,
scilicet in comparatione ad objectum proprium: et hoc est verum
simpliciter si est speculativus, vel bonum simpliciter si est practi-
cus : et tunc numquam est non rectus, nec umquam errat : quia
sic non procedit nisi ex principiis veri et boni simpliciter, et in illis
non est error. Est alia consideratio intellectus in comparatione ad
bonum proprium : et sic non movetur a bono secundum quod bo-
num, sed ad bonum secundum quod est proprium, et hoc est ut
nunc et sibi bonum : et in hoc frequens est deceptio: et hoc modo
non rectus fuit intellectus Angeli*'.

Che l'angelo possieda un intelletto pratico rappresenta un ele-
mento della gnoseologia dell’angelo che si inscrive in quello che Ti-
ziana Suarez-Nani ha chiamato il paradigma “operativo-creaturale™
cioeé una concezione angelologica fondata appunto sulla dimensione
creaturale degli angeli e dunque sulla loro relativa prossimita alla
condizione umana, diversa da quella del paradigma “speculativo”,
proprio ad esempio di Tommaso, in cui I'angelo ¢ concepito come
un’intelligenza perfetta, forma pura e del tutto immateriale; 'angelo
si presenta pertanto come pura intellettualita, priva di un corpo®. In
virtt di questo statuto, I'angelo ¢ superiore all'uomo e rappresenta
per lui un modello di perfezione speculativa oltre che morale.

Il rimando ad una razionalita pratica dell’angelo si trova ancora
anche nel Super Dionysium De divinis nominibus dove Alberto, spie-

lia, et prout est principiorum operabilium. Si primo modo accipiatur, tunc etiam
ex seipso deflecti potest in malum. Et hoc probat natura angeli, cuius intellectus
deflexus est in malum, et iam absque hoc quod esset coniunctus phantasiae».

31 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. 11, d. 5, B, art. 2, p. 111. Allo stesso proposito
cfr. Summa de creaturis, tr. IV, q. 63, p. 675b; Super Dionysium De divinis nominibus,
p. 237a; Summa theologiae sive de mirabili scientia Dei, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris
1895, II, tr. 5, q. 21, pp. 263-264.

32 Sui due paradigmi angelologici e il rapporto che Dante che intrattiene con
gli elementi che li caratterizzano, cfr. T. SUAREZ-NANTI, Pensare U'angelo: paradigmi
medievali e temi danteschi a confronto.



Gli angeli neri 149

ga che l'errore puo avere luogo nel momento in cui si applicano i
principi universali in maniera erronea ad una realta contingente®; &
quanto corrisponde al giudizio di Anselmo d’Aosta nel De casu dia-
boli, menzionato da Alberto nel De coaquaevis: Lucifero sapeva che
per il peccato commesso avrebbe meritato la pena, ma applicando
male al suo caso personale la regola generale, pensava che Dio lo
avrebbe perdonato®*. Da notare che nel Commento alle Sentenze Al-
berto aggiunge un ulteriore elemento alla tesi della parziale infalli-
bilita dell’angelo, nella direzione di una preminenza della volonta:
I'angelo puo peccare perché la sua volonta non necessariamente
segue la sua conoscenza®. Ma questa spiegazione “da volontarista”,
non si ritrova pitt nel commento al De divinis nominibus dove Alber-
to afferma invece che I'allontanamento del bene da parte dell’ange-
lo dipende da un errore intellettuale, visto che gli atti della volonta
seguono sempre la conoscenza’®.

33 ALBERTUS MAGNUS, Super Dionysium De divinis nominibus, cap. 4, p. 237:
«Philosophus loquitur de intellectu, qui est universalium principiorum, qui sem-
per rectus est et in speculativis et in operativis, et hic proprie dicitur intellectus.
Intellectus autem admixtus particularibus, si tamen fas sit dicere cum intellectum
et non rationem, sicut philosophi dicunt eum potest errare. Et sic etiam angelis
non fuit deceptio ex intellectu, sed ex potentia applicante ad particularia».

34 ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, tr. IV, q. 63, pp. 675-676: «Dicendum
ergo ad primum, quod intellectus daemonis in pluribus decipi poterat, sicut in au-
ctoritate Anselmi supra ostensum est. Et quod dicit Philosophus, quod intellectus
semper est rectus, intelligitur de intellectu qui procedit ex principiis per se notis
et veris: intellectus autem voluntariorum et moralium procedit ex contingentibus
possibilibus aliter fieri [...] intellectus deiformis creatus angeli non decipitur in ve-
ritate rerum earum, quae sunt necessario, vel frequenter, vel raro: sed in his quae
pendet a voluntate Dei vel Angeli vel hominis, non habet nisi conjecturas[...]. Et si
obijciatur quod diabolus scivit rationes juris, et ideo scivit, quod talis poena debe-
batur tali culpae, patet solutio per Anselmum supra inducta, quia scivit iustam qui-
dem esse poenam, sed an Deus facturus esset quod iuste facere posset, ignoravit».

35 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. II, d. 5, B, art. 2, p. 111: «Ad aliud dicendum,
quod si voluntas procedit ex cognitione, quod non sequitur ex hoc quod si habe-
retur cognitio alicuius, quod illud ametur: sed potius incidit fallacia consequentis,
quia posita cognitione, voluntas non necessario vult cognitum: nec etiam tantum
vult ipsum quantum cognoscit».

36 ALBERTUS MAGNUS, Super Dionysium de divinis nominibus, cap. 4, p. 236.
«Fides autem nostra hoc habet, quod sint aliqui mali spiritus quod daemones di-
camus, quos constat non esse ex bono auctore malos creatos [...] motus autem



150 Anna Rodolfi

Veniamo adesso al terzo elemento, quello che conclude la di-
namica peccaminosa, ovvero il luogo della caduta, I'esito anche in
senso spaziale del processo peccaminoso. Qui ¢ necessaria una pre-
messa. La storiografia specialistica, sulla base di una indicazione gia
presente in Pietro Alighieri (nella seconda e nella terza redazione
del Commentum), ha indicato nella Summa Sententiarum (tr. 11, c. 4)
dello pseudo Ugo di S. Vittore, una possibile fonte del Vestibolo
in cui Dante mette gli angeli imbelli con gli ignavi, accanto a due
fonti bibliche che sono la seconda lettera di Pietro (II Petr 2,4) e la
Lettera di Giuda”. Nella seconda lettera di Pietro in cui si legge
che Dio non perdono gli angeli peccatori: essi sono consegnati nei
luoghi oscuri, ma sono sottratti alle grida dei luoghi inferiori, cosi
come gli angeli del “Cattivo coro” di Dante sono puniti all'inferno,
ma lontano dal “profondo inferno”; nella Lettera di Giuda (Iud 6)
si dice invece che gli angeli che non seppero mantenere la loro pri-
mitiva dignita, sono esclusi dalle dimore celesti: cosi gli angeli del
“Cattivo coro” di Dante sono cacciati dai cieli. Nella Summa Senten-
tiarum, e ancor prima, nel commento ai Salmi di Agostino, si trova
poi il riferimento all’aer caliginosus, 'atmosfera scura e nebbiosa,
come luogo in cui si trovano gli angeli respinti che vi restano fino al
giorno del giudizio finale®.

voluntatis procedit necessario ab aliqua cognitione; ergo fuit in eorum cognitione
aliqua deceptio et obliquitas qua prolapsi sunt a desiderio boni».

37 Sulla rilevanza di queste due fonti, insiste in particolare M. CHIARIGLIONE,
Gli angeli del “cattivo coro”, Inf III 37-42, «Critica letteraria» 124 (2004), pp. 555-579:
in part. pp. 570-571. Riguardo all’autenticita della terza redazione del Commento
di Pietro Alighieri, cfr. G. IND1zI10, Pietro Alighieri autore del “Comentum” e fonte mi-
nore per la vita di Dante, «Studi Danteschi» 73 (2008), pp. 187-250, poi in Ip., Problemi
di biografia dantesca, Longo, Ravenna 2013, pp. 353-402; Ip., Pietro Alighieri autore di
tre (?) redazioni del “Comentum” alla Commedia: note su una recente edizione, «Studi e
problemi di critica testuale», 107 (2023), pp. 29-54.

38 «Non est eis concessum habitare in coelo, quae est clara patria; nec in ter-
ra, ne homines nimis infestarent; sed in aere caliginoso qui est carcer eis usque
in diem iudicii», UGo DE SANCTO VICTORE, Summa sententiarum 11, 4 (PL 176, 84B).
Sull’attribuzione dell’opera e la sua diffusione manoscritta, cfr. R. SAcCeNTI, La
Summa sententiarum fra le biblioteche toscane del XII secolo e le scuole di teologia d’ol-
tralpe. Osservazioni su un manoscritto della Biblioteca Cathariniana di Pisa, in «Codex
Studies» 5 (2021), pp. 169-193.



Gli angeli neri 151

Ma possono esserci fonti pitl vicine cronologicamente a Dan-
te? Dell’aer caliginosus troviamo traccia nello stesso Alberto. Nella
Summa de creaturis Alberto inserisce la menzione di questo luogo
nel contesto di una pitt ampia dottrina escatologica del luogo che
completa quella del luogo naturale per operationem elaborata in trat-
tati specifici, nell’ambito dell’ontologia angelologica®. Il luogo in
cui caddero i demoni cacciati dal cielo dice Alberto ¢ duplex (di due
tipi). L'uno ¢ quello adeguato alla sua colpa di superbia cioé I'in-
ferno profondo — per una sorta di contrappasso, dato che Lucifero
volle alzarsi pitl in alto di tutti, e fu precipitato pit in basso di tutti.
L’altro luogo ¢ Uaer caliginosus che pud essere detto inferno non in
se, ma secundum quid, cioé solo se rapportato al cielo, dice Alberto,
ed ¢ quello voluto dalla provvidenza di Dio che non ha permesso
che I'angelo venisse meno*.

Nel commento alle Sentenze l'inquadramento della nozione
escatologica di luogo ¢ ancora piti ampio e comprende anche gli
angeli buoni. Alberto precisa che, per natura, non compete alcun
luogo all’angelo, sia esso buono o cattivo. Gli compete solo secun-
dum congruentiam sui status di beatitudine o di colpa. Il luogo de-
putato alla colpa, dice anche qui, ¢ duplice: da una parte l'infer-
no profondo, dimora definitiva e stabile degli angeli neri (mansio);
dall’altra il luogo secundum officium che invece ¢ intorno a noi (circa
nos), e non lontano da noi (non longe a nobis), dice Alberto, perché &
oscuro come le azioni con cui gli angeli malvagi tentano gli uomini
e li mettono alla prova, come se continuassero a esercitare anche

39 RoDOLEFI, Presénce de Dieu et lieu des anges, pp. 85-88.

40 «Dicendum quod est duplex locus in quem ceciderunt Angeli, scilicet qui
secundum debitum culpae est debitus casui eorum, et ille est infimus: et ille qui
secundum ordinationem culpae est debitus casui, et ille est hic caliginosus aer, qui
est circa nos: licet enim culpa daemonum et casus mala sint, tamen sapientia Dei
de malis etiam bona ejiciens, ordinat ea ad profectum hominum per exercitium
tentationum. Et ille caliginosus aer etiam dicitur inferius, sicut dicit Glossa super
epistolam II Petri, II, 4, quamvis hunc inferiorem aerem quasi carcerem accepe-
rint, qui quantum ad coelum infernus dicitur. Restat adhuc poena ultima judicii:
quia paratus est ignis diabolo et Angelis ejus: non enim permittit eos Dominus
consumi, sed servat ut gravius puniantur cum suis membris», ALBERTUS MAGNUS,
Summa de creaturis, tr. IV, q. 67, art. 6, p. 690.



152 Anna Rodolfi

dopo la caduta una sorta di funzione ministeriale, anche se in que-
sto caso tinta di malvagita:

Dicendum, quod est locus deputatus rei secundum naturam, et
locus deputatus ei secundum congruentiam sui status. Locus se-
cundum naturam non debetur Angelis, nec bonis, nec malis: locus
autem secundum congruentiam sui status debetur eis : et hic est
duplex, scilicet secundum statum creationis, et sic locus est coelum
empyreum : et secundum congruentiam status beatitudinis, vel cul-
pae : et sic locus secundum beatitudinem est praesentia faciei Dei :
secundum culpam autem duplex, scilicet secundum meritum cul-
pae, et sic est infernus qui vocatur mansio, vel domicilium, et ha-
bitatio : vel secundum officium, et hic est locus in aere caliginoso
circa nos : quia enim tetra habent officia, ideo caliginem habitant :
quia tamen exercitant nos, non longe a nobis sunt. Et per hoc patet
solutio fere ad totum*.

4. Veniamo cosi, per concludere, al caso degli angeli “imbelli” del
IIT canto dell'Inferno. Due elementi li distinguono dagli altri angeli
caduti: la natura del loro peccato e il luogo in cui si trovano. I luo-
go (il Vestibolo dell'inferno) ¢ uno spazio liminare e intermedio,
in qualche modo distinto dall'inferno vero e proprio, che gli angeli
imbelli condividono con esseri umani colpevoli del medesimo pec-
cato di ignavia®*. Abbiamo visto che Alberto interpreta l'aer caligi-
nosus proprio come un luogo intermedio tra cielo e inferno: il luo-
go di caduta degli angeli € duplex, e 'aer non ¢ I'inferno, ma ¢ altro.

41 ALBERTUS MAGNUS, In IV Sent. 1, d. 6, art. 5, p- 132.

42 Gli antichi commenti accettano che la pena degli ignavi sia subita anche
dagli angeli neutrali. In alcuni casi le miniature confermano questa lettura: si trat-
ta dei due mss. (risalenti agli anni 30-"40 del Trecento), Chantilly, Musée Condé
597 (con il commento di Guido da Pisa) in cui i diavoli/angeli appaiono sottoposti
allo stesso trattamento degli umani dannati, e Altona, Schlubibl. des Christianeu-
ms, 2 Aa 5/7; a questi mss. pit antichi si aggiunge il ms. London, British Lib., Yates
Thompson 36 (anni '40 del sec. XV). Ringrazio Luca Azzetta per avermi segna-
lato queste miniature. La posizione dantesca ¢ invece duramente rifiutata da un
commentatore religioso, probabilmente un domenicano, che afferma che quella
di Dante ¢ un’opinione «d’origine dannata con altri suoi detti» (Inf., III 37-39), cfr.
L. AzzgrTA, Sull’antica esegesi fiorentina e su un nuovo commento alla ‘Commedia’ nella
Firenze di Boccaccio, «Rivista di Studi Danteschi» (forthcoming).



Gli angeli neri 153

Nella Summa de creaturis egli attribuisce ai teologi la tesi secondo
cui nell’aer coabitano angeli e uomini: «Dicunt sancti, quod in hoc
caliginoso aere [angeli mali] habitant cum hominibus: hic autem
non est infernus»*. Una tesi simile a quella di Alberto ¢ ripresa nel
commento alle Sentenze di Bonaventura*. Come gia Alberto, anche
Bonaventura vede nell’aer un luogo d’incontro fra angeli e uomini:
precisamente il luogo delle tentazioni, con la finalita edificante di
trarre il bene dal male, almeno per chi resiste alla prova. La parti-
colarita di Bonaventura ¢ che da un senso pit pieno alla fisicita del
luogo. L'aria caliginosa, afferma infatti Bonaventura ¢ adeguata ad
ospitare gli angeli caduti non solo perché conforme alla tenebra
del peccato di cui si sono macchiati, ma anche perché la nebulo-
sita e I'umidita dell’aria facilitano la velocita dei movimenti degli
angeli che, dice Bonaventura, «frequenter circa nos volitant sicut
muscae»®, sciamano verso di noi come mosche. Ora, le mosche
sono anche il tormento degli ignavi «stimolati molto / da mosconi
e da vespe ch’eran ivi» (Inf. III, 66); “ivi”, cioé nel vestibolo, la cui
atmosfera viene descritta come un’aria tenebrosa e densa, cioé cali-
ginosa: «quell’aura senza tempo tinta [cio¢ eternamente oscura] /
come la rena quando turbo spira» (Inf. III, 29-30).

Sulla natura del peccato degli angeli imbelli il riferimento ad
Alberto sembra essere solo in parte pertinente. Pertinente ¢ pro-
babilmente I'idea, sottolineata da Alberto, che il processo di deli-
berazione o determinazione della volonta degli angeli richieda un
seppure minimo lasso di tempo. Fra la bonta spontanea e naturale

43 ALBERTUS MAGNUS, Summa de creaturis, tr. IV, q. 67, art. 6, p. 690.

44 BONAVENTURA DE BALNEROREGIO, In II Sententiarum, d. 6, art. 2, q. 1, in PP.
Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas (edd.), Opera Omnia, II, Typographia
Collegii S. Bonaventurae 1885, p. 164: «Dicendum, quod, sicut patet ex Scripturis,
locus daemonum post lapsum usque ad diem iudicii non est locus subterraneus,
quem vocamus infernum, sed aer caliginosus, in quo generaliter daemonum mul-
titudo inhabitat. — Utrum autem aliqui detrusi sint in infernum, hoc ego nescio
nec invenio a Sanctis determinatum. Hoc autem bene credo, quod aliqui descen-
dunt ad torquendas animas, secundum quod habent deputata inter se maledictio-
nis officiar.

45 Ibidem, p. 165: «Aer enim caliginosus propter caliginem convenit tenebrosita-
ti culpae, sed propter mobilitatem et subtilitatem convenit velocitati angelicae: unde
sicut aliquibus viris sanctis ostensum est, frequenter circa nos volitant sicut muscae».



154 Anna Rodolfi

degli angeli al momento della creazione e la loro piena moralita,
cio¢ I'adesione della loro volonta al bene, si apre un piccolo iato
temporale, che ¢ quello in cui si insinua anche il desiderio fuorvia-
to e impaziente di Lucifero e dei suoi seguaci («per non aspettar
lume, / cadde acerbo», Par. XIX, 48). Questa stessa dilatazione, per
quanto minima, del tempo, sembra essere anche la condizione di
possibilita per lo stato degli angeli imbelli che, per cosi dire, scelse-
ro di non scegliere («<non furon ribelli / né fuor fedeli a Dio», Inf. II,
38-39): se il peccato degli angeli fosse stato immediato e istantaneo,
come sostiene Tommaso, non ci sarebbe stato il tempo per nessuna
fatale esitazione, ma gli angeli si sarebbero divisi unicamente nei
due gruppi di fedeli e ribelli, buoni e cattivi*®. Tuttavia, il tempo ¢
in qualche modo la condizione di possibilita del processo decisiona-
le degli imbelli; per comprendere anche la natura di tale processo,
cioe le motivazioni che spinsero alcuni angeli a non prendere par-
tito, I'approccio intellettualistico di Alberto al peccato degli angeli
minori non sembra pero aiutarci molto. A prima vista, la loro colpa
sembra essere piuttosto una questione di volonta, cio¢ di mancanza
o meglio debolezza della volonta.

Qualche elemento pertinente su questo punto viene da un al-
tro autore probabilmente noto a Dante, Pietro di Giovanni Olivi¥.
Bruno Nardi in particolare ha segnalato nel IT libro della sua Summa
o commento alle Sentenze, il brano in cui Olivi individua la radice di
ogni passione non virtuosa nell’amore di sé, descrivendolo proprio
nei termini di una debolezza della volonta («quandam fluxam et
enervatam mollitiam»**) una mollezza debole e priva di energia.

46 Come osserva Nardi, 'angelologia di Tommaso su questo punto ¢ la pit
lontana da quella di Dante, cfr. Naropi1, Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a
Dio, p. 346.

47 Sui rapporti dottrinali tra Dante, Olivi e il contesto di S. Croce, cfr. A. Pe-
GORETTI, “Nelle scuole delli religiosi”: materiali per Santa Croce nell’etd di Dante, «L’Ali-
ghieri» 50 (2017), pp. 5-55; S. PIRON, Pietro di Giovanni Olivi e i francescani Spirituali,
traduzione italiana a cura di Paolo Canali, introduzione di GiaN Luca POTESTA,
(Fonti e ricerche, 32) Edizioni Biblioteca Francescana, Milano 2021.

48 Il passo di Olivi cui Nardi (cfr. Ip., Gli angeli che non furon ribelli, né fur fedeli
a Dio, p. 347, n. 35) fa riferimento ¢ il seguente: «sciendum quod amor est radix
omnium affectionum, sic amor sui est radix omnium affectionum non virtualium



Gli angeli neri 155

Secondo questa teoria, sembra suggerire Nardji, il peccato degli an-
geli imbelli potrebbe avere la stessa radice di quello di Lucifero e
degli altri angeli, cioé I'amore per se stessi e il narcisismo, solo in
una diversa gradazione e dunque finendo per assumere una forma
diversa.

In effetti, I'idea di una differenza di gradi, piti che di natura, nel
peccato degli angeli si trova in Olivi — come pure nel suo allievo Pie-
tro delle Travi*, anch’esso attivo in Santa Croce negli anni di Dante.
Quanto piu infatti gli angeli erano gerarchicamente vicini a Dio, pre-
cisa Olivi, tanto piu veloce e profonda fu la caduta nelle tenebre®. Il
primo angelo, Lucifero, € colui che ha espresso in modo paradigmati-
co quell’amore di sé che, per Olivi, ¢ la radice degli affetti senza virtu
e, quasi come in un gioco di specchi, («sic vedebat se multiplicatum et
magnificatum, sicut homo qui videt se in multis speculis») vedendo
se stesso amato dagli altri («videndo enim se esse in corde uniuscuiu-
sque tamquam singulare et universale») come loro capo, «sicut rex et
dominus», si radico ancora di pit nel suo amore perverso®'. D’altro

[...]. Ideo amor sic sibi propter se inherens habet in se maximam obliquitatem
et infimitatem, id est, infimam sui in sua nihilitate inviscerationem et quandam
fluxam et enervatam mollitiamy, cfr. PETRUS IoHANNIS OLIvi, Quaestiones in Ilum
Sententiarum, B. Jansen (ed.), Quaracchi, 1922, I, q. 43, pp. 718-719.

49 PETRUS DE TRABIBUS, Commentum in II Sententiarum librum, ms. Firenze, Bi-
blioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr. D 6. 359, d. 6, f. 9vb: «dicendum est
quod sic non fuit ordo alicuius causalitatis nisi excessus, quia scilicet quis potior
erat, indomitus plus superbivit, quia fortius se amaverit, sed ad dei laudem non se
retulerit».

50 PETRUS IoHANNIS OLIvI, Quaestiones in ITum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Et
autem natura cadentis quod quanto ab altiori gradu et quanto maiori impetu se
prosternit, tanto ceteris paribus habet irretentibilius et velocius ac profundius rue-
re et conteri in fine ruine. Quanto etiam erant Deo immediatores, tanto egebant
plus et immediatius per continuas et immediatas influentias Dei illuminari et regi
et ideo illis subtractis magis habuerunt tenebrescere et frigescere tanquam non
habentes mediatorem per quem restaret eos reaccendi et illuminari»,

51 PETRUS loHANNIS OLIVI, Quaestiones in ITum Sententiarum, q. 43, pp. 719-720:
«primus angelus facilior fuit ad se ipsum amandum in tota universitate angelorum
et omnium creatorum sibi subiecta quam sumendo se sine illis, et praecipue quia
in quolibet illorum sentiebat se quasi duplicari. Videndo enim se esse in corde
uniuscuiusque tanquam singulare et universale caput omnium et videndo pote-
statem suam super unumquemgque, sic vedebat se multiplicatum et magnificatum,



156 Anna Rodolfi

canto Lucifero era piu visibile agli altri angeli di quanto non lo fos-
se Dio, e dunque anche pit facile da amare e desiderare*. Essi non
vollero dunque separarsi da lui: perché questo significava separarsi
anche dagli altri e inoltre ognuno si sentiva incomparabilmente piti
grande accompagnandosi a lui e godendo della sua gloria riflessa*®.
Se per Olivi il peccato, in senso proprio, € stato quello commesso da
Lucifero, mentre gli altri lo seguirono senza una vera e propria ade-
sione, quasi inconsapevolmente, ¢ vero anche che I'amore di sé era
passato dal primo angelo agli altri, prendendo la forma di una sorta
di narcisismo di gruppo. Desiderando Lucifero, gli angeli desidera-
vano infatti anche se stessi e i loro compagni, stabilendo fra loro un
nexus amotis, un legame, che li porto a formare una vera unione e un
gruppo compatto come se fosse un unico corpo — dice Olivi — «unum
corpus ex capite et membris compactum»>.

Olivi pensa dunque ad una sorta di gradazione o scala del desi-
derio, da attivo a passivo, da disinteressato (e virtuoso) a egoistico
(e peccaminoso). Il desiderio disinteressato degli angeli buoni che
amarono Dio. Il desiderio superbo di Lucifero che amo innanzitutto
se stesso aspirando ad essere come Dio e convertendo il desiderio in
peccato. 11 desiderio gregario degli angeli neri che amarono sé stessi
e Lucifero, formarono con lui un corpo compatto, e con lui caddero.

Olivi non lo fa, ma se scendessimo ancora in questa scala, non
sarebbe forse impossibile arrivare a definire anche il caso degli angeli
“imbelli”. In loro, la debolezza del volere fu massima (I’enervata molli-

sicut homo qui videt se simul in multis speculis [...] sicut rex vel dominus, quando
aspicit omnes divitias et possessiones suas et omnia desiderabilia sua».

52 PETRUS IOHANNIS OLIVI, Quaestiones in ITum Sententiarum, q. 43, p. 718: «ordo
istius amoris non potest ad plenum videri absque visione sui principalis obiecti in quo
figitur et ad quod totus refertur, idcirco ordo rectitudinis virtualis eorum ad Deum
non fuit eis ita plene visibilis sicut erat ordo et habitudo eorum mere naturalis».

53 PEeTRUS loHANNIS OLIVI, Quaestiones in Ilum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Quia
etiam uniuscuiusque incomparabiliter sentiebat se ipsum esse maiorem ut sumptum
cum illo et in illo quam ut sumptum sine illo, et precipue quia separari ab illo, prout
quanto erat caput omnium, erat quodam modo separari an omibus sibi subiectis».

54 PETRUS IoHANNIS OLIvI, Quaestiones in Ilum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Et
attende quod ea ratione qua per nexum amoris erant unum illi in illius gloria quasi
in sua superbiebant et gloriabantur et etiam in gloria omnium consociorum, quia
totum erat unum corpus ex capite et membris compactumy.



Gli angeli neri 157

tia segnalata da Nardi in Olivi) e, proprio per questo, il loro desiderio
non riusci ad assumere come oggetto qualcosa di piu alto di sé (non
Dio, ma nemmeno Lucifero). Al loro amore di sé non rimase dun-
que altro che rivolgersi (“inviscerarsi” per dirla con Olivi*®) al proprio
gruppo, il “cattivo coro”, un gruppo di fatto senza capo (perché non
davvero eletto), la cui unica caratteristica fu di fare “parte a sé” («non
furon ribelli / né fur fedeli a Dio, ma per sé fuoro», Inf. I1I, 39).

Gli angeli di questo gruppo, nella loro non scelta, cio¢ nell’ab-
dicare di fatto alla propria razionalita e capacita di discernimento,
sono quelli che hanno mancato di personalita. Questo potrebbe es-
sere il senso delle parole di Nardi quando, in riferimento agli angeli
imbelli del Vestibolo, osserva: «Dante sente che la creatura intelli-
gente vale per quel tanto che agisce e osa, come si ricava, tra I'altro,
dall’esortazione di Ulisse ai suoi compagni (Inf. XXVI, 112-120) e da
alcuni discorsi di Virgilio a Dante (Inf. II, 45-48 e Inf. XXIV, 46-55)»°.

Dal lato opposto degli angeli ignavi dunque — secondo Nardi
— si trovano, per Dante, Virgilio e soprattutto Ulisse, cioe il mo-
dello dell’anti-ignavo per eccellenza, colui che invece non esita a
scegliere e agire, anche a rischio di andare, come sappiamo, oltre i
propri limiti e precipitare. Rimanendo passivi di fronte alla scelta,
gli angeli “imbelli” hanno invece peccato per omissione, perché si
sono privati di uno dei caratteri essenziali della loro propria natura
di creatura razionale, quell’attributo della personalitas” che, insie-
me alla deiformitas, la perspicacitas e la simplicitas dell’angelologia
dionisiana, era stato al centro anche della riflessione di Riccardo

55 Cfr. supra, n. 46.

56 Cfr. NaRrDI, Gli angeli che non furon ribelli, né fur fedeli a Dio, p. 347.

57 La nozione di persona viene applicata all’angelo da Agostino che, nel De Tri-
nitate, IV, 20, 30 (CCSL 50, 201s) e da Severino Boezio, cfr. BoerH1us, Contra Eutychen
et Nestorium, III, ed. H.E. Stewart - K. Rand, Harward Universitiy Press 1953, p. 84:
«Hominis dicimus esse personam, dicimus Dei, dicimus angeli», cfr. B. WALD, Ratio-
nalis naturae individua substantia. Aristoteles, Boethius und der Begriff der Person im Mit-
telalter, in J.A. AERTSEN, A. SPEER (Hrsg.), Individuum und Individualitit im Mittelalter,
Pp. 371-388. La rilevanza della nozione di persona e dell’attributo della personalitas
nell’ontologia angelica ¢ recuperata ancora nel secolo XIII ad esempio da Alberto
Magno, fonte pitl vicina a Dante, quando si occupa dell'individuazione angelica, cfr.
A. RopoLky, Individuazione e individualita dell’angelo in Alberto Magno, «Studia graeco-
arabica» 14 (2024), pp. 735-754.



158 Anna Rodolfi

di S. Vittore messo da Dante in Pd. X, 131-132 («fu pitt che viro»)®,
attributo che gli angeli possiedono statutariamente, per analogia
con Dio e I'uomo, e senza il quale nessuna azione di governo o
missione provvidenziale risulta possibile.

58 Par. X, 130-132: «Vedi oltre flammeggiar I'ardente spiro / d’Isidoro, di Beda e
di Riccardo, / che a considerar fu piti che viro». Sulla centralita di Riccardo di S. Vittore
come fonte per Dante nella Commedia, in particolare per quanto riguarda il tema
della possibilita visione di Dio, cfr. M. Mocan, L’Arca della mente. Riccardo di San Vittore
nella Commedia di Dante, Olschki, Firenze 2012; per quanto riguarda invece i riferimenti
nell’Epistola a Cangrande, cfr. L. AzzeTTA, «Ad intelligenza della presente Comedia.. .». I pri-
mi esegeti di fronte al «poema sacro», in M. PETOLETTI (a cura di), Dante e la sua ereditd a
Ravenna nel Trecento, Longo, Ravenna 2015, pp. 87-114: 102-104.



“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/97912218226019

pp. 159-215 (dicembre 2025)

Dante e il dibattito medievale
sulla geomanzia®

ALESSANDRO Pa1.AZZz0™

Nel ricco panorama di studi sulla cultura di Dante, una sezione non
irrilevante e in continua crescita ¢ costituita dalle pubblicazioni sulla
scienza delle stelle, sui sogni divinatori e sulle arti della divinazione’.

" Pubblicazione finanziata dall’'Unione europea - Next Generation EU, Missio-
ne 4 Componente 2 - CUP E53D23018670001, nell'ambito del bando PRIN 2022
PNRR, progetto “Social, Political, and Religious Prognostication and its Roots:
Philosophical Strategies for Coping with Uncertainties and Planning the Future”
(P2022BMJ5A). Voglio esprimere il mio ringraziamento a Stefano Pelizzari per
avermi suggerito alcune pertinenti integrazioni bibliografiche.

™ Universita degli Studi di Trento.

1 Cfr, ad esempio, R. Kay, Dante’s Christian Astrology, University of Pennsylvania
Press, Philadelphia 1994; A. CornisH, Reading Dante’s Stars, Yale University Press, New
Haven - London 2000; S.A. GILSON, Medieval Magical Lore and Dante’s “Commedia”: Div-
ination and Demonic Agency, «Dante Studies» 119 (2001), pp. 27-66; P. I1zz1, La scienza
astrologica nella commedia tra enigma e parlar «elato», «Dante. Rivista internazionale di
studi su Dante Alighieri» 10 (2013), pp. 59-75; A. FERRARI, D. PIROVANO, Dante e le stel-
le, Salerno Editrice, Roma 2015; M. PasTore StoccHy, Il giorno natale di Dante, «Studi
danteschi» 82 (2017), pp. 1-16; B. Huss, M. Tavont (a cura di), Dante e la dimensione
visionaria tra medioevo e prima etd moderna, Longo Editore, Ravenna 2019; Forum: Dante
and Cosmology, coordinated by TH.J. CACHEY Jr., A. PEGORETTI, C. SBORDONI, «Dante
Studies» 140 (2022), pp. 135-235; A.G. CHISENA, Le “prime” stelle di Dante: astronomia e
astrologia fra Vita Nova e Convivio, Longo Editore, Ravenna 2024; M. Tavont, Where Do
Visions That Do Not Come from Sight Come from?, in C. PANTI, M. PIccOLINO (eds.), Dante’s
Visions. Crossing Sights on Natural Philosophy, Theory of Vision, and Medicine in the Divine
Comedy and Beyond, Routledge, London 2025, ch. 5. Impossibile dar conto, per quanto
sinteticamente, della storiografia recente sull’astrologia e sulla divinazione nel Medio-
evo, per cui mi limito a evocare E. GARIN, Lo zodiaco della vita. La polemica sull’astrologia
dal Trecento al Cinquecento, Laterza, Roma - Bari 2007 (1° ed. 1976), che ¢ un affresco sui
principali dibattiti tardo-medievali su questioni astrologiche, divinatorie e magiche e
che presenta anche acute riflessioni sulla tecnica geomantica (pp. 39-42).

159



160 Alessandro Palazzo

L'interesse ¢ pienamente giustificato dall'importanza che Dante at-
tribuisce alla astrologia, che nel Convivio ¢ considerata la scienza pit
alta (Cv. I1, xiii, 30), e dal rilievo che i concetti e i temi dell’astrologia
e della divinazione hanno nella produzione del Poeta, e nella Com-
media in particolare (si pensi a Inf. XX, Purg. XVI, 67-84, Par. VIII,
91-148 e, piu in generale, al ruolo strutturale dei sette pianeti nel
Paradiso). La profondita delle conoscenze di Dante in questi ambiti
del sapere, inoltre, ha stimolato ricerche sulle fonti del Poeta e sui
contesti culturali nei quali ¢ maturata la sua erudizione scientifica®.
In questo quadro vivace di ricerche ¢ rimasta finora sostanzialmente
in ombra la geomanzia, una forma di sapere previsivo di carattere
operativo nata nel mondo arabo — probabilmente in Nord Africa—e
diffusasi poi in Occidente, la quale fu al centro di un dibattito dotto
nel tardo Medioevo e nella prima Modernita’. Malgrado le critiche
di contenuto epistemologico, morale e teologico sollevate da vari
autori medievali e alcune condanne dottrinali di cui fu fatta ogget-
to*, la tecnica geomantica sembra aver goduto di grande rilevanza
sociale, come testimonia I’ampia circolazione dei testi geomantici®:

2 Cfr, e.g., B. Naroy, Dante e la cultura medievale, nuova ed. a cura di P. Mazzanti-
ni, Laterza, Roma - Bari 1983; P. BOYDE, V. Russo (a cura di), Dante ¢ la scienza, Longo
Editore, Ravenna 1995; G. STABILE, Bartolomeo da Parma e astronomia di Dante, in Ip.,
Dante e la filosofia della natura. Percezioni, linguaggi, cosmologie, SISMEL~ Edizioni del
Galluzzo, Firenze 2007 (Micrologus’ Library, 20), pp. 195-218; A. PEGORETTI, Filoso-
fanti, Le Tre Corone» 2 (2015), pp. 11-70; A. TABARRONI, Ambienti culturali prossimi a
Dante nell’esilio: lo Studio bolognese, in E. Marato, A. MazzuccHi (a cura di), Dante fra
il settecentocinquantenario della nascita (2015) e il settecentenario della morte (2021). Atti
delle Celebrazioni in Senato, del Forum e del Convegno internazionale di Roma:
maggio-ottobre 2015, Salerno Editrice, Roma 2016, t. 1, pp. 327-348.

3 A. Parazzo, Dibattiti filosofici e scientifici sulla geomanzia nel medioevo latino,
«Trans/From/acdo» 42 (2019), pp. 31-56; ID., The Geomantic Constellation in the Late
Middle Ages. Sources, Debates and Social Contexts, relazione tenuta il 12.09.2024 du-
rante la 44. Kolner Mediaevistentagung, 9.-13. September 2024.

4 A. Parazzo, L’Estimaverunt Indi e la condanna del 1277, in A. PaLazzo, 1.
ZAVATTERO (eds.), Geomancy and Other Forms of Divination, SISMEL - Edizioni del
Galluzzo, Firenze 2017 (Micrologus Library, 87), pp. 167-221.

5 TH. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire: la géomantie dans
I’Occident médiéval, Librairie Droz - Librarie H. Champion, Genéve - Paris 1980; A.
PaLAzzo, Origin, Development and Decline of the Western Geomantic Tradition, <Docu-
menti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 31 (2020), pp. 417-441.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 161

dato che esperti in geomanzia erano abitualmente consultati da so-
vrani e da dignitari religiosi su svariate materie (belliche, dinastiche,
mediche, ecc.), questa arte divinatoria gioco anche un ruolo nella
formazione delle decisioni politiche e delle strategie di governo®.
Varie testimonianze letterarie, infine, confermano la centralita del-
la geomanzia nella cultura tardo-medievale e rinascimentale, e tra
queste anche i primi versi di Purg. XIX.

Il canto si apre con un riferimento ai “geomanti” e con l'allu-
sione alla “Maggior Fortuna”, una delle sedici figure geomantiche.

Ne 'ora che non puo 1 calor diurno
intepidar pit ‘1 freddo de la luna,

vinto da terra, e talor da Saturno

— quando i geomanti lor Maggior Fortuna
veggiono in orfente, innanzi a 'alba,
surger per via che poco le sta bruna —

Gia i commentatori medievali si erano preoccupati di determi-
nare il senso esatto dell’espressione “Maggior Fortuna”. Alcuni tra
loro avevano tratto spunto dai versi danteschi per delineare le linee
fondamentali della tecnica geomantica e illustrarne i presupposti
teorici. Il significato di questi primi sei versi ha continuato, e conti-
nua tuttora, ad affaticare gli interpreti di Dante, interessati soprat-
tutto a capire il nesso tra I'inizio del canto e il sogno della femmina
balba, narrato immediatamente dopo nel corso del XIX canto.

Complice pero il fatto che I'allusione alla geomanzia in Purg.
XIX, 4-6 sia I'unica nell’intero corpus dantesco, il rapporto tra Dante
e questa tecnica divinatoria non ¢ stato oggetto di indagine speci-
fica da parte di alcun dantista, nemmeno di quelli pit interessati
a ricostruire la cultura e la formazione scientifica del Poeta. Per
trovare uno studio ad hoc, dobbiamo consultare un recente articolo
di Erwan Dianteill, il quale, radicalizzando una linea ermeneutica
che era stata gia avviata da Thérése Charmasson e facendo leva
sui trattati geomantici di Bartolomeo di Parma, scorge nei versi di

6 U. Lupwig, Hellsichtige Entscheidungen. Kurfiist August von Sachsen (1526-1586)
und die Geomantie als Strategie im politischen Alltagsgeschdft, «Archiv fir Kulturge-
schichte» 97 (2015), pp. 109-127.



162 Alessandro Palazzo

Purg. XIX allusioni non solo a “Maggior Fortuna”, ma a varie altre
immagini geomantiche’.

Nelle pagine che seguono intendo chiarire il senso esatto dei
versi danteschi. I secondo obiettivo di questo contributo, stretta-
mente correlato al primo, & quello di accertare il significato stori-
co-culturale delle due terzine. Tale obiettivo si articola in una serie
di questioni piu specifiche: cio¢, se Dante si prefigga semplicemen-
te di rendere un generico omaggio a un fenomeno ai suoi tempi
molto diffuso sul piano sociale ed estremamente rilevante dal pun-
to di vista culturale o se, invece, i suoi versi possano essere inter-
pretati come una spia di una questione di pitt ampia portata; quale
relazione intercorra tra I'evocazione dei geomanti e della “Maggior
Fortuna” con il sogno della femmina balba; infine, se agli occhi di
Dante la geomanzia abbia un carattere positivo e quindi uno statu-
to peculiare rispetto alle altre forme di divinazione, o se invece an-
ch’essa sia coinvolta nella condanna pronunciata contro i divinatori
e i maghi dannati nella quarta bolgia infernale.

Mi pare importante sottolineare che I’analisi dei versi danteschi
e delle loro implicazioni dottrinali e culturali verra condotta sullo
sfondo della letteratura geomantica e alla luce dei commenti dei
primi esegeti di Dante. Sono infatti persuaso che le fonti tardo-me-
dievali, piu di qualsivoglia ipotesi contemporanea, per quanto bril-
lante, costituiscano la via pit sicura e affidabile per decifrare il rife-
rimento dantesco alla geomanzia. Il rischio di sovrapporre ai versi
della Commedia significati dettati dai programmi ideologici dei pri-
mi commentatori ed estranei all'intenzione del Poeta ¢é reale, ma,
almeno in questo caso, € neutralizzato dalla sostanziale uniformita
di vedute dei primi commentatori sulla geomanzia. A partire dalla
esatta interpretazione di Purg. XIX, 1-6 sara anche possibile inqua-

7 E. DianteILL, Virgil the Geomancer. A new Reading of the XIXth canto of Purga-
torio from Dante’s Commedia, «International Journal of Divination and Prognostica-
tion» 6 (2025), in corso di stampa. Secondo lo studioso francese, Dante costruirebbe
un vero e proprio tema geomantico che servirebbe da canovaccio della vicenda nar-
rata in Purg. XIX (dal sogno della femmina balba all'incontro con Papa Adriano V e
gli avari). La geomanzia sarebbe stata usata da Dante come un dispositivo diegetico
che, a parere di Dianteill, puo essere pertanto legittimamente impiegato dagli in-
terpreti della Commedia come modello ermeneutico del Canto XIX del Purgatorio.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 163

drare la posizione di Dante rispetto alla geomanzia all'interno del
dibattito filosofico-scientifico che fiori intorno alla tecnica geoman-
tica e ai suoi presupposti teorici nel Tardo Medioevo.

1. Il contesto delle allusioni geomantiche: Purgatorio XIX

Alla fine del canto XVIII, Dante si era addormentato, mentre rimu-
ginava sui pensieri che erano scaturiti dopo che si erano allontanate
le ombre degli accidiosi (Purg. XVIIL, 139-145). Le prime due terzine
di Purg. XIX preludono al sogno di Dante, la cui narrazione occupa
la prima meta del canto (Purg. XIX, 7-63). A Dante appare una donna
balbuziente (“femmina balba”) e deforme che lo sguardo del Poeta
trasforma in una sirena ammaliatrice. Dopo che la maliarda ha rivol-
to la sua parola incantatrice a Dante, un altro personaggio femmini-
le, la “donna santa e presta”, fa la sua comparsa e sollecita Virgilio a
strappare le vesti della sirena mettendone a nudo il ventre. L’odore
nauseabondo che si sprigiona risveglia Dante, che trova al suo fian-
co Virgilio, pronto a chiarirgli il significato del sogno. La seconda
meta del canto XIX presenta invece tutt’altra scena: nel contesto del-
la quinta cornice, nella quale gli avari sono condannati a espiare il
loro peccato, Dante incontra il papa Adriano V® (Purg. XIX, 70-145).

Il sogno, € stato notato, fa parte di un “trittico” di tre sogni pur-
gatoriali veritieri, caratterizzati da simmetrie®. Dislocati a cadenza

8 Su questo papa e il possibile equivoco con Adriano IV, cfr. N. MarceLLy, Il
rebus delle fonti dantesche: il caso di Adriano V («Purg.» XIX 88-126), in T. b1 CARPEGNA
Farconieri, A. Corsaro (a cura di), Dante fra storia, poesia e dottrina. Saggi per il
settimo centenario, SISMEL - Edizioni il Galluzzo, Firenze 2023, pp. 137-151.

o E Tarteo, Il trittico dei sogni veritieri e il sistema dell’avarizia (Pg XIX), in Ib.,
Simmetrie dantesche, Palomar, Bari 2001, pp. 153-171. Secondo G. Muresy, Il richiamo
dell’antica strega («Purgatorio», XIX), «La rassegna della letteratura italiana» 100/1
serie VIII (1996), pp. 5-38: 7, nel corso della seconda notte in Purgatorio Dante
avrebbe due sogni: mentre alla fine di Purg. XVIII alluderebbe al primo per ragioni
di simmetria strutturale, quello della femmina balba, dettagliatamente descritto e
interpretato in Purg. XIX, sarebbe di carattere allegorico e diverso dagli altri due
noti sogni purgatoriali in prossimita dell’alba. Gia Francesco da Buti aveva distinto
tra due “parti” nel sogno: la prima nascerebbe dai pensieri della sera precedente e
sarebbe definita, secondo una terminologia macrobiana, insogno, la seconda am-



164 Alessandro Palazzo

novenaria nei canti IX, XVIII-XIX, e XXVII, oltre ad avere la funzio-
ne di scandire la struttura della cantica, i tre sogni hanno luogo in
prossimita dell’alba dopo le tre notti trascorse da Dante nel Purga-
torio e anticipano allegoricamente vicende del giorno successivo
che vedono protagoniste figure femminili: in particolare, nel primo
I'aquila dalle penne d’oro che rapisce Dante, portandolo fino alla
sfera del fuoco, rappresenta Lucia che trasporta il poeta addor-
mentato alla porta del Purgatorio (Putg. IX, 1-69); il secondo, come
detto, ¢ la visione della donna balba-sirena e segna I'ingresso nella
sezione del Purgatorio riservata agli avari e ai prodighi; nell'ultimo
sogno, Dante vede Lia (Purg. XXVII, 91-120), simbolo di vita attiva,
mentre coglie fiori e se ne fa una ghirlanda, una visione che prefigu-
ra il raggiungimento della felicita terrena da parte di Dante ormai
giunto all'ingresso del Paradiso Terrestre. Tutti e tre i sogni sono
introdotti da perifrasi astronomico-astrologiche e, come detto, si
verificano verso 1'alba a garanzia della loro veridicita™.

bigua e allegorica, sarebbe il sogno della femmina balba: cfr. Commento di Francesco
da Buti sopra la Divina Comedia di Dante Allighieri, C. Giannini (ed.), Nistri, Pisa 1858-
1862, 3 voll. (Rist. anast. Pisa 1989), vol. 2, Purg. XIX, 1-15, pp. 443-444: «Mi venne in
sogno; cioé a me Dante; e dice studiosamente, a denotare quale specie fu di sogni
in sogno: impero che sogno ¢, come dice Macrobio, quando si vede confusamente
quello, che poi chiaramente si cognosce; ma non inanti che avvegna; et insomnio
si chiama quello che I'omo chiaramente vede; ma addiviene, perché n’a avuto pen-
sieri inanti. E pero si potrebbe dire che insogno fusse una parte e non due, e che
I'autore chiami questo insogno, perché prima n’ebbe pensamento, come appare
di sopra, e puosi intendere che siano due parti; la quale cosa ¢ piu vera, volendo
dire che questo fusse sogno, perche chiaramente non mostrava lo sogno quello che
significava; e descrive lo sogno suo, dicendo: una femina balba [...J».

10 Sui tre sogni, si veda almeno N. BuserTo, Il sonno, i sogni e le visioni, «Giornale
dantesco» 13 (1905), pp. 142-155 (esamina i luoghi danteschi alla luce dei testi di
Alberto Magno sul sonno e sui sogni); C. SPERONI, Dante’s Prophetic Morning-Dreams,
«Studies in Philology» 45 (1948), pp. 50-59; R. STELLA, L'expression symbolique dans
les trois réves du Purgatoire de Dante (Purg. IX, XIX, XXVII), «Revue des études italien-
nes» 25 (1979), pp. 124-144. M.A. BaSILE, “Al mattin del ver si sogna”: i sogni di Dante
nelle albe del Purgatorio, «Dante. Rivista internazionale di studi su Dante Alighieri»
3 (2006), pp. 41-68. V. VATURI, Lectura Dantis. Il canto XIX del Purgatorio letto da Vit-
torio Vaturi nella «Casa di Dante» in Roma, Sansoni, Firenze 1931, pp. 11, 51, n. 18,
sottolinea la specificita del secondo sogno, che ¢ allegorico, rispetto agli altri due,
che rappresentano direttamente e integralmente il fatto di cui sono presagio e per
questo sono detti teorematici, una distinzione concettuale evidentemente tratta dal-



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 165

Inutile dire che sono stati fatti innumerevoli tentativi di stabilire I'i-
dentita dei protagonisti (la femmina balba-sirena e la “donna santa e
presta”) e di intendere il senso complessivo del secondo sogno. A ripro-
va dell'interesse esegetico bastera osservare che la Bibliografia dantesca
internazionale della Societa Dantesca Italiana registra sotto la voce “fem-
mina balba” 71 pubblicazioni®, ma si tratta di una stima per difetto. La
sagacia degli interpreti ha partorito una varieta di soluzioni che, con
motivazioni pitt 0o meno persuasive, hanno fatto della femmina balba-si-
rena una rappresentazione allegorica del fascino dei beni mondani®,

la classificazione macrobiana dei tipi di sogni nel Commento al Sogno di Scipione. Per
G. Mazzorta, Dante’s Vision and the Circle of Knowledge, Princeton University Press,
Princeton 1993, pp. 135-153: 14I-142, 150, il sogno della femmina balba-sirena svela
l'attrazione che su Dante esercita la morte, la tentazione di essere inghiottito nei
gorghi dell'instabile mondo dei fantasmi dell'immaginazione. P. BOYDE, Perception
and Passion in Dante’s “Comedy”, Cambridge University Press, Cambridge 1993, pp.
119-139: 127, 130, considera il secondo sogno purgatoriale il piti apertamente allego-
rico della Commedia, vedendovi anche un esempio di somnium animale, caratterizzato
dal fatto che al sognatore si ripresentano le cose alle quali in veglia aveva dedicato
le sue riflessioni e le sue preoccupazioni. L'idea che i tre sogni purgatoriali — non
solo quello della femmina balba — oltre ad avere uno statuto profetico, rielaborino
il materiale psichico del sognatore Dante, ¢ condivisa da altri studiosi: G.P. NORTON,
Retrospection and Prefiguration in the Dreams of Purgatorio, «Italica» 47/4 (1970), pp.
351-365: 363, sostiene che «they are extensions of both retrospective and prefigurati-
ve realities: they are contingent upon the psychic state of the Poet —a state of tension
and anxious preoccupation provoked by the obstacles which lie between him and
his goal»; Z.G. Baraxski, Dante’s Three Reflective Dreams, «Quaderni d’italianistica»
10 (1989), pp. 213-236, ritiene che il carattere profetico non debba essere applicato
loro in modo meccanico ed esclusivo (pp. 226-228), perché «rather than glimpses
of the future, they are sophisticated signs of the pilgrim’s emotional, intellectual,
and spiritual condition at the moments when they occur» (p. 220). Il sogno della
femmina balba, in particolare, metterebbe insieme, in forma confusa, elementi della
precedente lucida esposizione di Virgilio circa la funzione dell’amore negli essere
umani (pp. 215-216). Anche per STELLA, L'expression symbolique, pp. 140-142, questi
sogni rifletterebbero preoccupazioni di Dante.

11 <https://dantesca.ntc.it/ dnt-fo-catalog/ pages/material-search jst> (data
di accesso: 3.11.25).

12 Cfr, e.g., La Divina Commedia di Dante Alighieri commentata da M. PORENA,
Zanichelli, Bologna 1981, Purg. XIX, ad loc.; G. BRUNETTI, Canto XIX. Tra sogno e vi-
sione: femmine, sirene e donne gentili, in E. MavLaTo, A. MazzuccHi (a cura di), Lectura
Dantis Romana. Cento canti per cento anni. II. Purgatorio. 2. Canti XVIII-XXXIII, Saler-
no Editrice, Roma 2014, pp. 561-582: 571-572; T. Kay, Dante’s Cavalcantian Relapse:



166 Alessandro Palazzo

della concupiscenza®, dei peccati di incontinenza espiati nei 3 gironi
successivi, della lussuria in particolare™, delle deviazioni amorose-in-
tellettuali risalenti a fasi precedenti della attivita poetica di Dante’,

The “Pargoletta” Sequence and the Commedia, «Dante Studies» 131 (2013), pp. 73-97:
80-82, parla di “the true nature of immoderate worldly desires”.

13 Cfr, e.g., G. Fasris, Il secondo sogno di Dante nel “Purgatorio”, «Il giornale
dantesco» 26 (1923), pp. 97-109: 97; V. CAPELLI, Letture dantesche tenute nella pieve di
Polenta e nella basilica di S. Mercuriale in Forli (1996-2005), Marietti, Genova - Milano
2006, p. 170.

14 Cfr, e.g., G. PAPARELLI, La «femmina balba» e la «donna santa e presta» nel XIX
del Purgatorio, in Ip., Ideologia e poesia di Dante, Olschki, Firenze 1975, pp. 201-
221, per il quale pero sono legittime anche le identificazioni della femmina balba
specificamente con l'avarizia o con la cupidigia (p. 204); R. BRAGANTINI, Memotia di
cenere: sul canto XIX del Purgatorio, in Ip., Ingressi laterali al Trecento Maggiore: Dante
Petrarca Boccaccio, Liguori Editore, Napoli 2012, pp. 17-29: 19. Che la femmina bal-
ba sia un’allegoria della avarizia ¢ tesi proposta originariamente da Iacomo della
Lana: cfr. Iacomo pELLA LaNa, Commento alla ‘Commedia’, M. Volpi (a cura di), con
la collaborazione di A. TERrzI, 4 voll., Salerno Editrice, Roma 2009 (Edizione nazio-
nale dei commenti danteschi, 3), vol. 2, Purg. XIX, proemio, p. 1308.

15 N. ToNELLL, Dolce sirena e femmina balba: figure femminili nel Purgatorio,
«Cahier d’études italiennes» 33 (2021) («Personaggi femminili e categoria di gene-
re nella Commedia dantesca») (<https://dx.doi.org/ 10.4000/cei.9760> — consul-
tato il 3.11.25). In generale, alcuni contributi storiografici evidenziano il carattere
erotico-sessuale del sogno della “femmina balba”, mettendolo in relazione con la
trattazione sull’amore e sul libero arbitrio di Purg. XVIII: cfr., e.g., O. BriGaNDi, La
liberta e le immagini: una drammaturgia a stazioni per il controllo dell’amore. Lettura di
Purgatorio XVIII-XIX, <cACME» 67/1 (2014), pp. 133-163.

16 EI. CALDARONE, Tre fasi poetiche della vita di Dante nei tre sogni del ‘Purgato-
rio’, «Esperienze letterarie» 20/3 (1995), pp. 29-46: 35-42; M. PICONE, Canto XIX,
in G. GUNTERT, M. PICONE (a cura di), Lectura Dantis Turicensis. Purgatorio, Cesati
Editore, Firenze 2001, pp. 287-306: 294; D. BowE, Dante e la «serena»: lettura sbaglia-

a, “performance” fallita, in G. LEpDA, F. ZANINI (a cura di), AlmaDante. Seminario
dantesco 2013, Edizioni Aspasia, Bologna 2015, pp. 185-197: 194-197; P. L1a, Poetica
dell’amore e conversione. Considerazioni teologiche sulla lingua della Commedia di Dan-
te, Olschki, Firenze 2015, pp. 161-169. Secondo Tateo, Il trittico dei sogni veritieri,
pp. 157-158, tramite il sogno della femmina balba Dante alluderebbe alla lirica,
cioe al “pericolo dell’abbellimento, della trasfigurazione poetica del piacere”. E
Russo, Stasis and Carnal Song: Dante’s Medusa and the Siren, Bibliotheca Dantesca.
Journal of Dante Studies» 1 (2018), pp. 96-107, associa la femmina balba-sirena a
Medusa evocata in Inf. IX come due emblemi di una musica sensuale e seduttiva
che ostacola il progresso di Dante nel suo viaggio spirituale, la stessa musica che
aveva preso corpo nelle rime petrose.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 167

della donna gentile della Vita Nuova e della donna-filosofia del Convi-
vio”7, di Eva™. Nel tentativo di rendere ragione del riferimento al canto
ammaliatore della Sirena e ad Ulisse (Purg. XIX, 19-24), un riferimento
che appare incongruo perché non si lascia conciliare facilmente con il
naufragio descritto nel XXVI (85-142) canto dell'Inferno, si ¢ identifica-
ta la femmina balba anche con Circe® e con Calipso®. Molte ipotesi
sono state fatte anche circa la fonte o le fonti che avrebbero stimolato
la fantasia di Dante nel concepire I'inquietante femmina balba-sirena®'.

17 J.A. MazzEgo, A Note on the Sirens (Purgatorio XIX), «Studies in Philology» 55
(1958), pp- 457-463.

18 G. Sasso, Un sogno di Dante, «La cultura. Rivista di Filosofia Letteratura e
Storia» 45/1 (2007), pp. 5-47. Alle interpretazioni piu tradizionali vanno aggiunte
le letture attualizzanti: ad esempio, A. MazzaRELLA, Il terzo passaggio. Il sogno ini-
ziatico della femmina balba, in Ib., Alla ricerca di Beatrice: il viaggio di Dante e 'uomo
moderno, In/ Out, Milano 1991, pp. 299-304: 300-301, ritiene che il sogno della fem-
mina balba descriva il meccanismo inconscio della proiezione.

19 DANTE ALIGHIERI, Commedia, con il commento di A.M. CHiavAaccI LEONAR-
b1, vol. 2, Purgatorio, Mondadori, Milano 1994, p. 578; R. PiNTO, Circe e la rotta di
Ulisse, «Tenzone» 7 (2006), pp. I11-135.

20 G. PapoaN, La «Serena» dell’Ulisse dantesco («Purg.» XIX 19-24), in Ip., Il pio
Enea, Uempio Ulisse. Tradizione classico e intendimento medievale in Dante, Longo,
Ravenna 1977, pp. 200-204. R. HOLLANDER, Purgatorio XIX: Dante’s Siren/Harpy,
in A.S. BERNARDO, A.L. PELLEGRINI (eds.), Dante, Petrarch, Boccaccio. Studies in the
Italian Trecento In Honor of Charles S. Singleton, Center for Medieval & Early Re-
naissance Studies, State University of New York at Binghamton, Binghamton,
New York 1983 (Medieval and Renaissance Texts and Studies, 22), pp. 77-88, ha
richiamato l'attenzione sulle analogie della sirena dantesca con le Arpie descritte
da Virgilio in Eneide III, 216-218.

21 Per esempio, G. TOFFANIN, La «foetida Aethiopissa» e la «femmina balba» (Purg. C.
XIX vv. 1-33), in I, Sette interpretazioni dantesche, Libreria Scientifica Editrice, Napoli
1947, Pp. 29-34, ha richiamato l'attenzione su un personaggio delle Vitae patrum, cio¢
la “mulier Aethiopissa”, fetida e tentatrice; G. PAPARELLI, Questioni dantesche, Libreria
Scientifica Editrice, Napoli 1967, pp. 181-213: 184-185, n. 3, ha indicato un passo delle
Omelie di Gregorio di Nissa; P. CHERCHI, Per la “femmina balba”, «Quaderni d'italiani-
stica» 6/2 (1985), pp. 228-232, ha suggerito come possibile fonte un brano del Lilium
medicinae di Bernardo Gordonio; PIcoNE, Canto XIX, pp. 303-304 € P. P1zzIMENTO, La
vetula e la ‘balba’: Uagone della metamorfosi tra Dante e la traditio ovidiana, Kepos» 1/2
(2018), pp. 171-183: 176-179, propongono un’identificazione tra la femmina balba e
la vecchia del De vetula pseudo-ovidiano; M.P. TassoNE, La mitologia classica in Dante,
Aracne, Roma 2023, pp. 181-216: 200-203, segnala un’esegesi che richiama I'episodio
della femmina balba in una predica di Onorio di Autun, senza perd implicare un nesso



168 Alessandro Palazzo

Altrettanto ricco ¢ il ventaglio di proposte sulla “donna santa e presta”,
in cui si € visto un simbolo della ragione* e della filosofia**, della vir-
t*, della temperanza®, della giustizia®, della carita o di Maria”, della
teologia o di Beatrice®, di Lucia®, di Matelda®, della grazia*', della co-
scienza di Dante®.

di sicura intertestualitd; A. SOro, Dante innanzi alle illusioni, «Le Tre Corone» 1 (2014),
Pp. 71-82, azzarda un’identificazione della femmina balba con la Babilonia biblica sulla
base di alcuni passi testamentari e patristici. Tra le altre proposte figurano il libro dei
Proverbi (7), il De finibus di Cicerone, il De consolatione philosophiae di Boezio, una visio-
ne di Ildegarda contenuta nel Liber Scivias e persino Convivio IV, 12 0 I, x, 12.

22 Iacomo DELLA LaNA, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, proemio, p. 1308.

23 BasiLE, “Al mattin del ver si sogna”, p. 52.

24 TatEo, Il trittico dei sogni veritieri, pp. 159-161. M. MaRT1, Il canto XIX del
Purgatorio, Societa Editrice Internazionale, Torino 1962, p. 14, parla pit generi-
camente di «vita attiva [...] nell’esercizio continuo e costante delle virtti morali».

25 N. ZINGARELLL, La vita, i tempi e le opere di Dante, Vallardi, Milano 1931, vol.
2, 1097.

26 PAPARELLI, La «femmina balba» e la «donna santa e presta», pp. 216-219.

27 F Torraca, Commento alla ‘Divina Commedia’, V. Marucci (a cura di), Saler-
no Editrice, Roma 2008 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 68), t. 2, pp.
867-868, ad. loc.; I. CaSTIGLIA, Su la “femmina balba” e la “dolce serena” del canto XIX del
“Purgatorio”, «Sinestesieonline» 18, anno V (2016): <https:/ /sinestesieonline.it/ wp-
content/uploads/2018/03/dicembre2016-02.pdf> (pagina consultata il 3.11.25).

28 Cfr., eg., FaBris, Il secondo sogho di Dante nel “Purgatorio”, p. 99; DANTE
ALIGHIERI, La Divina Commedia, commentata da A. MOMIGLIANO, Sansoni, Firenze
1957, p. 421, ad loc.; L. ToNEeLLl, Il canto XIX del Purgatorio, in G. Getto (a cura di),
Letture dantesche. Volume 2. Purgatorio, Sansoni, Firenze 1964, pp. 1049-1068: 1053-
1054; HOLLANDER, Purgatorio XIX: Dante’s Siren/Harpy, pp. 79-80; PICONE, Canto
XIX, pp. 295-296; L. PERTILE, Il cigho e la sirena (canti XIX-XX), in B. QuaDRrIO (a cura
di), Esperimenti danteschi, II. Purgatorio, Marietti, Genova - Milano 2010, pp. 175-
196; BRUNETTI, Canto XIX. Tra sogno e visione, p. 585.

29 DANTE ALIGHIERI, La Divina Commedia commentata da L. PIETROBONO, So-
cieta Editrice Internazionale, Torino 1940 (3* ed.), Purg. XIX, ad loc., p. 247.

30 G. Pascoul, Sotto il velame. Saggio di un’interpretazione generale del poema sa-
cro, Zanichelli, Bologna 1912 (2* ed.), p. 467.

31 M. DE BONFILS TEMPLER, Il Virgilio dantesco e il secondo sogno del Purgatorio (Purg.
XIX), Italica» 59/ 1 (1982), pp. 41-53: 45; MURESU, Il richiamo dell’antica strega, p. 16.

32 E. BODRERO, Il canto XIX del Purgatorio, in Ip., Studi, saggi e elogi, Cedam,
Padova 1941, pp. 275-289: 278-279. Un corposo elenco delle interpretazioni della
“donna santa e presta” proposte dagli esegeti ¢ stilato da D.S. CErvIGNI, «Nel mezzo
del cammin»: Demonic Interference and Divine Intervention in the Second Dream, in Ip.,
Dante’s Poetry of Dreams, Olschki, Firenze 1986, pp. 117-152: 138-139.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 169

2. ’interpretazione magico-demoniaca di Purg. XIX, 1-6

Alcuni interpreti hanno colto nella femmina balba-sirena elementi
magici e demoniaci. Secondo Guglielmo Barucci, questo personag-
gio misterioso e sfuggente va iscritto nella tradizione della fata “me-
lusina” e il sogno si inserisce in un orizzonte demoniaco, rafforzato
dall’ambientazione notturna®*. Per Enrico Rebuffat, la femmina
balba sarebbe un serpente colto da Dante in corso di trasformazio-
ne in una sirena. Proprio come i raggi del sole comunicano energia
letale alle membra intirizzite di un serpente, reso inoffensivo dal
freddo della notte, cosi lo sguardo di Dante trasmette energia cor-
ruttiva alle lusinghe della femmina balba, che puo cosi provocare
la dannazione eterna della sua vittima**. Non ¢ qui necessario insi-
stere sui nessi, le confusioni e le sovrapposizioni, nell'immaginario
medievale, del serpente con il demonio. Dino S. Cervigni vede nel
sogno di Purg. XIX un confronto tra forze demoniache (femmina
balba/sirena) e angeliche (donna santa e presta)®. Nella femmina
balba, Ignazio Baldelli rileva gli stessi elementi caratteristici del can-
to degli indovini (Inf. XX), cioe¢ la presenza demoniaca, un corpo

33 G. Baruccl, “Simile a quel che talvolta si sogna”. I sogni del Purgatorio dante-
sco, Le Lettere, Firenze 2012, pp. 105-176: 144-153, 115. Secondo Barucci, inoltre,
il sogno della femmina balba fonderebbe varie tradizioni culturali, essendo da un
lato una inlusio cristiana (incubo demoniaco) e dall’altro un phantasma (sogno or-
ganico macrobiano soggetto a influssi demonici): si trattarebbe di un incubo pro-
dotto dalla sirena, che, nell'immaginario cristiano, si confonde con la fata-sposa
tentatrice (p. 164).

34 E. REBUFEAT, Nell’ora piu fredda. Un’altra idea della femmina balba (Purg. XIX
1-33), «Rivista di Studi Danteschi» 18/2 (2018), pp. 278-319, sottolinea come le ca-
ratteristiche fisiche di deformita della femina balba (I'obliquita dello sguardo, la
tortuosita del corpo, le mani monche, il colore scialbo [assenza di colore] e la
balbuzie [I'incapacita di parlare a causa dello sviluppo incipiente degli organi di
fonazione umani]) coincidano con tipici tratti somatici ofidici.

35 D.S. CERVIGNI, Demonic and angelic forces in Dante’s second dream, «L’Alighie-
ri. Rassegna bibliografica dantesca» 18 (1977), 29-40. BasiLg, “Al mattin del ver si
sogna”, p. 51, parla di “apparizione demoniaca”, mentre N. YAVNEH, Dante’s “dolce
serena” and the Monstrosity of the Female Body, in K. JEWELL (ed.), Monsters in the
Italian Literary Imagination, Wayne State U.P.,, Detroit 2001, pp. 109-136: 109, si
riferisce alla femmina balba-sirena come ad un “infernal resident showing up in
Purgatory”.



170 Alessandro Palazzo

stravolto, pudende ostentate, a cui si aggiunge la magia rappresen-
tata dai geomanti*®.

I primi sei versi di Purg. XIX definiscono la cornice entro la quale
prende corpo la sinistra visione della femmina balba. Per questa ra-
gione vari interpreti hanno ravvisato nell’ambientazione notturna,
nei riferimenti alla luna e a Saturno e nell’evocazione dei geomanti
altrettante circostanze volte a sottolineare il carattere magico-de-
moniaco della vicenda onirica narrata ai versi 7-63 del canto XIX.

Gia Luigi Tonelli aveva insistito sull'intenzione di Dante di “cre-
are un’atmosfera di magia” attraverso il riferimento alla geoman-
zia, “un’arte magica”, alla quale, Tonelli aggiungeva — ma non si
capisce bene su quali basi — «Dante non credeva [...] o, se ci crede-
va, certamente la considerava, come il Passavanti, nel suo Specchio
di vera penitenza, manifestazione diabolica»?.

A proposito dell’esordio di Purg. XIX, anche Mario Marti aveva
parlato di “magia e sortilegio” e di “favola inverosimile e ossessi-
va”?®. Secondo Margherita De Bonfils Templer, oltre a contribui-
re “a creare un’aura magica”, il riferimento alla geomanzia, cioe
ad un’arte divinatoria basata sugli influssi astrali, si ricollegava al
problema della responsabilita umana e del libero arbitrio sollevato
nei canti XVI-XVIIIL. La studiosa aggiungeva anche che la seconda

36 1. BaLDELLL Il canto XX dell’dnferno», in S. ZENNARO (a cura di), Inferno. Let-
ture degli anni 1973-"76, Bonacci, Roma 1977, pp. 477-493: 488 (cfr. anche Ip., Il segno
del demonio sui maghi e sugli indovini, «L’Alighieri. Rassegna bibliografica dantesca»
17 [1976], pp. 14-26: 23).

37 L. TonEeLLL, Il canto XIX del Purgatorio, pp. 1050-51.

38 M. MarTI, L'unitd poetica del XIX del Purgatorio, in Ip., Studi su Dante, Con-
gedo, Galatina 1984, pp. 119-134: 121. Di magia aveva parlato anche Luigi Pietro-
bono: cfr. DANTE ALIGHIERI, La Divina Commedia, Purg. XIX, ad loc., pp. 244-245:
«[...]sidiverte a determinare quell’ora con immagini e notizie che sanno di magia,
probabilmente per preparar cosi 'apparizione piuttosto misteriosa della “femmi-
na balba” [...]». M. SANTORO, Il canto XIX del «Purgatorio», in Purgatorio. Letture degli
anni 1976-’79, Bonacci Editore, Roma 1981, pp. 417-463: 429, evocava un “clima di
magia” sollecitato dal richiamo alla “Maggior fortuna”, richiamo che suggerisce
pero anche “una segreta allusione ad un felice segno propiziatore”. Secondo G.
PapareLLI, Canto XIX, in Lectura Dantis Scaligera. Purgatorio, Le Monnier, Firenze
1971, pp. 693-760: 702, I'apparizione della femmina balba, “avvolta in un’aura di
magia e di ermetismo”, sarebbe stata preparata dalla doppia perifrasi usata da
Dante per indicare I'ora del sogno.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 171

terzina di Purg. XIX esprimerebbe una valutazione negativa della
geomanzia riecheggiando la critica agostiniana agli astrologi**: che
dai versi di Dante traspaia una critica della geomanzia analoga a
quella agostiniana dell’astrologia mi pare perd una conclusione
perlomeno azzardata.

Emblematica di questa linea esegetica ¢ I'interpretazione di Ba-
rucci, secondo il quale do stesso incipit del canto XIX squaderna
un nuovo sistema di elementi negativi, riconducibili questa volta al
demoniaco e al magico»*. Il momento del sogno sarebbe connota-
to negativamente, gia a partire dalla prima terzina, dall'impotenza,
dal freddo e dalla vecchiaia di Saturno. La negativita del sogno ¢
confermata dall"uso astronomico della luna nel canto XVIII, dal suo
apparire a mezzanotte, dal suo moto retrogrado, dato che la luna
¢ presente piuttosto nell'Inferno*. A confermare la lettura magi-
co-demoniaca del sogno sarebbe anche, e soprattutto, I'ingombran-
te riferimento all’attivita dei geomanti, definita “pratica sospetta,
per di pitt dubbia”; «la stessa menzione dei geomanti potrebbe al
pit comunicare 'esigenza di premunirsi contro un potenziale peri-
colo futuro, anticipando quindi un’insidia che, nel sogno, si prepa-
ra per il viator»**. Sempre secondo Barucci quell’«in oriente» (Purg.

39 DE BoNFILS TEMPLER, Il Virgilio dantesco e il secondo sogno del Purgatorio, pp.
46-47.

40 Baruccy, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 110. Dello stesso autore, cfr.
Erotico e demoniaco nell’incubo della femmina balba, in F. SPERA (a cura di), Novella
fronda. Studi Danteschi, D’Auria Editore, Napoli 2008, pp. 97-120 e Percorsi onirici
nel Purgatorio, in G. BALBIS, V. BOGGIONE (a cura di), Incontri Ingauni. I classici della
letteratura italiana 1 Dante. Atti del convegno, Albenga, 13-14 aprile 2012, Edizioni
del Delfino Moro, Albenga 2013, pp. 77-92.

41 Baruccl, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 111, sostiene che «l rife-
rimento a Saturno [...] serve a definirne, e preannunciarne, la natura di incubo
orroroso». Per cio che concerne la luna, essa, oltreché apportatrice del freddo, ¢
simbolo di femminilita e di magia demoniaca, elementi centrali del canto XIX e
del sogno (p. 115). J. TAMBLING, Dreaming the Siren: Dante and Melancholy, «Forum
for Modern Language Studies» 40/ 1 (2004), pp. 56-69: 62, ricollega il processo di
raffreddamento atmosferico allo stato melanconico del sognatore, alla sua condi-
zione di freddezza, alienazione e impotenza.

42 Baruccl, “Simile a quel che talvolta si sogna”, pp. 112-113. Anche secondo
Robert Hollander (DANTE ALIGHIERI, Purgatorio, transl. by J. and R. HOLLANDER,
introd. and notes by R. HoLLANDER, Doubleday, New York 2003, XIX, 4-6, p. 394),



172 Alessandro Palazzo

XIX, 5) sarebbe un’ambigua allusione ai “territori orientali”, ai luo-
ghi di quegli Arabi e quegli Indi strettamente legati all'origine della
geomanzia: a questo proposito Barucci evoca la condanna dell’E-
stimaverunt Indi nel 1277%. I riferimenti alla geomanzia, cioé a una
forma di determinismo astrale, metterebbero a repentaglio anche
il libero arbitrio, le cui prerogative sono invece garantite dallinter-
vento “della donna santa e presta”*.

Carlo Nardi, che considera quello della femmina balba un sogno
erotico, pensa che la geomanzia contribuisca all'iniziale immagine
di morte, osservando che «ambiguita malinconica e ferale & anche
nel ricorso all’allettante ma coattivo mondo della geomanzia»®.

le sgradevoli connotazioni del freddo e della divinazione colorano la ricezione del
successivo sogno della femmina balba.

43 Baruccy, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 113.

44 Baruccl, “Simile a quel che talvolta si sogha”, pp. 152-153: «e forse, in tal
senso, i Geomanti, che scrutano 'orizzonte proprio nel dominante influsso di
Saturno, acquisiscono un ulteriore significato: in campo torna infatti il libero ar-
bitrio, negato da coloro che fanno discendere le azioni umane e il loro “disviarsi’
dall’'influsso degli astri». Secondo Barucci, in conclusione, la geomanzia sarebbe
colpita anch’essa dalla condanna della divinazione, marchiata dalla identificazio-
ne con la cultura pagana e considerata un’usurpazione della preveggenza divina
(p- 114).

45 C. Narpi, Sul diciannovesimo canto del “Purgatorio”. In compagnia dei Padri
della Chiesa, «Studi Danteschi» 71 (2006), pp. 27-86: 28. L. COGLIEVINA, Il Canto
XIX del Purgatorio, in EAp., Dante: letture critiche e filologiche, a cura di R. ABARDO,
Edizioni di storia e letteratura, Roma 2014, pp. 77-103: 78, sottolinea la differen-
za tra il carattere scientifico di Purg. XIX, 1-3, terzina che attinge all’ambito della
scienza meteorologica, e {’aura di fascinazione magica suscitata dalla menzione
dell’arte dei geomanti». Secondo T. CALIGIURE, La “femmina balba” e la “dolce
serena”, «Rivista di Studi Danteschi» 4/2 (2004), pp. 333-366, I'allusione alla pra-
tica divinatoria geomantica, anche se non evoca elementi magico-demonici, va
letta negativamente perché prelude alla presunzione intellettuale (p. 333), che ¢
I'oggetto del canto. La sirena rappresenta infatti la hybris intellettuale di cui ¢
caduto vittima Ulisse, travolto dalla sete di sapere in Inf. XXVI, hybris che Dante
respinge per riprendere il suo viaggio salvifico (p. 351). Va in controtendenza
D.S. CerviGNI, «Nel mezzo del cammin», p. 124, secondo il quale la terzina dei ge-
omanti conterrebbe elementi (la costellazione dei Pesci, “oriente”, “alba”, “sur-
gere”) tipici della Resurrezione divina e si contrapporrebbe alla prima terzina,
caratterizzata da un clima di impotenza (“powerlessness”), una contrapposizio-
ne che prelude alla lotta tra forze demoniache e divine che si dispiega nel sogno
della femmina balba.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 173

Secondo Gabriele Muresu Dante intende contrapporre «la pie-
na legittimita e veridicita della propria esperienza divinatoria», cioe
dei suoi sogni premonitori, «alla ingannevole illusorieta degli au-
spicii formulati dai geomanti». Nella sua svalutazione della pratica
geomantica, Dante sarebbe «pienamente in sintonia con tanta parte
della cultura contemporanea, portata a considerare la geomanzia
un’operazione diabolica»*.

Di fronte a questi giudizi sorge spontaneo il quesito se davvero
Dante ritenesse la geomanzia un’arte magico-demoniaca e i suoi
pronostici I'esito di un patto diabolico. Effettivamente, la convin-
zione che la geomanzia fosse un sapere illecito e di ispirazione de-

46 Muresy, Il richiamo dell’antica strega, p. 25: anche secondo Nicola Fosca
(DANTE ALIGHIERI, Divina Commedia. Purgatorio, a cura di N. Fosca, Aracne, Roma
2019, XIX, 4-6, p. 401), Dante contrappone la geomanzia, considerata “prassi dia-
bolica”, all’“autenticita della propria esperienza divinatoria”. Come gia Luigi To-
nelli, Muresu cita lo Specchio della vera penitenza di ITacopo Passavanti tra le fonti
coeve a Dante ostili alla geomanzia. Si tratta dello stesso passo che gia Antonio Ce-
sari (1760-1828) e Giuseppe Torraca (1853-1938) avevano allegato per commentare
il riferimento ai geomanti: I. PASSAVANTI, Lo specchio della vera penitenza, G. Auzzas
(ed.), Accademia della Crusca, Firenze 2014, d. V, p. 438: «Alcuna volta manifesta
il diavolo certe cose occulte per certe figure e segni che appaiono in alcuni corpi
insensibili, le quali, se appariscono in alcuno corpo terrestre, come s’e ferro, vetro,
pietra polita, specchio od unghia, si chiama geomanzia»; cfr. A. Cesari, Bellezze
della ‘Commedia’ di Dante Alighieri, a cura di A. Marzo, Salerno Editrice, Roma
2003 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 45), t. 2, p. 884, vV. 4-6; TORRA-
ca, Commento alla ‘Divina Commedia’, t. 2, p. 864, VV. 4-6. Si deve perd notare che in
questo caso Passavanti, sulla scorta di Tommaso d’Aquino, fa riferimento non al
metodo divinatorio basato sull'interpretazione di figure ricavate da punti tracciati
sulla sabbia o su altro supporto, ma alla geomanzia intesa come pratica divinato-
ria che ¢ fondata sull’osservazione dei segni nell’elemento terrestre e che invoca
esplicitamente i demoni: cfr. THOMAS DE AQUINO, Summa theologiae, Edizioni San
Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1988, Ila-Ilae, q. 95, art. 3, resp., p. 1484: «Quando-
que vero futura praenuntiant per aliquas figuras vel signa quae in rebus inanimatis
apparent. Quae quidem si appareant in aliquo corpore terrestri, puta in ligno vel
ferro aut lapide polito, vocatur geomantia». Anche R. PINTO, Dante e la psicodinamica
del sogno di San Tommaso, in N. ToNELLI (a cura di), I sogni e la scienza nella letteratu-
ra italiana. Atti del convegno di Siena, 16-18 novembre 2006, Pacini, Ospedaletto
2008, pp. 59-82: 78-80, che considera il sogno della femmina balba frutto di “un
patto col diavolo” e “il prodotto di una fascinazione diabolica”, cade vittima dello
stesso equivoco perché fa un improprio riferimento al passo di Tommaso che ho
appena citato a commento della menzione dantesca dei geomanti.



174 Alessandro Palazzo

moniaca era diffusa in certi ambiti medioevali¥. Le condanne ec-
clesiastiche e alcuni testi teologici e anti-divinatori sottolineavano il
carattere superstizioso della geomanzia nel solco della concezione
di Tommaso d’Aquino. Nella Summa theologiae il Dottore Angelico
ricollegava ogni forma di divinazione al commercio con i demoni,
distinguendo tra arti divinatorie basate su un’esplicita invocazione
degli spiriti malvagi da parte di un indovino e pratiche divinatorie
caratterizzate dalle ingerenze di tali spiriti, che, con le loro rivela-
zioni, confondevano le menti degli uomini*’. La geomanzia appar-
tiene a questo secondo gruppo di forme di divinazione, in partico-
lare a quella specifica classe di tecniche consistenti nell’esaminare le
conseguenze di alcuni atti umani®.

Oltre a Tommaso, vari sono i pensatori medievali attestati su
questa posizione. Nel trattato introduttivo al Secretum Secretorum*,
Bacone contrappone ai veri maghi-astrologi (“veri mathematici”),

47 Cfr. B FiUreerH, Sandrichter und Ddmonen in der Geomantie des Mittelalters,
in J. BockMANN, J. GoLp (Hrsg.), Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und
Ddmonen in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Kénigshausen & Neumann, Wiirzburg
2017, pp. 161-185.

48 Cfr. THOMAS DE AQUINO, Summa theologiae, Ila-Ilae, q. 95, art. 2, resp., p. 1484:
«Omnis autem divinatio ex operatione daemonum provenit: vel quia expresse daemo-
nes invocantur ad futura manifestanda; vel quia daemones se ingerunt vanis inquisitio-
nibus futurorum, ut mentes hominum implicent vanitate; [...] Vana autem inquisitio
futurorum est quando aliquis futurum praenoscere tentat unde praenosci non potest»;
art. 3, resp., p. 1484: «Respondeo dicendum quod, sicut dictum est, omnis divinatio
utitur ad praecognitionem futuri eventus aliquo daemonum consilio et auxilio. Quod
quidem vel expresse imploratur: vel praeter petitionem hominis, se occulte daemon
ingerit ad praenuntiandum quaedam futura quae hominibus suntignota [...J.

49 THOMAS DE AQUINO, Summa theologiae, Ila-Ilae, q. 95, art. 3, resp., p. 1485:
«Ad secundum autem divinationis genus quae est sine expressa daemonum in-
vocatione, pertinet divinatio quae fit ex consideratione eorum quae eveniunt ex
quibusdam quae ab hominibus serio fiunt ad aliquid occultum inquirendum: sive
per protractionem punctorum (quod pertinet ad artem geomantiae) [...J». L'altra
sotto-classe del secondo gruppo include arti che divinano il futuro attraverso l'e-
same dei segni nella realta. Alla grande influenza che la sistemazione concettuale
di Tommaso sulla divinazione esercito nel tardo medioevo (ad es. in Iacopo Pas-
savanti, lacomo della Lana, Nicole Oresme, Laurens Pignon, ecc.) ¢ dedicato uno
studio di mia prossima pubblicazione.

50 Iltrattato ¢ datato trail 12701l 1292: cfr. S.J. WiLL1AMS, Roger Bacon and His Edi-
tion of the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum, «Speculum» 69/ 1 (1994), pp. 57-73.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 175

che, pur contestando il fatalismo astrale, fanno leva sulla causali-
ta astrale per le loro previsioni e le loro operazioni, i falsi maghi-
astrologi (“falsi matematici”), che sono fautori del necessitarismo
astrale e fanno appello all'aiuto dei demoni, attraverso preghiere
e sacrifici e tracciando caratteri particolari, secondo le istruzioni
contenuti in libri pessimi, composti dai demoni o da loro stessi su
istruzione o ispirazione dei demoni*'. La geomanzia, di cui pure si
sottolineano I'importante funzione sociale nelle regioni oltremari-
ne, abitate dagli Arabi, e il fascino contagioso presso molti uomini
di cultura (multi viri famosi in studio), ¢ associata alla falsa magia:

Sic geomantici faciunt karacteres et figuras in pulvere, et credunt
se per artem scire futura et presentia occulta et preterita, et se-
dent in partibus transmarinis in foro et aliis locis publicis, et ve-
niunt ad eos viri et mulieres omnes pro negociis occultis et futuris
querendis. Et fingunt se operari per virtutem stellarum, et ideo
faciunt figuras suas ad similitudinem stellarum, et utuntur voca-
bulis astronomicis, et multi viri famosi in studio infecti sunt nostris
temporibus in hiis™.

I geomanti pretendono di conoscere secondo un metodo (“cre-
dunt se per artem scire”) gli eventi futuri, le cose presenti occulte e
il passato. Essi fingono (“fingunt”) di operare per mezzo delle virtu
astrali, e per questa ragione tracciano le loro figure nella polvere a
somiglianza delle stelle e si servono delle parole proprie della scien-
za degli astri (“vocabulis astronomicis”). Ma in realta la geomanzia,
come le altre arti magiche (ad esempio, I'idromanzia, I'aeromanzia
e la piromanzia), ¢ il frutto di occulte rivelazioni per mezzo delle
quali i demoni si prendono gioco dei maghi®*.

51 ROGERUS Baco, Tractatus brevis et utilis ad declarandum quedam obscure dicta
Fratris Rogeri, R. Steele (ed.), in Opera hactenus inedita Rogeri Baconi, fasc. V, Claren-
don, Oxford 1920, cap. 3, pp. 6,8-17.

52 ROGERUS Baco, Tractatus brevis et utilis, cap. 3, p. 7,6-13.

53 ROGERUS Baco, Tractatus brevis et utilis, cap. 3, p. 7,13-17: «Et similiter alie
magice artes, ut ydromancia que fit in aqua, quia ‘ydor’ Grece est ‘aqua’ Latine,
et aerimancia in aere, et pyromancia in igne sunt erronee, et multe alie, de qui-
bus non est dicendum ad presens, set pro certo demones occultis revelacionibus
illudunt eis».



176 Alessandro Palazzo

Nel suo Tractatus contra divinatores et somniatores, COmposto intor-
no al 1310, Agostino Trionfo (circa 1275-1328), un teologo agostiniano
contemporaneo di Dante noto per le sue opere politiche, in partico-
lare per la Summa de potestate ecclesiastica, osserva che 'arte geomanti-
ca, a differenza dell’astrologia, non prevede il futuro per mezzo degli
astri, che sono le cause da cui dipendono gli eventi nel mondo inferio-
re, ma attraverso i punti tracciati dalla mano del geomante, che sono
segni ed effetti dell'influenza astrale. Presumere di divinare attraverso
isegni, continua Agostino, significa perod attingere un livello di certez-
za molto basso o nullo, tanto piti che I'astrologia stessa, ostacolata da
molti fattori, non va al di 1a di conclusioni poco affidabili.

Capitulum octavum decimum, in quo ostenditur quomodo di-
vinatio facta per puncta a geomantico in aliquo potest esse vera,
quamvis ut in pluribus falsitatem contineat, et ideo tamquam hu-
mana superstitio est vitanda.

75. Volunt quidam quod astrologus potest divinare et pronostica-
re de futuris per causam, sed geomanticus potest hoc facere per
signa. [...] geomanticus potest multa de futuris pronunciare per
signa que non sunt immediata causa futurorum, sed sunt quedam
signa et quidam effectus corporum celestium, a quibus futura de-
pendent. [...] Et quia quilibet motus manus et cuiuslibet membri
dependent ex motu celi tamquam ex sua causa, ideo motus manus
et puncta illa descripta sunt quidam effectus et quedam signa mo-
tus celestis; ita quod per talem motum manus et per puncta sic
descripta possumus habere aliquam precognitionem de motu celi
et de signis habentibus dominium in tali motu. Et quia, ut dictum
est, motus celi est causa multorum futurorum eventuum, ideo per
puncta ista a geomantico sic descripta tamquam per signa potest
fieri divinatio et pronosticatio de multis futuris.

76. Sed ista deductio est multum frivola, quia semper est minor
certitudo in effectu quam in causa; sed in arte astronomie, que iu-
dicat de futuris eventibus per causam quia per motum celi, pauca
certitudo est, quia ex multis causis impediri potest, ut postea de-
clarabitur; ergo in arte ista geomantie, que iudicat per effectum ut
per motum manus que est effectus motus celi, aut nulla aut valde
tenua est credulitas™.

54 AUGUSTINUS DE ANCONA, Tractatus contra divinatores et sompniatores, in P.
GiIGLIONI, Il “Tractatus contra divinatores et sompniatores” di Agostino d’Ancona: in-



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 177

In ogni caso, Agostino non esclude che attraverso i segni geo-
mantici sia possibile una previsione del futuro, per quanto debole
e insignificante, proprio perché il diavolo ama intromettersi nelle
superstizioni umane rendendole efficaci per ingannare coloro che
praticano l'arte geomantica («quia dyabolus in talibus superstitio-
nibus humanis se immiscet dando in talibus quandoque efficacem
operam ut utentes tali arte decipiat»).

Non ergo negamus omnino, quin per talia signa aliqua pronosti-
catio futurorum fieri possit, sed illa est adeo debilis et frivola ut sa-
pientis intellectus quasi pro nulla reputare debet, et maxime quia
dyabolus in talibus superstitionibus humanis se immiscet, dando in
talibus quandoque efficacem operam, ut utentes tali arte decipiat.
Est namque diligenter notandum, quod non ideo, quia per aliquas
artes vel aliqua auguria possunt futura pronosticari, ideo illis arti-
bus vel auguriis uti debemus; ymmo magis e contrario, quia illis
que aliquam apparentiam habent veritatis et que aliquam veritatem
continere possunt dyabolus se immiscet, non autem illis que veri-
tate omnino carent et nullam faciem veritatis vel virtutis habent™.

3. L’interpretazione di Purg. XIX, 1-6 in chiave naturalistica

Non mi pare ci siano ragioni per sostenere, come ¢ stato fatto, che
Dante fosse allineato all’atteggiamento di condanna della geoman-
zia di parte della cultura tardo-medievale. I riferimenti ai geomanti
e a “Maggior Fortuna” di Purg. XIX, 4-6 non mi sembrano elemen-
ti a supporto di questa tesi. Al contrario, I'analisi non preconcetta
delle prime due terzine di Purg. XIX e la ricognizione delle testimo-
nianze dei primi esegeti danteschi escludono qualsivoglia connota-
zione magico-demoniaca dei versi in questione**.

troduzione edizione del testo, «Analecta Augustiniana» 48 (1985), pp. 5-II1: cap. 18,
75-76, pp. 103-104.

55 AUGUSTINUS DE ANCONA, Tractatus contra divinatores et sompniatores, cap. 18,
76-77, Pp. 104-105.

56 Per una panoramica sui commenti medievali alla Commedia, sui testimoni
manoscritti e su tutti i problemi di carattere testuale (varie redazioni, relazioni tra
i commenti, attribuzioni, ecc.), cfr. S. BELLomo, Dizionario dei commentatori dante-
schi. Lesegesi della Commedia da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Olschki, Firenze 2004;



178 Alessandro Palazzo

Come interpretare allora Purg. XIX, 1-6? Questi versi servono a
determinare I'ora del sogno della femmina balba attraverso una arti-
colata perifrasi di contenuto astronomico (vv. 1-3) e geomantico (vv.
4-6). Questa lettura ¢ confermata dall’antica tradizione esegetica.

In particolare, in Purg. XIX,1-3 Dante evoca il fenomeno natu-
rale del raffreddamento della terra durante la notte. Di giorno la
terra € riscaldata dai raggi provenienti dal sole, ma nel corso della
notte il calore assorbito il giorno precedente progressivamente si
esaurisce. Il sogno ha luogo pertanto nell’ora pit fredda, quasi al
sorgere del giorno, quando il calore del giorno precedente ¢ ormai
irradiato e non puo piu temperare il freddo proveniente dalla luna
(«non puo 1 calor diurno / intepidar piu ‘1 freddo de la luna») per-
ché ¢é sopraffatto dal freddo che emana dalla terra (“vinto da Ter-
ra”) e da Saturno, se tale pianeta compare all’orizzonte (“talor”)”.

Il testo ¢ perfettamente in linea con le teorie coeve di matrice
astronomico-astrologica sulla natura fredda della luna e di Satur-
no e sulle irradiazioni fredde da loro provenienti®®. A causa della
sua lontananza dal sole Saturno era comunemente considerato un
pianeta freddo, e sottolineare la sua frigidita®*, ampiamente con-
fermata dalle fonti classiche e astrologiche note a Dante, di per sé
non implicava alcuna allusione, o addirittura adesione, a credenze
negromantiche®. Semmai il riferimento a Saturno potrebbe prelu-

Censimento dei Commenti danteschi. 1. I Commenti di tradizione manoscritta (fino al
1480), A. MazzuccHi, E. MALATO (a cura di), 2 voll., Salerno Editrice, Roma 2011.

57 Cfr. 1. Caprasso, L’Astronomia nella Divina Commedia, Domus Galilaeana,
Pisa 1967, pp. 100-101.

58 Sulla luna, ad esempio, cfr. RESTORO D’AREZZ0, La composizione del mondo,
A. Morino (ed.), Fondazione Pietro Bembo - Ugo Guanda, Parma 1997, I, 18, pp.
45-46: « savi la ponono fredda e umida, feminina noturna» e i passi tratti da fonti
astrologiche citati in Kay, Dante’s Christian Astrology, p. 293, n. 62.

50 E quanto fa, ad esempio, Benvenuto da Imola commentando i versi dan-
teschi: cfr. BENVENUTUS DE RaMBALDIS DE IMoLa, Comentum super Dantis Aldigherij
comeediam, nunc primum integre in lucem editum, sumptibus Guilielmi Warren
Vernon, curante G.F. Lacaita, G. Barbéra, Firenze 1887, 5 voll., vol. 3, Purg. XIX,
PPp- 496-497: «[...] a Saturno planeta frigido, sicco et nocturno [...] da Saturno, qui
et ipse frigidus est».

60 Su Saturno, cfr. RESTORO D’AREZz0, La composizione del mondo, 1, 18, p. 44:
«e era freddo e secco diurno»; Kay, Dante’s Christian Astrology, p. 351, nn. 2-3, 5.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 179

dere ai geomanti della terzina successiva, perché, secondo alcune
fonti geomantiche, tale forma di divinazione era posta sotto 'egida
di Saturno®.

[ primi commentatori della Commedia si limitano a parafrasare i
versi danteschi e ad illustrare il fenomeno astronomico-meteorolo-
gico, per mezzo del quale Dante “altro non vuole dire”, per usare
le parole di lacomo della Lana, se non I'ora del sogno:

Nell’ora che non vi po il calor. Qui I'autor descrive lo tempo in che i
avvenne la soa visione e dixe che fo in I'ora che ‘1 calor del die, ¢oé
d’i radii del sole, no po essere intepidato, ¢coe tempera dal fredo, lo
quale avene per la luna o per Saturno ch’éno pianedi fridi, ¢o¢ che
lla terra ¢ la prima regione dell’aere che immediate et apresso lei
si se rescalda per li radii del sole, li quai el manda quando & sovra
terra. Lo qual calore dura passada meca notte quasi fino a die, si
ch’el tempera lo fredo noturno mandando a la terra o da la luna
o alcuna fiada da Saturno, si c’altro no vol dire se no ch’era quasi
I'aurora quando ave questa visione. E nota che questa si ¢ quella
del terco die che 'autor stete in lo purgatorio®.

Che Saturno fosse pianeta freddo e producesse il freddo era un dato presente an-
che in fonti antiche largamente diffuse: cfr. VErGILIUS, Georgica, G.B. Conte (ed.),
de Gruyter, Berlin - Boston 2013, 1,336, p. 136: «frigida Saturni [...] stella»; PLi-
N1Us, Naturalis Historia, L. Ian, C. Mayhoff (edd.), Teubner, Stuttgart 1985 (ed.
stereotypa ed. 1 [1906)), II, 8(6),34, p. 137,11-12: «Saturni autem sidus gelidae ac
rigentis esse naturae»; PTOLEMAEUS, Liber Quadripartiti, transl. Platonis Tiburtini, I,
4, f. 510 «Saturni vero stella secundum operis sui partem maiorem infrigidat: sua-
que frigiditate maximay, trascritto da PToLEMAEUS, Quadripartitum, Venezia 1484
(trascrizione consultabile sul sito: <https:/ /www.arabic-latin-corpus.philosophie.
uni-wuerzburg.de/text/Ptol_Quadrip_PT_la.xhtml#taqvb_34> — ultimo accesso
16.11.25). Il dato ¢ recepito da Dante anche in altre opere: cfr. DANTE ALIGHIERI,
Convivio, F. Brambilla Ageno (ed.), Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll., vol. 3, II, xiii,
25, p. 128,122-124: «[...] onde Tolomeo dice, nello allegato libro, che Giove ¢ stella
di temperata complessione in mezzo della freddura di Saturno e dello calore di
Marte»; Rime, C. Giunta (ed.), in DANTE ALIGHIERI, Opere, ed. diretta da M. SaANTaA-
GATA, vol. 1, Rime, Vita nova, De vulgari eloquentia, C. Giunta, G. Gorni, M. Tavoni
(a cura di), Mondadori, Milano 2011, 40(c),7, p. 459: «e quel pianeto che conforta
il gelo».
61 Cfr. infra nn. 137-138.
62 Iacomo DELLA LaNa, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 1, p. 1312.



180 Alessandro Palazzo

La spiegazione di lacomo fa scuola: la ritroviamo ripresa alla let-
tera dall’autore dell’Ottimo Commento® e dall’Anonimo Fiorentino®.

Come ¢ facile intuire, I'esegesi di Purg. XIX, 1-3 si arricchisce,
nel corso degli anni, di nuovi elementi (riferimenti letterari e con-
cetti astrologici), ma la sostanza non cambia. Nel suo Commento,
Francesco da Buti, ad esempio, fornisce un’ampia spiegazione
scientifica del processo di raffreddamento delle regioni inferiori del
cosmo (I'aria e la terra):

[...] e prima descrive lo tempo, quando ebbe questo sogno, dicen-
do cosi: Ne Uora che; cioe ne la quale, non puo 1 calor diurno; cioe
lo caldo che cagiona lo Sole lo di co la reflessione dei suoi raggi:
lo Sole scalda co la reverberazione che fa coi suoi raggi, Intepidar,
cio¢ fare tepido e scaldare, piu il freddo de la Luna: la Luna non ¢
fredda in se; ma ¢ effettiva di freddo coi raggi del Sole che percuo-
teno in essa, et ella li riflette giuso; e la reflessione che viene di su
git cagiona freddo, come quella che ¢ di giti su cagiona caldo, e

63 Ottimo Commento alla ‘Commedia’, M. Corrado (a cura di), 3 voll., Salerno
Editrice, Roma 2018 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 6), vol. 2, Purg.
XIX, 1-3, pp. 1082-1083: «[1] Nell’ora che non puo il calor etc. [...][3] E dice che que-
sta visione li venne nell’ora che ‘1 calore del di, cio¢ delli raggi del Sole, non puo
essere intepidito, cioé temperato dal freddo il quale adviene o per la Luna o per
Saturno, che sono pianeti freddi, cioé che lla terra ¢ la prima regione dell’edificio
del mondo ch’e immediate e appresso essa si riscalda per li raggi solari, li quali ello
manda quando ¢ sopra la terra. Il quale calore dura passata mezzanocte infino
quasi al di, si ch’elli tempera il freddo nocturno mandato alla terra o da la Luna o
alcuna volta da Saturno. Altro non vuolle dire se non ch’era quasi I'aurora, quando
fue questa visione. E nota che questa aurora si ¢ quella del terzo di che I'’Autore
stette nel Purgatorio».

64 Commento alla Divina Commedia d’Anonimo fiorentino del secolo XIV, ora per
la prima volta stampato a cura di P. Fanfani, 3 voll., G. Romagnoli, Bologna 1866-
74, vol. 2, Purg. XIX, ad loc., p. 305: «Nell’ora che non puo. Qui I'’Auttore discrive il
tempo in che gli avvenne la sua visione; et dice che fu a quell’ora che 1 calore del
di, cio ¢ de’ radii del sole non puo essere intepidito, cio ¢ temperato dal freddo,
il quale avviene per la Luna o per Saturno, che sono pianeti freddi, cio ¢ che la
terra ¢ la prima regione dell’aere che inmediate appresso quella si si riscalda per
gli radii del sole, i quali si manda quando ¢ sopra terra, il quale calore dura passata
mezzanotte quasi infino a di, che tempera il freddo notturno, mandato dalla terra
alla Luna, o alcuna fiata da Saturno. Si che altro non vuol dire se non che era quasi
I'aurora quando fu questa sua visione: et nota che questa aurora ¢ quella del terzo
di che '’ Auttore stette nel Purgatorio».



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 181

pero la Luna la notte raffredda I'aire e la terra, e lo Sole la mattina
incomincia a scaldare l'aire e la terra in tanto, che caccia via la
freddura infine a tersa, e poi scalda infine a la sera, sicché rimane
caldo l'aire e la terra infine a mezza notte; ben che la freddessa de
la Luna tutta via manchi ‘1 caldo et induca lo freddo, sicche passata
mezza notte, cacciato via lo caldo, incomincia lo freddo, e quanto
pitt s’approssima a la mattina pit crescie lo freddo e ‘1 caldo nol
puo intepidare; sicche a punto vuole dire nell’'ora de la mattina
presso all’alba, Vinto da Terra; s’intende del caldo: impero che la
terra di sua natura ¢ fredda e secca; sicche, passata mezza notte,
mette fuora la sua freddezza et aiuta la freddezza de la Luna; e cosi
¢ vinto lo caldo de la freddura de la Luna per I'aiuto de la terra,
o talor da Saturno: Saturno ¢ lo piu alto pianeto che sia in cielo et
¢ effettivo di freddo e di secco, sicché quando a dominio, aiuta lo
freddo de la Luna; e pero dice l'autore, tale ora; cioé alcuna volta,
perché questo non addiviene sempre; ma solamente quando Sa-
turno a dominio [...]".

La luna non ¢ fredda per natura, ma produce freddo riflettendo
verso il basso i raggi del sole. Grazie all’azione riscaldante del sole
durante il giorno, I'aria e la terra rimangono calde fino a mezzanot-
te, dopodiché prevale il freddo che aumenta a misura che ci si avvi-
cina all’alba; verso I’alba il calore diurno é vinto definitivamente dal
freddo della luna combinato con quello della terra, che, per natura,
¢ fredda e secca. Talora anche Saturno, pianeta che causa freddo e
secco, contribuisce al raffreddamento della superficie terrestre, raf-
forzando il freddo della luna, ma, Francesco precisa, solo al verifi-
carsi di una condizione astrale, cio¢ quando Saturno ha il dominio.

Secondo gli altri esegeti antichi posteriori al Lana (I’Anonimo
Lombardo, Pietro Alighieri, Andrea Lancia nelle Chiose, Benve-
nuto da Imola, Francesco da Buti, il Falso Boccaccio, Giovanni di
Serravalle, Cristoforo Landino) con Purg. XIX, 1-3 Dante fissa I'ora
del sogno “per via naturale” — per dirla con Benvenuto da Imola e
Giovanni di Serravalle — all’alba o poco prima. Il freddo, la luna e
Saturno non contribuiscono a disegnare un sinistro scenario, ma
sono tutti elementi del processo di raffreddamento della superficie

65 Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX,
I-15, p. 442.



182 Alessandro Palazzo

terrestre e dell’aria che si verifica ogni notte e raggiunge I'acme sul
far dell’alba. Non di magia, ma di un fenomeno astronomico-mete-
orologico si tratta. Anche I'appellativo di furax attribuito a Saturno
nelle glosse Ambrosiane® va inteso come un’allusione ai due versi
dell’ Anticlaudianus di Alano di Lille (IV, 474-475) che erano gia stati
riportati per esteso da Pietro Alighieri nella prima redazione del
suo commento® e che ritroviamo citati anche nel commento tar-
do-quattrocentesco di Cristoforo Landino®.

A proposito dell’ora, registriamo 1'uso, da parte dei commen-
tatori, dei termini “alba”, “aurora” e “diluculum”, che non sem-
brano essere impiegati nelle loro accezioni tecniche specifiche,
come suggerisce anche il ricorso ad avverbi che trasmettono I'idea
di indeterminatezza (“quasi”, “prope”, “paulo ante”, “circa”, “pres-
so”); complessivamente, pero, il senso ¢ chiaro e tutti i commenti
convergono nell'interpretare I'indicazione dantesca come riferita al
momento precedente la levata del sole:

“quasi I'aurora”: lacomo della Lana, Ottimo Commento e Anonimo
Fiorentino®;

“prope diem, paulo ante auroram”: Anonimo Lombardo;

“in aurora diei”: I redazione di Pietro Alighieri’’;

66 Le chiose ambrosiane alla «Commedia», L.C. Rossi (ed.), Scuola Normale Su-
periore, Pisa 1990, Purg. XIX, 3, p. 148: «Saturnus planeta frigidus et furax».

67 PETRI ALLEGHERII Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium
nunc primum in lucem editum consilio et sumtibus G.I. Bar. Vernon, curante V.
Nannucci, Apud Angelum Garinei, Florentiae 1846, Purg. XIX, p. 429: «[...] a Satur-
no, qui planeta est frigidus. Unde Alanus de eo Saturno sic ait: Hic algore suo prae-
datur gaudia veris, Furaturque decus plantis et sidera florum». Cfr. ALANUS DE INSULIS,
Anticlaudianus, R. Bossuat (ed.), Vrin, Paris 1955, IV, 474-475, p. 121.

68 CrisTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia, P. Procaccioli (a cura di),
4 voll., Salerno Editrice, Roma 2001, vol. 3, Purg. XIX, 1-3, p. 1335,19-20: «Onde
Alano astrologo scrive di Saturno: “hic algore suo furatur gaudia veris. Furaturque
decus pratis et sidera florum”>».

69 Cfr. supra nn. 62-64.

70 Chiose di Dante le quali fece el figliuolo co le sue mani, EP. Luiso (ed.), vol. 2, Pur-
gatorio, G. Carnesecchi, Firenze 1904: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato
il 16.11.25).

71 PETRI ALLEGHERU Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium,
Purg. XIX, p. 429.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 183

)

“ne I'aurora del die”: Chiose di Andrea Lancia’™;

“in hora matutini iuxta diem”: I redazione di Pietro Alighieri’;
“in alba diei”: III redazione di Pietro Alighieri’;

“circa auroram”, “usque ad diluculum” e “in aurora”: Benvenuto
da Imola’;

“presso all’alba”: Francesco da Buti’s;

“in sul fare del giorno in sulla aurora quando il sole ¢ presso a lle-
varsi”: Falso Boccaccio”;

“erat aurora iam” e “fit aurora: et in illa hora, idest modicum ante
ortum solis”: Giovanni di Serravalle’;

“el tempo mattutino, che ¢ presso al giorno”: Cristoforo Landino™.

72 ANDREA LaNcIa, Chiose alla ‘Commedia’, L. Azzetta (a cura di), Salerno Edi-
trice, Roma 2012 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 9) t. 2, Purg. XIX,
1-24, p. 692.

73 PIETRO ALIGHIERI, Comentum. Redazione Ashburnhamiano-Barberiniana, G.
Alvino (a cura di), Salerno Editrice, Roma 2021 (Edizione nazionale dei com-
menti danteschi, 8), t. 2, Purg. XIX, 1-6. Dubbi sono stati avanzati sulla paternita
petrina della seconda e terza redazione da vari studiosi: di recente la questione
¢ stata riesaminata da G. IND1z10, Pietro Alighieri autore di tre (?) redazioni del Co-
mentum alla Commedia: note su una recente edizione, «Studi e problemi di critica
testuale» 107/2 (2023), pp. 29-54. Al riguardo vd. anche G. IND1z10, Pietro Alighieri
autore del “Comentum” e fonte minore per la vita di Dante, «Studi Danteschi» 73
(2008), pp. 187-250.

74 PIETRO ALIGHIERI, Comentum super poema Comedie Dantis: A Critical Edition
of the Third and Final Draft of Pietro Alighieri’s Commentary on Dante’s The Divine
Comedy, M. Chiamenti (ed.), Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies,
Tempe (Arizona) 2002, Purg. XIX, ad loc., [8], p. 396.

75 BENVENUTUS DE RaMBALDIS DE IMoLa, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, pp. 496-
497.

76 Cfr. supran. 65.

77 Chiose sopra Dante, testo inedito ora per la prima volta pubblicato,
GJ.W. Vernon (a cura di), Piatti, Firenze 1846, Purg. XIX, 1-33: <https://dante.
dartmouth.edu> (consultato il 16.11.25).

78 Fratris JoHANNIS DE SERRAVALLE Ord. Min. Episcopi et Principis Firmani
Translatio et Comentum totius libri Dantis Aldigherii, cum textu italico Fratris BARTHO-
LoMAEI A CoLLE eiusdem Ordinis, nunc primum edita, fr. M. da Civezza e fr. T. Do-
menichelli (a cura di), Giachetti, Prati 1891, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante.
dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25). L'uso approssimativo delle indicazioni
temporali relative alle prime fasi del giorno ¢ evidente in Giovanni, secondo il
quale «geomantici eorum maiorem fortunam vident in oriente, ante albam, idest
auroram, surgere per viam [...]».

79 CRISTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia, Purg. XIX, 1-3, p. 1135, 20-21.



184 Alessandro Palazzo

Anche la seconda terzina di Purg. XIX serve a determinare 1’o-
ra del sogno, in questo caso non per via naturale, ma per via ar-
tificiale, come efficacemente osserva Benvenuto da Imola®, cioé
attraverso l'allusione al metodo geomantico. Dante evoca “Mag-
gior Fortuna”, che ¢ il nome di una delle 16 figure geomantiche
(Fortuna Maior), ossia dei sedici possibili schemi grafici risultanti
dalla prima operazione del procedimento geomantico, cioe dal
getto dei punti.

Come ¢ noto, la geomanzia si regge sul principio del rispec-
chiamento del mondo superiore nel mondo inferiore e di una
dipendenza del secondo dal primo. Si tratta di un’idea espressa,
pur con diversita di toni e di sfumature, da tutti i grandi trattati
di geomanzia, per esempio dall’Ars geomantiae tradotto da Ugo di
Santalla, dalla Geomantia composta da Guglielmo di Moerbeke e
dal Breviloquium di Bartolomeo da Parma:

Denique aput uniuersos philosophie professores ratum arbitror
et constans, quicquid in hoc mundo conditum subsistendi uice sorti-
tum est, haut dissimile exemplar in superiori circulo possidere; quic-
quid etiam hoc inferius motu quolibet agitatur superioris regionis mo-
tus sibi cognatos imitari. Sicque manifestum est quod huiusmodi figure
quas hic prosequi uolumus, signorum pariter et lunarium mansionum
formas omnino sequuntur. Quare huius discipline peritissimi for-
mas ab oriente ad occidentem, et ab austro ad septentrionem
conscendentes, que uidelicet sunt zodiaci et stellarum fixarum,
attendere curauerunt. [...] Ad signorum itaque formas huius di-
scipline antiquissimi redeuntes, ex signorum numerositate, et ab
Ariete sumpto inicio huiusmodi figuras ubicumque formantur
produxerunt®.

Et hic est modus operationis huius scientie: liniando quatuor
lineas ad modum quatuor digitorum sinistre manus, ita quod

80 BENVENUTUS DE RAMBALDIS DE IMoLa, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497:
«Hic poeta describit horam temporis artificialiter».

81 HuGo SANCTELLENSIS, Prologus super artem geomantiae, in P. ARrE, Le di-
more delle stelle nel Prologus super artem geomantiae di Ugo di Santalla, in A.
Straraci, C. DE ANGELO, A. MaNzo (a cura di), Labor limae. Atti in onore di
Carmela Baffioni, «Studi Magrebini» n.s. 12/13 (2014/2015), pp. 41-71: 65,21-66,35
(il corsivo € mio).



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 185

unusquisque digitus habeat plus quam duodecim puncta, sed
fortuito casu eveniendo debeant figure de superfluo evenire ad
hoc ut sequatur quod dicitur per sapientes et verum est, quod corpora
inferiora reguntur a corporibus supracelestibus, et ita sequuntur motum
corporum superiorum?®>.

Nota, quod primates, qui hanc artem composuerunt quidam (sic)
subtilitate sui rationalis spiritus ex grandi ingenio nature intuentes
celum superius et cognoscentes stellas, celi motum, planetas et vir-
tutes ex eis diversas, ut placuit deo, ante tempus diluvii aquarum
vivente Noe, qui archam edificavit, acceperunt huius artis scientiam
a fformis stellarum celi [...] Unde figure huius artis nec sunt invente ad
libitum inventorum, sed a ratione nature superioris, ideo habent virtutem
significandi de rebus hominum, et quia figure huius artis et puncta earum
naturaliter sunt a fformis stellarum celi superioris, ut elementa signa
stella et planete. Certum est enim, quod omnia inferiora naturaliter
sunt facta ad similitudinem superiorum et ab eis causantur. Unde licet
puncta videantur esse in loco, non sunt simpliciter puncta, sed stelle re-
putari debent et stelle sunt omnino et ad similitudinem in loco questionis
formate. [...] et sic omnis punctus figure super cartam et tabulam etiam
est ut stella in celo®.

Per questo nesso esistente tra le figure geomantiche e le realta
astrali (pianeti, segni zodiacali, costellazioni, mansioni lunari), la ge-
omanzia ¢ considerata una astrologia brevis o astrologia minor (“astro-
logia menore”) tanto dagli autori di trattati geomantici che dai com-
mentatori danteschi®: in tanto essa ¢ in grado di leggere il futuro e

82 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia I-IV,4, E. Rubino (ed.), SISMEL - Edi-
zioni del Galluzzo, Firenze 2021, 1.2, p. 9,38-43 (il corsivo ¢ mio). I dubbi espressi
sulla paternita moerbekiana della Geomantia mi sembrano non persuasivi: cfr. P
BeuLLENS, Why William of Moerbeke is not the Author of ‘His’ Geomantia (and Why
that does not Make the Text Less Interesting), <Mediterranea. International Journal for
the Transfer of Knowledge» 4 (2019), pp. 239-244.

83 BARTHOLOMAEUS DE PARMA, Breviloquium artis geomantiae, Miinchen, Bayeri-
sche Staatsbibliothek, Clm 398, f. 12r (corsivo mio).

84 Cfr., e.g, BARTOLOMAEUS DE PARMA, Breviloquium artis geomantiae, citato
in TH. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire, p. 14; [ACOMO DELLA
LaNa, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4, p. 1314; BENVENUTUS DE RAMBALDIS
DE ImMoLa, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497. Nel trattato tradotto da Gerardo
da Cremona (Si quis per artem geomanticam) la geomanzia ¢ definita una «ars ex



186 Alessandro Palazzo

svelare cio che ¢ ignoto attraverso I'interpretazione delle figure rica-
vate dal getto dei punti, in quanto quelle figure sono il risultato degli
influssi della causalita celeste. Alberto Magno, in un noto luogo dei
Mineralia, sottolinea come I'efficacia delle figure geomantiche riposi
sullo stesso principio della scienza delle immagini:

[...] et inde est, quod observare ad imagines coeli praecipiuntur
fieri opera et exitus et introitus et incisio vestium et vestitura a
Ptolemaeo sapiente. Hinc est quod in scientia geomantiae figurae
punctorum ad imagines tales reduci praecipiuntur: quia aliter non
sunt utiles. Hac ergo industria considerata primi praeceptores et
professores physici gemmas et imagines metallicas ad imagines
astrorum observatis temporibus quando vis coelestis fortissima ad
imaginem eamdem esse probatur, ut puta coelestibus multis vir-
tutibus admixta, sculpi praecipiebant, et mira per tales imagines
operabantur®.

Proprio come il sapiente Tolomeo raccomanda di cominciare a
compiere determinate operazioni eleggendo il momento opportu-
no attraverso 1'esame delle immagini celesti — si tratta della teoria
delle electiones — e proprio come le immagini astrali che servono
a operare mirabilia vengono scolpite osservando le configurazio-
ni celesti e catturandone le influenze, cosi le figure geomantiche
permettono di rispondere ai quesiti in quanto sono conformi alle
immagini celesti.

La conseguenza di questa impostazione teorica ¢ che ciascuna
figura ¢ associata ad un pianeta e ad un segno zodiacale. La “Mag-
gior Fortuna” menzionata da Dante ¢ pertanto il segno o la confi-
gurazione di stelle che ricorda nella sua forma I'omonimo schema
geomantico, costituito da un quadrilatero che sormonta una coda
di due punti. Non sorprende pertanto che gli esegeti medievali e,
nella loro scia, gli interpreti contemporanei si siano preoccupati di
determinare I'esatta identita astrale di “Maggior Fortuna” e in que-

veritate astronomica assumpta»: CHARMASSON, Recherches sur une technique divi-
natoire, p. 131.

85 ALBERTUS MAGNUS, Mineralia, A. Borgnet (ed.), Vivés, Paris 1890 (Alberti
Magni Opera omnia, V), p. 52a.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 187

sto modo di stabilire pitl precisamente 1’ora del sogno.

Secondo I'Ottimo Commento, i geomanti avrebbero ricavato la
loro Fortuna Maior dall’omonima costellazione composta da sei
stelle che sorge a Oriente poco prima del sorgere del giorno. In
particolare, Fortuna Maior ¢ associata al Sole e collocata tra la fine
dell’Acquario e I'inizio dei Pesci.

Infino qui cosi chiosa uno. Io credeva che sii volessi intendere il
testo cosi: quando questi geomanti veggiono nell’oriente sei stelle
facte in questa figura:

elli dicono che lla figura ch’elli usano, ch’ha nome Fortuna maior,
fu tracta di questa costellatione, la quale costellatione si leva un
poco anzi di in levante. Cosi dicono d'una loro figura, ch’ha nome
Via, cosi facta:
o
o
o

o

Cosi dicono d'un’altra, ch’ha nome Popolo, cosi facta:

E dicono che quella Fortuna maiore ¢ figura del Sole, ed ¢ nella
fine d’Acquario e principio di Pisces*.

Questa soluzione fu accolta da autorevoli commentatori poste-
riori, tra i quali Benvenuto da Imola e da Cristoforo Landino®:

86 Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, pp. 1084-1085.

87 Il Landino, oltre a collocare “Maggior Fortuna” tra la fine di Acquario e
I'inizio di Pesci, calcola anche I'ora approssimativa della sua comparsa in cielo
(all'alba, cio¢ a circa un’ora prima della levata del Sole) a partire dal fatto che i



188 Alessandro Palazzo

Quando. Hic poeta describit horam temporis artificialiter. Ad cuius
intelligentiam debes notare quod geomantes utuntur multis figuris
factis ex punctis, sed una praecipue quae dicitur fortuna maior, quae
fuit abstracta a sex stellis similiter dispositis, ut patet in ista figura:

* x

* x

quae oriuntur in aurora; et dicunt quod ista fortuna maior est figu-
ra in fine aquarii et in principio piscis etc.*.

La soluzione ¢ rimasta molto influente anche presso gli inter-
preti contemporanei®. E stata pero contestata da Thérése Char-
masson, secondo la quale la tesi di Benvenuto e di Landino, che
noi abbiamo visto gia formulata dall’Ottimo, sarebbe in contrasto
con la tradizione geomantica e sarebbe il frutto della confusione

Pesci appaiono un’ora prima di Ariete, che nel periodo del viaggio di Dante era
il segno in cui sorgeva il Sole: cfr. CRISTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia,
Purg. XIX, 4-6, p. 1335, 43-48: «lor maggior fortuna: questa figura decta disopra ¢
simile a una figura di stelle, la quale fanno el fine dell’aquario, et el principio del
pesce. Adunque se el sole alhora surgeva su con l'ariete, seguita che la figura di
fortuna maggiore, la quale ¢ nel principio del pesce, et nasce circa a un’hora in-
nanzi all’ariete, apparissi in oriente all’alba, che ¢ circa a una hora innanzi al sole».

88 BENVENUTUS DE RAMBALDIS DE IMoLa, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497.

89 M.A. ORR, Dante and the Early Astronomers, Allan Wingate, London 1956
(new and rev. edition; first ed. 1913), p. 187; P. TOYNBEE, A Dictionary of Proper Na-
mes and Notable Matters in the Works of Dante, rev. by CH. S. SINGLETON, Clarendon
Press, Oxford 1968, p. 289; Carasso, L'Astronomia nella Divina Commedia, p. 102;
Ip., Geomante, in Enciclopedia dantesca, 6 voll., Istituto della Enciclopedia Italiana,
Roma 1984 (2° ed. riv.), vol. 3, p. 119; C. Gizz1, L'astronomia nel poema sacro, 2 voll.,
Loffredo, Napoli 1974, vol. 2, p. 233; E. MOORE, L'astronomia di Dante, in B. BASILE
(a cura di, con la collaborazione di M. GrimaLDI), Studi su Dante, 2 voll., Salerno
Editrice, Roma 2015, vol. 2, pp. 696-800: 750. Tale soluzione ¢ recepita anche da
vari commentatori del Purgatorio: cfr., e.g., DANTE ALIGHIERI, La Divina Commedia,
G. Fallani (a cura di), 3 voll., D’Anna, Messina - Firenze 1965, vol. 2, Purg. XIX, 4-5,
p. 209; Ip., La Divina Commedia, D. Mattalia (a cura di), 3 voll., Rizzoli, Milano 1960,
vol. 2, Purg. XIX, 4: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25). A.
CawmiLy, La cronologia del viaggio dantesco, «Studi danteschi» 29 (1950), pp. 61-84: 80,
recepisce questa collocazione di Fortuna Maior, precisando che essa culmina a 2 ore
dal sorgere del sole del 29 marzo presso il meridiano del Purgatorio.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 189

di Fortuna Maior con Fortuna Minor. Nel trattato di Ugo di Santalla,
infatti, a Fortuna Minor (Auxilium Foris) sono associate tre mansioni
lunari di cui almeno le ultime due ricoprono le costellazioni zodia-
cali dell’Acquario e dei Pesci®.

Pur rimanendo maggioritaria, la proposta di collocare Fortuna
Maior tra Acquario e Pesci ¢ stata giudicata insoddisfacente anche
da alcuni dantisti, che hanno formulato ipotesi alternative. Di re-
cente, Bruno Basile ha osservato che Benvenuto da Imola e Lan-
dino, teorizzando una collocazione di Fortuna Maior tra la fine di
Acquario e l'inizio di Pesci «passano cosi alla tradizione esegetica
un’incertezza che non doveva essere in Dante, che suggeriva ai suoi
lettori qualcosa di preciso. La Fortuna major ¢ il sogno dell’Acquario
che nella sua culminazione notturna ¢ prodromo dell’alba»".

Secondo Manfredi Porena, Dante si riferisce a un gruppo di sei
piccole stelle, quattro di quarta e due di quinta grandezza, della
costellazione dei Pesci — dunque non di Acquario e Pesci insieme —
che sorgono a Oriente dopo la stella Markab della costellazione di
Pegaso: la forma di questo complesso stellare richiama quella della
figura geomantica nota come Fortuna maior®.

Enrico Rebuffat formula I'ipotesi, suggerita da un’analoga interpre-
tazione di un passo di Chaucer”, secondo la quale Fortuna Maior coin-

90 CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 237, 240-241.
Charmasson non cita pero la testimonianza dell’Ottimo, che, prima di Benvenuto
da Imola, aveva proposto di collocare Fortuna Maior tra Acquario e Pesci.

o1 B. BasiLE, Dante e la geomanzia, «Rivista di Studi Danteschi» 6 (2006), pp. 371-
378: 375. Basile aggiunge che il fatto che Fortuna Maior, essendo collocata nell’Ac-
quario e prima dei Pesci, culmini alle 2 ¢ coerente con il testo dantesco, secondo il
quale il cielo ¢ ancora scuro (“per via che poco le sta bruna”) quando si percepisce
“Maggior Fortuna”.

92 La Divina Commedia di Dante Alighieri commentata da M. PORENA, Purg. XIX,
ad loc. La collocazione in Pesci ¢ recepita in vari commenti del Purgatorio: cfr., e.g.,
Dante, Commedia, E. Pasquini, A. Quaglio (a cura di), Garzanti, Milano 1987, Purg.
XIX, 4-6, p. 577; Ip., La Divina Commedia, G. Giacalone (a cura di), A. Signorelli Edito-
re, Roma 1969, Purg. XIX, 1-6, ad loc. (secondo Giacalone, dato che «Fortuna Maior ap-
pare all’orizzonte poco prima dell’alba, soltanto in primavera, ¢ chiaro che il passo al-
lude anche alla stagione, oltre che all'ora»); Ip., Divina Commedia. Purgatorio, N. Fosca
(a cura di), XIX, 4-6, ad loc.: <https:/ / dante.dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25).

93 J.D. NortH, Chaucer’s Universe, Clarendon Press, Oxford 1988, pp. 238-249,
381-382, ipotizza che la Fortuna Maior citata nel Troilus and Criseyde corrisponda



190 Alessandro Palazzo

ciderebbe non genericamente con Acquario, ma con un asterismo, o
mansione lunare, interno ad Acquario, in particolare con la XXV casa
dello zodiaco lunare, nota come “Fortuna delle tende”®. Alla luce di
questa interpretazione risulta possibile una pit puntuale determina-
zione oraria: il 29 marzo 1300 questo asterismo finisce di sorgere alle 4
di notte, il che significa che solo per mezz’ora ci sarebbe stata la “via”
“bruna”, fino all'inizio del crepuscolo astronomico alle 4.30%.

Paolo Pecoraro sulla base di alcuni dati astronomici (le stelle di
Fortuna Maior devono essere ben visibili, il 9 aprile 1300 il Sole si tro-
va a 27° di Ariete e la volta celeste ruota da Est a Ovest di quindici
gradi in un’ora) identifica Fortuna Maior con un gruppo di 6 stelle
comprese tra 14° di Ariete e 14° di Pesci. L'ora in cui il cielo inizia
ad albeggiare e quella della levata del Sole variano a seconda del
punto dell’osservazione, ma rimane invariata la differenza tra i due
momenti, che ammonta a un’ora e un quarto. Pertanto il sogno ha
inizio un’ora e un quarto prima della levata del Sole**.

con la terza mansione lunare che ¢ comunemente identificata dalle Pleiadi (p. 248)
e sostiene che se Chaucer puo aver pensato al Purgatorio di Dante, non si puo esclu-
dere una sua conoscenza diretta della geomanzia (p. 241). Vari anche i candidati
astrali proposti per la Fortuna Maior evocata da Chaucer: si va da Giove al Sole ad
un asterismo costituito da stelle di Acquario e di Pegaso: cfr., per esempio, W.W.
SkEeat, Fortuna Maior, <The Academy. A weekly review of literature, science, and
art» No. 1174 (Nov. 3, 1894) p. 354; R. BROWN Jr., Fortuna Maior, <The Academy. A
weekly review of literature, science, and art» No. 1184 (Jan. 12, 1895), p. 39; W.C.
Curry, Fortuna Maior, <Modern Language Notes» 38/2 (1923), pp. 94-96.

94 Sulle origini e la diffusione della teoria delle mansioni lunari, cfr. CH. BUr-
NETT, Lunar Astrology. The Varieties of Texts Using Lunar Mansions, with Emphasis on
«Jafar Indus», «Micrologus» 12 (2004), pp. 43-140; A. DarLra Costa, Lunar Mansions
as Celestial Images in the Thirteenth-century De signis Astronomicis, in J. HIGUERA
RusIo (ed.), Per cognitionem visualem. The Visualization of Cognitive and Natural
Processes in the Middle Ages. Acts of the XXV Annual Colloquium of the SIEPM
Porto 14-15 and 21-22 June 2021, Brepols, Turnhout 2023, pp. 113-132.

95 REBUFEAT, Nell’ora piu fredda, pp. 308-315.

96 P. PECORARO, Le stelle di Dante. Saggio d’interpretazione di riferimenti astronomici
e cosmografici della Divina Commedia, Bulzoni, Roma 1987, pp. 262-266: I'identificazio-
ne di Fortuna Maior non varia se la data del viaggio viene ritardata al 1301 e il sogno
viene collocato il 29 marzo di quell’anno, anche se in questo caso si riduce il tempo
tra la levata di Fortuna Maior e quella del Sole, che passa da un’ora e un quarto a
mezz ora, il che ritarderebbe troppo il sogno, che si verificherebbe piti “ne I'alba”.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 191

Oltre a contestare la collocazione di “Maggior Fortuna” tra Acqua-
rio e Pesci, Charmasson, scorge nei versi danteschi, accanto a Fortuna
Maior, altre due figure geomantiche, cioe Via (v. 6) e Albus (v. 5: volta
al femminile come «Alba» da Dante), e pretende, sulla base di queste,
di congetturare altre due possibili configurazioni astrali””. Come antici-
pato, nel solco di Charmasson, Erwan Dianteill ha moltiplicato i riferi-
menti geomantici nel canto XIX del Purgatorio: secondo lo studioso, in-
fatti, non sono le figure geomantiche a essere usate per designare entita
astrali, ma viceversa ¢ possibile trasporre i riferimenti planetari (luna,
Saturno) sulle figure geomantiche®. Contro questa proliferazione di fi-
gure geomantiche, tuttavia, mi sembra giocare proprio la testimonian-
za convergente degli antichi commentatori (e.g., I'Ottimo, Benvenuto, il
Landino), che, come detto e come le riflessioni di Charmasson stessa
suggeriscono, conoscevano le fonti geomantiche e avrebbero facilmen-
te potuto ricavare i corrispettivi astrologici di “via” e “alba” (segni, pia-
neti o0 mansioni lunari), se avessero riconosciuto in questi due termini
le omonime figure geomantiche. Evidentemente, per i commentatori,
“Maggior Fortuna” ¢ I'unico nome geomantico evocato da Dante.

Tra i commentatori antichi ¢ un’eccezione Pietro Alighieri, per-
ché introduce un’altra figura in relazione a Purg. XIX, 4-6, menzio-
nando Fortuna Minor accanto a Fortuna Maior. Nella prima redazio-
ne del suo commento, Pietro sembra fare riferimento solo alle figu-
re che i geomanti tracciano all’alba quando operano la procedura
geomantica, senza preoccuparsi di identificare il corrispettivo cele-
ste — costellazioni o configurazioni di stelle — di quelle due figure.

Item, quando geomantes suam geomantiam operantur, faciendo
in alba diei suas figuras dictas fortunam majorem et minorem,
somniasse se videre Sirenam, ita ut dicit textus de ea [...]%.

97 Cfr. anche V. Caprozzo, Libri dei sogni e geomanzia: la loro applicazione
letteraria tra Islam, medioevo romanzo e Dante, «Quaderni di Studi Indo-Mediterranei»
2 (2009), pp. 207-226: 220.

98 Cfr. E. DiaNTEILL, Virgil the Geomancer.

99 PETRI ALLEGHERI Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium,
Purg. XIX, p. 429. Anche nel secondo commento, Pietro fa riferimento alla figura
geomantica di sette punti (sic) e chiamata Fortuna Maior e non a una costellazione
celeste: cfr. PIETRO ALIGHIERI, Comentum. Redazione Ashburnhamiano-Barberiniana, G.



192 Alessandro Palazzo

Da quanto scrive nella terza redazione del suo commento, pero,
si evince che anche Pietro interpreta le allusioni geomantiche di
Dante come un espediente per determinare I'ora del sogno. L'evo-
cazione di “Maggior Fortuna” & coerente con un dato della tradi-
zione geomantica, che associa entrambe le Fortune al Sole, I'una
— Maior — come diretta, 'altra — Minor — come retrograda. Pertanto,
secondo Pietro la “Maggior Fortuna” ¢ citata in Purg. XIX, 4-6 con
il significato di Sole sorgente ad Oriente nel breve spazio di tempo
che divide le tenebre dalla luce™.

[...] etin qua alba hora geomantes parant se ad videndum surgere
in Orientem solem per viam, idest per spatium breve inter lucem
et obscurum, quem solem vocant ‘maiorem fortunam’ ex eo quod
inter sedecim figuras geomantie duas ex eis attribuunt ipsi soli que
per eos vocantur ‘fortuna minor’ et “fortuna maior’ [...]"".

4. 11 dibattito sulla geomanzia: il punto di vista dei primi com-
mentatori

Al di 1a delle specifiche proposte, c’¢ un sostanziale accordo dei
commentatori antichi nel considerare la perifrasi geomantica di

Alvino (a cura di), p. 715: (1] Dicturus auctor de tribus vitiis principalibus, que non
sunt spiritualia ut quatuor precedentia, sed carnalia et realia et ab extrinseco nos
atrahentia, scilicet avaritia, gula et luxuria, ut ostendat quomodo ab eorum atractio-
ne alicimur et per quod ab ea atractione tali diffensamur et liberemur, fingit ita se
obdormisse in introytu huius quinti circuli et in hora matutini iuxta diem, quando
calor diurnus preteritus non potest in sequenti nocte plus tepidare frigiditatem lune
et Saturni. Unde et Lucanus: “Luna suis vicibus Thetim terrenaque miscet / Frigida
Saturno glaties etc.”, et quando etiam geomantes faciunt in terra sive in carta illam
figuram vii punctorum que in geomantia dicitur Fortuna Maior, dum prescire vo-
lunt aliqua que efficatius sit iuxta ortum solis quam alio tempore secundum eos».

100 Mi pare senza fondamento l'ipotesi secondo la quale con I'aggiunta di
Fortuna Minor Pietro intende sottolineare la doppiezza e ambiguita della femmina
balba-sirena vista in sogno: Caprozzo, Libri dei sogni e geomanzia, pp. 217-220.

101 PIETRO ALIGHIERI, Comentum super poema Comedie Dantis, Purg. XIX, ad loc.,
[10], p. 396. A proposito delle fonti astrologiche della terza redazione del Com-
mento attribuito a Pietro, cfr. A.G. CHISENA, La terza redazione del Comentum at-
tribuito a Pietro Alighieri: prime riflessioni sulle fonti astronomiche e astrologiche, in A.
Casadei, P. Pontari (a cura di), La Questio de aqua et terra. Nuove indagini e prospettive,
Pisa University Press, Pisa 2025, pp. 187-212.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 193

Purg. XIX, 4-6 come un modo di fissare I'ora del sogno attraverso
“Maggior Fortuna”, interpretata come un riferimento ad un’entita
astrale (astro, costellazione o segno) il cui sorgere coinciderebbe
con I'alba o I'aurora e preannuncerebbe la levata del sole. Nessuno
dei commenti citati manifesta la convinzione che Dante alluda al
metodo geomantico per un fine diverso da quello della determina-
zione dell’ora, né alcuno associa la geomanzia a ingerenze demo-
niche o ad operazioni necromantiche, come invece lasciano inten-
dere i moderni fautori di una lettura magico-demoniaca di Purg.
XIX, 1-6.

Al contrario, gli antichi commentatori dimostrano di essere
consapevoli che la geomanzia ¢ una tecnica divinatoria di carat-
tere naturale, sottolineando da un lato I'affinita con l'astrologia,
sollevando dall’altro dubbi sulla sua efficacia: insomma, con le loro
osservazioni essi riflettono il vivace dibattito che si sviluppo nel
Tardo Medioevo intorno allo statuto scientifico e alla legittimita
teorica della geomanzia.

L’autore delle Chiose ambrosiane, ad esempio, ¢ molto critico,
perché scrive che i geomanti si sforzano di divinare secondo un
metodo da loro falsamente definito arte o scienza, che consiste
nel tracciare punti con la punta di un bastone nella polvere o sulla
terra. Geomanzia sarebbe un nome derivato dalla composizione
di terra (“geon”) e divinazione (“mancos”), un’etimologia che ¢
gia presente nella Geomantia di Guglielmo di Moerbeke (“geos” e
“mantia”) e che sara adottata anche da altri commentatori'®,

Geomanti — Hii nituntur divinare per quendam modum, quem falso
appellant artem sive scientiam, que habetur puntando cum cuspide
baculi in pulvere vel in terra. Et ideo nominatur geomantia a ‘geon’,
quod est terra, et ‘mancos’, quod est divinatio™.

Benvenuto da Imola, oltre a confermare I’etimologia suggerita
dalle Chiose ambrosiane, aggiunge che la geomanzia ¢, per cosi dire,
scienza ottenuta attraverso la divinazione della terra («scientia facta

102 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 1.1, p. 9,35-36.
103 Le chiose ambrosiane alla Commedia, Purg. XIX, 4, p. 148.



194 Alessandro Palazzo

in divinatione terrae»), un’espressione che ¢ singolarmente vicina
al nome pitt comune della tecnica geomantica nel mondo arabo:
“Ilm al-raml”, cioé “scienza della sabbia”"*. Benvenuto si mostra
consapevole dell’origine orientale di questa tecnica, che sarebbe
stata praticata dagli Indiani e dai Musulmani (“saraceni”) sui lidi
marini al sorgere del sole secondo il metodo che era ancora in uso
ai suoi tempi. Effettivamente I’origine islamica (probabilmente ber-
bera) della geomanzia ¢ considerato oggi un dato molto verosimile
dagli studiosi, mentre vari trattati geomantici, in arabo e in latino,
collegavano le origini mitiche di quest’arte all'India o a personag-
gi indiani (basti pensare al gia citato Estimaverunt Indi)*>. Quindi
Benvenuto riferisce due opinioni circa lo statuto scientifico della
geomanzia. Alcuni pongono I’accento sulla sua affinita con I'astro-
logia, al punto da definirla una sorta di “rifugio degli astrologi”.
La geomanzia condivide alcuni principi con l'astrologia e, per que-
sta ragione, non va disprezzata del tutto ed ¢ definita “astrologia
minore”. Secondo altri, invece, la geomanzia ¢ una scienza solo al
modo della pratica delle sorti, cioe se il procedimento geomantico
¢ attuato sotto una costellazione veritiera (“veridica”), senza che
alcun pianeta sfavorevole (in particolare Marte o una stella di simi-
le natura) vi si opponga. Benvenuto conclude esplicitando la sua
posizione, che ¢ una sfacciata professione di scetticismo tanto nei
confronti dei geomanti quanto nei riguardi degli astrologi.

Dicit ergo: Quando i geomanti, geomantia dicitur a geos, quod est
terra, et mantos, divinatio, quasi scientia facta in divinatione terrae,
sic dicta quia indi et saraceni in ortu solis accedebant ad litus maris,
et faciebant ibi puncta sua paria vel imparia in arena maris, quem
morem adhuc hodie servare dicuntur: veggiono lor maggior fortuna
sorgere in oriente, in aurora, innanzi all’alba, quae statim sequitur
auroram. Et dicit: per via che poco le sta bruna, quia statim succedit
alba oriente sole qui clarificat aerem. Et hic nota quod geoman-

104 Sul significato del nome arabo, cfr. T. Fanp, khatt, in E. van DonNzeL, B.
Lewis, CH. PELLAT (éds.), Encyclopédie de 'Islam. Nouvelle édition, Brill, Leiden 1978,
t. IV, coll. 1160-62: 1160.

105 Sulle origini orientali, cfr. PaLazzo, Origin, Development and Decline of the
Western Geomantic Tradition e la bibliografia citata.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 195

tia, ut aliqui volunt, est commune refugium astrologorum; et ex
hoc non videtur spernenda penitus, quia habet aliqua principia in
astrologia; unde appellatur astrologia minor. Alii tamen dicunt
quod geomantia non est scientia nisi eo modo quo sortes, nisi fiat
sub constellatione veridica vel falsidica; unde si fiat in aurora quan-
do Venus vel Mercurius sunt orientales solet dicere verum, nisi
Mars obstet vel aliqua stella de natura Martis. Sed quicquid dicant
nihil credo geomantibus cum nihil credam astrologis™®.

Francesco da Buti ¢ un’eccezione quando definisce la geoman-
zia “una specie dell’arte magica” e rimanda al Canto XX dell'Inferno,
nel quale, come egli stesso dichiara nel commento ad locum, ¢ puni-
to il peccato dell’“affatturazione”, noto comunemente come “am-
maliazione”, che ¢ una forma di sacrilegio consistente nel prestare
a demoni ed idoli quel culto che si deve solo a Dio. Questo peccato
comprende quattro specie: divinazione, maleficio, superstizione e
stregoneria; tra le quattordici specie di divinazione enumerate da
Buti ¢ inclusa anche la geomanzia'”. L'elenco di arti divinatorie
¢ piuttosto tradizionale e Buti sembra qui avere in mente la geo-
manzia greco-romana basata sull’osservazione dei segni della terra
piuttosto che la tecnica divinatoria di origine araba che costruisce
immagini ricavate da punti tracciati sulla terra. In ogni caso, al di
la di questa allusione a Inf. XX, le osservazioni di Buti sui primi ver-
si di Purg. XIX non vanno nella direzione di una caratterizzazione
demonica della geomanzia, ma vertono piuttosto sulla modalita e
sull’ora della procedura geomantica. Inoltre, riprendendo un passo

sec

106 BENVENUTUS DE RAMBALDIS DE IMOLA, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, pp. 497-
498. Sulle concezioni sull’astrologia e sulla divinazione espresse nei commenti di
Benvenuto a Inf. XX, cfr. le osservazioni di L. FIORENTINI, Per Benvenuto da Imola. Le
linee ideologiche del commento dantesco, il Mulino, Napoli 2016, pp. 391-418.

107 Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 1, Inf. XX, 1-6,
p. 519: «Et ¢ qui da notare che in questa bolgia I'autore finge che si punisca il pec-
cato dell’affatturazione, che comunemente si suole chiamare ammaliazione; ma
secondo lo Grammatico si chiama sacrilegio; et ¢ sacrilegio sacramento del culto,
che si de dare a Dio, a darlo a’ demoni et all'idoli. E questo peccato a principal-
mente sotto s¢ quattro spezie; cio¢ divinazione, malificio, suprestizione e strego-
neccio; e benché molte sieno le spezie delle divinazione, basti a cercarne 14; cioé
piromanzia, aeremanzia, idromanzia, geomanzia, fitonizia, nigromanzia, augurio,
sortilegio, orispizio, ariolazio, magicazio, sonnilegio, stenuilegio, psalterilegio».



196 Alessandro Palazzo

diTacomo della Lana (cfr. infra, n. 131), Buti chiarisce che i geoman-
ti praticano la loro arte prima dell’alba perché quello ¢ il momento
in cui, ormai completata la digestione e sopite le altre passioni cor-
poree, il loro agire ¢ cagionato solo “da inclinazione naturale” che
¢ attivata dal movimento celeste. In altri termini, Buti sottomette
il procedimento geomantico integralmente agli influssi celesti e in
questo modo ne sancisce la naturalita:

Quando i Geomanti; cioe allora quando li Geomanti, che sono I'in-
divinatori che indivinano coll’arte che si chiama Geomanzia, detta
cosi da la terra, et € una specie dell’arte magica, come appare ne la
prima cantica canto XX: impero che indivinano con certi punti, o
vero linee che fanno ne la polvere in terra; e massimamente questa
loro arte fanno al mattino inanti'alba, perché all’ora I'animo uma-
no e ‘1 corpo ¢ pit disposto all’'obedienzia de le inclinazioni celesti
che in altro tempo, e perd li Geomanti osservano questo tempo e
volliano che i punti si faccino sensa pensamento e sensa numero:
impero che I'omo puo esser mosso da tre cagioni; cio¢ prima, da
la propria volonta, mossa d’alcuna passione che nasce da elezione
fatta per lo libero arbitrio. La seconda cagione ¢ da volonta come
per troppa replezione e vacuita di stomaco, o per troppa resolu-
zione d’omori, o inammazione di spiriti vitali. La tersa cagione &
da inclinazione naturale, la quale cagiona lo movimento del cielo;
e questa ultima cagione accetta la Geomanzia, e I'altre esclude. E
per escludere la prima, vuole che i punti si faccino sensa numero
e pensamento; e per escludere la seconda, vuole che si faccia al
tempo preditto, quando ¢ fatta la digestione e sono pitl posate le
passioni tutte che in altro tempo, sicché ‘1 movimento vegna pure
secondo la inclinazione celeste, e non per altro modo [...]*".

Degne di nota sono anche le considerazioni di Giovanni da Ser-
ravalle, il quale ripropone la consueta etimologia di geomanzia,
che significa conoscenza acquisita tramite la terra (“notitia habita
in terra”) ed € una specie della divinazione. Dai brevi cenni fatti alla
procedura geomantica si evince che Giovanni ha in mente non il
metodo tradizionale, che ricava le figure a partire dalle sedici linee

108 Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX,
I-15, P. 443.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 197

di punti tracciate da destra a sinistra senza contare i punti, ma una
variante che prevede il ricorso al getto dei dadi: i geomanti, egli
scrive, tracciano, per mezzo di uno stilo, alcune linee trasversali sul
terreno, sulle quali gettano dei dadi e a seconda dei punti prodotti
dai dadi o da altre cose sovrapposte ricavano i loro pronostici. Rife-
rendosi forse a quanto aveva scritto Benvenuto da Imola, Giovanni
riferisce anche I'opinione che contesta che la geomanzia sia un’arte
della terra, perché la sua verita si ricava dalle costellazioni che do-
minano nel momento in cuii geomanti attuano il loro procedimen-
to: quando Venere e Mercurio appaiono ad Oriente, allora i geo-
manti divinano il futuro. Mentre Giovanni dipende sicuramente da
Benvenuto quando afferma che i musulmani e i popoli orientali ri-
corrono alla geomanzia sui lidi marini, nuova ¢ invece I’attenzione
al fatto che la geomanzia ¢ proibita ai cristiani. Giovanni, perd, non
esplicita le ragioni del divieto: dal contesto si ha pero I'impressione
che la pericolosita della geomanzia sia pitl legata alla sua origine
orientale, cio¢ islamica, che a un presunto carattere necromantico
o diabolico di tale procedura divinatoria.

Secundo notandum est, quod est una species divinationis, que
vocatur geomantia: et dicitur geomantia a geo, quod est terra, et
mantia, quod est notitia, quasi notitia habita in terra; et fit sic. Ge-
omantici habent stilum, cum quo faciunt et scribunt aliquas lineas
in terra transversaliter; demum habent taxillos et proiiciunt super
illas lineas; et secundum puncta que tanguntur a taxillis, vel aliis re-
bus superpositis illis lineis, fiunt judicia. Dicunt tamen aliqui, quod
geomantia non est de [terra re]vera, sed veritas, que inde colligitur,
a constellationibus regnantibus habetur, tunc quando geomantici
operantur secundum talem artem. Et hoc maxime videtur quando
Venus, que est stella oriens de mane, ante solem per duas horas
[apparet]; et inde in Ytalia dicitur diana stella, idest indicans diem
de proximo venturum. Et sic dicitur de Mercurio. Quando isti duo
planete sunt orientales, divinant isti geomantici. Ista arte multum
utuntur Saraceni et nationes orientales, et hoc semper faciunt in
aurora, quando calor diurnus, relictus in aiere propinquo, non po-
test amplius intepidari, sive frigefieri, a Luna, vel a Saturno, seu a
Terra, frigida et sicca, quia de proximo statim post auroram redit
sol, qui iterum recalefacit. Tali hora, scilicet in aurora, Dantes, sive
auctor, sompniavit sompnium suum. Super litus maris ut pluri-



198 Alessandro Palazzo

mum orientales utuntur geomantia, et tamen geomantia prohibita
est christianis'®.

Il Landino dipende dalle fonti precedenti per alcune sue informa-
zioni. Riporta, ad esempio, il passo del Lana secondo cui i geomanti
praticano la loro arte sul far dell’alba, passo da cui emerge una con-
cezione della geomanzia come arte divinatoria di carattere naturale,
il cui funzionamento ¢é legato all’azione degli influssi celesti. Inoltre,
come Benvenuto da Imola e Giovanni da Serravalle, il Landino sot-
tolinea I'origine orientale di questa specie di divinazione, praticata
dagli orientali intorno all’aurora sui lidi. Cristoforo Landino fa pero
sfoggio di una conoscenza pit accurata delle prime fasi del metodo
geomantico, che consiste nel disegnare sedici linee di punti tracciati
a caso, cio¢ senza contarli, quindi nel raggrupparle in quattro grup-
pi di quattro, nell’eliminare i punti di ciascuna linea a due a due fino
a quando non ne rimangano uno o due per linea, e infine nel ricava-
re dai residui di ciascuno dei quattro gruppi le quattro figure madri.
Il Landino si segnala anche perché reca una lista completa dei nomi
delle sedici figure geomantiche, che puo essere usata come un utile
indizio per individuare la sua fonte geomantica':

Quando e geomanti: discrive el medesimo tempo per un altro modo.
Imperoché e geomanti fanno la loro arte nel tempo mattutino,
quando I'alba viene, perché in quel tempo I'animo et el corpo hu-
mano ¢ pill obbediente alle inclination celesti. Et qui dobbiamo
intendere, che ’'huom puo esser mosso da tre cagioni. Primo dalla
propria volonta, la qual nasce da electione del libero arbitrio. Se-
condo da volonta mossa da alchuna passione, chome ¢& per troppa

109 Fratris JOHANNIS DE SERRAVALLE Translatio et Comentum totius libri Dantis
Aldigherii, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato il
17.11.25).

110 Un confronto con le tabelle approntate da Charmasson nel suo volume
evidenzia una perfetta corrispondenza tra la lista contenuta nella compilazione
geomantica Sicut dicit Boetius attribuita a Giovanni di Murs e conservata nel codice
Venezia, Biblioteca Nazionale Marciana, lat. VIII-44 , ff. 65-66 e quella proposta da
Cristoforo Landino: cfr. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire, pp.
30-33. Ulteriori verifiche sulle altre fonti geomantiche sono richieste per accertare
la fonte del Landino.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 199

repletione o vacuita di stomacho, o per troppa resolutione d’ho-
mori, o defecto di spiriti vitali. Tertio da inclinatione naturale, la
quale cagiona e moti de’ cieli. Et questa sola ha in sé divinatione.
Onde ‘1 geomante volendo excluder I'altre due contro alla prima,
vuole, che e puncti si faccino sanza contargli o pensarvi, accioché
non sieno per nostra electione, ma secondo la inclination celeste.
Et contro alla seconda elegge el tempo della mattina, nella quale
I’anima et el corpo sono piti sobrii, né troppo pieni, né troppo voti.
Geomantia ¢ spetie di divinatione, la quale gl'orientali maxime
exercitavano circa all’aurora in su e liti. Fannosi sedici righi non
di linee, ma di puncti fortuiti, et non numerati da chi gli fa; poi
si dividono in quattro parti, si cche ogni parte ha quattro righi, et
accoppiano e puncti del rigo in forma, che nell'ultimo rimane pari
o caffo. Et d’ogni quaternario traggano I'ultime parti, et fanno una
figura. E nomi delle figure sono Letitia, Tristitia, Fortuna maior,
Fortuna minor, Acquisitio, Amissio, Albus, Rubeus, Coniunctio,
Carcer, Populus, Via, Puer, Puella, Caput, Cauda'".

Alla luce di questa breve rassegna, appare chiaro come i primi
commentatori, sollecitati dalle allusioni dantesche ai geomanti e
a “Maggior Fortuna”, non si preoccuparono solo di individuare il
corrispettivo astrale di “Maggior Fortuna”, e di determinare cosi
I'ora del sogno della femmina balba, ma contribuirono, dalla loro
peculiare prospettiva esegetica, anche al dibattito sulla validita del
sapere geomantico.

5. Un’ulteriore ipotesi

Ma oltre ad indicare una configurazione astrale utile a fissare 'ora
del sogno, “Maggior Fortuna” ha anche altri significati nel testo
dantesco?

111 CRISTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia, Purg. XIX, 4-6, p. 1335,
23-43. Sulle chiose di contenuto astrologico, e piul in generale scientifico, del com-
mento del Landino, cfr. S.A. GiLsoN, Tradition and Innovation in Cristoforo Landino’s
Glosses on Astrology in His Comento sopra la Comedia (1481), «Italian Studies» 58
(2003), pp. 48-74; Ip., Leggere Dante a Firenze. Da Boccaccio a Cristoforo Landino (1350-
1481), A. PEGORETTI (a cura di), Carocci, Roma 2019 (orig. ed.: Dante and Renais-
sance Florence, 2005), pp. 251-264.



200 Alessandro Palazzo

C’¢ chi ha ipotizzato, un po’ avventurosamente, che “Maggior
Fortuna” sarebbe stata menzionata da Dante per la sua particolare
forma, vagamente simile a quella della Y, la lettera Pitagorica, che
tradizionalmente rappresenta la scelta morale, con il tratto infe-
riore a simboleggiare la gioventu e la bipartizione superiore la ma-
turita che impone una scelta tra la via del bene (la destra) e quella
del male (la sinistra). “Maggior Fortuna” simbolizzerebbe quindi la
scelta morale che un giovane uomo ¢ chiamato a compiere e che
nel sogno ¢ inscenata attraverso il contrasto tra le tentazioni della
sirena e i richiami energici della “donna santa e presta” .

A mio avviso, invece, per verificare se la “Maggior Fortuna”
dantesca non presenti qualche ulteriore significato, bisogna riesa-
minare la tradizione geomantica e vagliare quali valori vengono
attribuiti alla figura geomantica Fortuna Maior. Una base attendi-
bile per la nostra verifica ¢ fornita dalla Geomantia di Guglielmo
di Moerbeke, che non ¢ un trattato, ma una compilazione di fonti
geomantiche e per questo condensa al suo interno la tradizione
geomantica piu antica. Il testo, oggi consultabile nell’edizione cri-
tica realizzata da Elisa Rubino, cosi presenta Fortuna Maior nella
prima particula, dedicata alla descrizione delle figure e delle loro
caratteristiche:

112 W.B. StanroRrD, The “Maggior Fortuna” and the Siren in Purgatorio XIX,
in D. NovaN (ed.), Dante Commentaries. Eight Studies of the Divine Comedy, Irish
Academic Press - Rowman and Littlefield, Dublin - Totowa, N.J. 1977, pp. 85-91.
L'interpretazione del sogno secondo il mito dell’Ercole al bivio risale a Panofsky,
che ¢ influenzato dalla lettura dell’episodio dantesco fornito del mitografo cin-
quecentesco Vincenzo Cartari ne Le imagini con la spositione de i dei de gli antichi:
E. PANOFSKY, Ercole al bivio e altri materiali iconografici dell’Antichitd tornati in vita
nell’etd moderna, a cura di M. FERRANDO, Quodlibet, Macerata 2010, pp. 216-220
(tit. orig. Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neuren Kunst,
1930). Per un punto di vista scettico su tale interpretazione, cfr. G. PARENTI, Er-
cole al bivio e il sogno della femmina balba (Purgatorio XIX 1-33), in D. DE ROBERTIS,
F. Gavazzeni (a cura di), Parva operosa per Gianni Antonini, Edizioni Valdonega,
Verona 1996, pp. 55-66. Per un approfondimento di questa linea interpretativa,
cfr. C. MoOLINARI, La sirena di Parenti. A proposito di «Purgatorio» XIX 1-33, in A.
Bruni, C. MoLINaRI (a cura di), Per Giovanni Parenti. Una giornata di studio, 24
Marzo 2006, Bulzoni, Roma 2009, pp- 65-91.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 201

Fortuna maior, Homen maius sive Tutela intrans aut Auxilium intus
vel Honor intus. Et dicitur sic, quia intrans est et fixa et habet se ad
introitum et augmentum in omnibus, in quibus speratur lucrum,
mala vero est in quibus speratur amissio. Et dicitur Fortuna maior
quia in domo fortune reperitur, scilicet in Aquario sub dominio So-
lis. Tutela intrans dicitur, quia acquirit utilitates et tuetur acquisita
et augmentat bona et congregat et non dissipat nec evacuat. Ho-
men maius dicitur, quia ceteris omnibus est elegantior et bene for-
tunata in omnibus, in quibus speratur introitus et augmentum rei.
Est autem terrea, frigida et sicca, melancolica, feminea, nocturna,
occidentalis. Optime moratur in 11* domo duplici de causa, quia
in loco nominis sui et in signo quo reperitur, sed male moratur
in 5° domo, quia in sua oppositione. Et est consequens significans
annos. Vult colorem album et rubeum mixtum cum croceo™".

Nel brano sopra citato Fortuna Maior ha valore positivo («in-
trans est et fixa»)"% la sua comparsa lascia presagire un introito o
un aumento se ¢’¢ da sperare un guadagno, mentre ¢ negativa nelle
cose in cui ci si aspetta una perdita. Il carattere favorevole di questa
figura ¢ generalmente riconosciuto da tutte le fonti geomantiche
latine™. Il nome Fortuna Maior deriva, prosegue Guglielmo, pro-
prio dalla sua collocazione nella casa della Fortuna, cioé in Acquario
sotto il dominio del Sole («dicitur Fortuna maior quia in domo for-
tune reperitur, scilicet in Aquario sub dominio Solis»)"*. Anche su
questo punto, Guglielmo ¢ in linea con I'opinione prevalente nella
tradizione geomantica, secondo la quale Fortuna Maior ¢ associata
al segno dell’Acquario e al Sole'”. Guglielmo registra infine gli altri
nomi sotto i quali tale figura € nota, tutti con un significato positi-
vo, e le altre sue caratteristiche (I’elemento, il sesso, la parte della
giornata, il punto cardinale, il colore cui ¢ associata). Tutti questi

113 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 1.2.1.11, p. 18,59-71.

114 Cfr. anche GuiLLELMUS DE MORBECA, Geomantid, 1.3.0, p. 28,63-64: «Figu-
re autem fortunate sunt Acquisitio, Letitia et utraque Fortuna, Albus, Caput, Puer»;
1.3.1, p. 28,2: «Specialiter fortunate sunt Fortuna maior, Caput, Barbatus».

115 Cfr. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 38-40.

116 Cfr. anche GuiLLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 1.2.2, p. 25,10: «Fortuna
maior in Aquario»; p. 25,25: «Fortunam maiorem et minorem deputaverunt Soli».

117 Cfr. CHARMASSON, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 43-44.



202 Alessandro Palazzo

elementi caricano di connotazioni e implicazioni la Fortuna Maior,
il cui originario valore positivo cambia anche e soprattutto in rela-
zione alla domus in cui compare: nella undicesima, la domus della
fortuna, ha un valore ottimo, mentre ¢ negativa se compare nella
quinta domus, opposta alla undicesima.

La reiterazione di Fortuna Maior allinterno dello stesso tema
geomantico amplia ulteriormente la sfera dei suoi significati, come
si evince da un altro brano della Geomantia di Gugliemo:

Fortuna maior. Quando eius apparitio multiplicatur in questione
significat nocumentum infirmo, quia est significatrix fossorum no-
cumentorum. Significat levitatem et facilitatem motuum et itine-
rum. Est enim significatrix habenarum quadrupedum et velorum
navium. Et prodest incarcerato. Et significat liberationem velocem
et suspensionem reditus absentis. Et est nominis feminini, si multi-
plicata masculini, et mutabit naturam suam. Est insuper significa-
trix arborum habentium umbram. Letificat recuperationem furti,
si fuerit inventum. Habet Testem, qui confortat eum in 6° loco ab
eo, scilicet in oppositione sui"®.

Inoltre, il valore originariamente favorevole di Fortuna maior &
soggetto a variazione a seconda dei suoi progenitori: in altri termi-
ni, quando Fortuna maior compare tra le nipoti, i testimoni, il giudi-
ce o il super-giudice, la coppia di figure da cui ¢ tratta condiziona il
suo valore, al punto da renderlo, in alcuni casi, negativo:

Fortuna maior a se ipsa et Populo est fixa et fortunata. Si ab Acquisi-
tione et Coniunctione, fortior et fortunatior quam alibi. Si ab Amis-
sione et Carcere, mediocris, sed non fortunata nisi in amissione. Si a
Fortuna minore et Via, fortunata, sed debilis magis quam mediocris.
Si a Capite et Rubeo, mediocris in omnibus, scilicet in stabilitate,
mobilitate, malitia, bonitate. Si a Cauda et Puella, mala, mobilis et
non fortunata. Si a Candido et Diminuto, fixa et competenter utilis.
Si a Letitia et Mundo facie, mediocris et quasi fixa et in omnibus
bonis utilis™®.

118 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 1.4.2.5, p. 37,2-10.
119 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 2.2.1.3, p. 50,27-34.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 203

In sintesi, dalla Geomantia di Guglielmo, che, come detto, pos-
siamo ritenere rappresentativa di tutta la tradizione geomantica
precedente, apprendiamo che Fortuna Maior ha un valore ampia-
mente positivo, che tuttavia pud essere modificato nel contesto
del pronostico geomantico al verificarsi di determinate condizioni.
Soprattutto apprendiamo che il valore generale di Fortuna Maior
si specifica in una molteplicita di significati particolari in relazione
alla domus in cui compare™ e all’'oggetto del quesito al quale il geo-
mante ¢ chiamato a rispondere ™.

La ricca polisemia di Fortuna Maior, come di tutte le immagini
geomantiche, sembrerebbe spegnere ogni velleita di rinvenire uno
specifico significato dietro alla dantesca “Maggior Fortuna”. Tuttavia
dall’analisi della Geomantia di Moerbeke ricaviamo anche alcuni ele-
menti utili per la nostra indagine sulla “Maggior Fortuna” dantesca.

Mi pare innanzi tutto importante sottolineare il valore comples-
sivamente positivo di Fortuna Maior considerata da sola: evocando
“Maggior Fortuna”, oltre a determinare l'ora del sogno della fem-
mina balba, Dante probabilmente intende gia preannunciarne I'esito
felice.

Inoltre, mi sembra di un certo interesse il fatto che secondo Gu-
glielmo, se un quesito geomantico riguarda il significato di un sogno,
Fortuna Maior ¢ una delle figure migliori che possano comparire:

In sompniis meliores: Fortuna maior, Letitia, Caput, Populus. De-
teriores: Coniunctio, Carcer, Tristitia, Cauda. Mediocres: Fortuna

122

minor, Via'*.

Fortuna Maior puo chiarire il senso di un sogno soprattutto se
compare nella nona domus, alla quale, tra le altre questioni, pertie-
ne I'interpretazione delle visioni buone:

120 Cfr. GuiLLELMUS DE MORBECA, Geomantia 1V,5-VIII, E. Rubino (ed.), SI-
SMEL - Edizioni il Galluzzo, Firenze 2023, 7.1.1, pp. 126,30-127,77.

121 Cfr. GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 8.1.1, pp. 163,1-165,62. Come
tutte le figure, anche Fortuna Maior possiede una specifica gamma di significati
fisionogmici: cfr. GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia,1.6.1, p. 40,2-6.

122 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 4.3.9, p. 128,14-15. Cfr. anche Guir-
LELMUS DE MORBECA, Geomantid, 8.1.1, p. 164,44: «Sompnium verax et utile».



204 Alessandro Palazzo

In 9° significat [scil. Fortuna maior sive Tutelas intrans] proficuum
propter itinera magna et super tranquillitatem et quietem et signi-
ficat legem, ordinem et peregrinationem et scientiam cum prono-
sticatione super visionas bonas™.

Alla luce di questo significato di Fortuna Maior, che finora non mi
risulta sia stato segnalato da alcuno studioso, acquisiscono particola-
re pregnanza le parole che Attilio Momigliano dedicava alla “Mag-
gior Fortuna” dantesca: «Anche questo sogno, come quello del c. IX,
ha uno sfondo di cielo, e anche qui sul cielo si disegna una figura da
libro dei sogni: la Maggior Fortuna [...]»"*. L'esimio dantista, eviden-
temente, parlava di “figura da libro dei sogni” in chiave metaforica,
ma dalla nostra analisi della Geomantia di Guglielmo emerge che la
figura geomantica denominata Fortuna Maior aveva effettivamente
anche una funzione oniromantica, e la sua comparsa in determinate
circostanze nel procedimento geomantico serviva a chiarire il signifi-
cato di sogni e visioni. Questa specifica funzione predittiva di Fortuna
Maior potrebbe essere uno dei motivi — probabilmente non I'unico
— per il quale Dante evoca “Maggior Fortuna” all'inizio di Purg. XIX,
cioe in quei versi che fanno da preludio all’enigmatico sogno della
femmina balba, una visione conturbante, destinata pero a una so-
luzione positiva grazie all'intervento della “donna santa e presta”*>.

Al dila di questa ipotesi, che, per quanto allettante, attende ulte-
riori conferme dall’esame di altri testi geomantici, e soprattutto dei
volgarizzamenti, mi pare che il legame tra il sogno e la geomanzia
sia un dato fondamentale sul quale convergono vari commentatori
antichi. Come detto, tutti concordano sul fatto che le prime due
terzine dantesche servono a fissare I'ora del sogno: prima o sul far
dell’alba, in ogni caso prima della levata del sole, quando il cielo &

123 GUILLELMUS DE MORBECA, Geomantia, 7.1.1, p. 127,58-60.

124 DANTE ALIGHIERI, La Divina Commedia, commentata da A. MOMIGLIANO,
p- 419, ad loc.

125 Secondo C. HARDIE, Purgatorio XIX. The Dream of the Siren, in V. VETTORI
(a cura di), Letture del “Purgatorio”, Marzorati, Milano 1965, pp. 217-249, il secondo
sogno purgatoriale si realizzera nel momento in cui nel Paradiso Terrestre (Purg.
XXXII) la vera identita della femmina balba é rivelata nel confrontro tra Beatrice e
la puttana troneggiante sul carro (pp. 218, 234-237).



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 205

ancora scuro. Perché il sogno si verifichi proprio in questo momen-
to, ¢ detto con chiarezza da vari commentatori.

Secondo 1'Ottimo, Dante fissa 1'ora della sua visione onirica
all’'aurora proprio per sottolinearne la veridicita:

E dice che fue nell’aurora, per volere mostrare che cotale sogno
era significativo del futuro vero, sopra il quale sogno, o vuogli vi-
sione, egli fonda il suo tractato, si come fae in alcuni altri capitoli**®.

I sogni in prossimita dell’alba colgono infatti nel segno, prean-
nunciando eventi futuri, aggiunge 1'Ottimo, rimandando ai versi
con cui il Poeta introduce il primo dei sogni purgatoriali*”:

Siesi qual si vuole, pure che voi tegnate che un poco era inanzil’al-
ba, allora che Ili sogni alcuna volta percuotono nel vero, come dice
'autore, capitolo viiii® di questa cantica, dove comincia: Nell’ora
che comincia i tristi lai etc.",

Nel commento ad locum, lacomo chiarisce che I'anima puo anti-
vedere il futuro attraverso visioni o per influenza di cause spirituali
(angeli o demoni) o per gli influssi dei corpi celesti, che agiscono,

126 Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 2, pp. 1076-1077. Cfr. anche
BENVENUTUS DE RaMBALDIS DE IMoLa, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 496: «Ad pri-
mum veniens dico quod poeta describit somnium suum: et quia semper somniat
circa auroram quando fiunt somnia vera, ideo primo describit horam temporis
dupliciter, scilicet, per viam naturalem»; Fratris JOHANNIS DE SERRAVALLE Transla-
tio et Comentum totius libri Dantis Aldigherii, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante.
dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25): «Sed redeunte sole, per modicum ante-
quam sol sit super terram, fit aurora: et in illa hora, idest modicum ante ortum solis,
Dantes sompniavit sompnium suum; et communiter sompnia, que fiunt tali hora,
sunt presagia vera [...] Tali hora, scilicet in aurora, Dantes, sive auctor, sompniavit
sompnium suum. [...] Vult dicere auctor quo tempore sompniavit, ad hoc ut detur
fides sompnio; quod fit tali hora, scilicet aurore, qua comuniter sompnia sunt pre-
sagia vera rerum futurarum»; CRISTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia, Purg.
XIX, 1-3, p. 1335,20-22: «Discrive adunque el tempo mattutino, che ¢ presso al gior-
no, nel quale chome dimostrammo nella prima cantica e sogni son veri».

127 Purg.IX, 13-18: Nell'ora che comincia i tristi lai / la rondinella, presso ala
mattina, / forse a memoria de’ suo’ primi guai, / e che la mente nostra, peregrina
/ pit dala carne e men da’ pensier presa, / ale sue vision quasi ¢ divina».

128 Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, p. 1085.



206 Alessandro Palazzo

per il tramite delle facolta corporee, sulla fantasia producendo I'im-
magine dell’evento che si verifichera. Ma ¢ sul far del giorno (“nel
rompente del die”) che I'anima ¢ piti pronta a ricevere tanto le im-
pressioni spirituali, cui si conforma meglio, quanto quelle dei corpi
celesti, essendo piu libera dalle passioni del corpo: ¢ il momento,
infatti, in cui il cervello non ¢ piti appesantito dai fumi provocati
dal processo di digestione, ormai ultimato, in cui 'uomo dorme
sgravato da pensieri e I'aria ¢ pitl quieta:

e che la mente. Ancora per certificar meio la preditta ora si dise: e che
la nostra mente & pin pelegrina dalla carne, ¢oé piu libera dalle passion
corporae, et ¢ men presa et occupada da i pensieri, per lo qual de-
spagamento ella & quase spirituale, et antivede per visione de quel
che po’ adevene. Circa la qual cosa si ¢ da savere che I'anema humana
po in dui modi savere delle cose che déno adevegnire, si como doe
sono le casuni extrinseche che gl’hano a denotare ¢oe. L'un modo si
¢ quando per alcuna casone spirituale gl’é revlado de futuris, si como
per angello o per demunio; I'altra casone si ¢ per descorso, come per
casone d’i corpi celesti li quai cenca dubio moveno le possance cor-
porai, lo qual movemento move la fantasia et apare li entro quel ch’eé
devignire che sia effecto delle casuni celesti. Or 'anema quando <e¢>
ella piti libera dalle passion del corpo, ella receve meio tale inpressio-
ne, e si le spirituai specialiter, imperco che se conforma meio con esse,
e sile corporai, imper¢o c’altra passione no la liga. E questo avene a
I'anema in lo rompente del di, quando lo stomego ha fatte la soe dige-
stioni, lo cerebro ¢ aliviado dalle fumusita del stomego, I'omo dorme
ch’e libero da i pensieri, I'aere ¢ quieto che non gl’¢ alcuna mutatio-
ne, si che 'anema ¢ libera dalle intrinseche passioni e tutta desposta
de fora a recevere, e perco s’avene ella prevede, ¢oé inanci vede de
quel ch’é a vignire. E per¢o dixe I'autor: ell’era in quell’ora che lla
nostra mente & quasi divina, ¢oe nel rompente del die, com’¢ ditto™.

Con queste parole, lacomo fa eco a concezioni sull’origine dei
sogni divinatori largamente diffuse di cui varie fonti filosofiche
presentano versioni speculativamente piu elaborate e raffinate. Ad
esempio, nella sezione psicologica della sua enciclopedia filosofica,
il Libro della guarigione, Avicenna scrive che:

129 Iacomo DELLA LaNa, Commento alla ‘Commedia’, Purg. IX, 16, pp. I1112-1114;
cfr. anche Ip., Commento alla ‘Commedia’, vol. 1, Inf. XXVI, proemio, p. 736.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia

Aliquando vero fiunt ex operationibus caelestium corporum, quae
aliquando operantur formam in imaginatione secundum compara-
tionem eorum et comparationem animarum ipsorum et secundum
aptitudinem [...] Praeter hoc etiam non sunt vera somnia plerum-
que nisi quae videntur in mane: omnes enim cogitationes hac hora
quiescunt et motus humorum sunt finiti; cum vero virtus imagina-
tiva fuerit in tali hora qua non impeditur propter corpus nec est se-
parata a memoriali nec a formali, sed est compos illarum, tunc ser-
vitium imaginativae quo servit animae est quale melius esse potest:
necesse est sine dubio ut forma quae advenit illi, describatur in istis
virtutibus firmiter, aut ita ut est aut per conformationem'°.

207

Da Iacomo apprendiamo che anche i geomanti prediligono I'o-

rario antelucano per realizzare la loro procedura, non perché la
notte sia il momento favorevole alle ingerenze dei demoni o alle
operazioni dei negromanti, ma per la stessa ragione per cui i sogni
divinatori si presentano in prossimita dell’alba: prima dell’alba la di-
gestione ha completato il suo corso, per cui il corpo del geomante,
non piu distratto da stimoli fisiologici di natura somatica, € partico-
larmente sensibile agli influssi astrali (“ma tutti desposti ad ubedire

li movimenti celesti”):

quando i geomanti. Mostrado per uno modo l'ora della soa visione,
anche lo vol mostrare per un altro e dixe ch’era quell’ora quando
li geomanti, coe quilli che usano geomancia, reputano esser meior
ovra far soa arte et & ora che meio li dixe vero. Contra la qual cosa
¢ da savere ch’ell’¢ un’arte la quale si se fa in terra overo in sabione
over cum penna et incostro suso carte, et fassi xvj linee de punti a
ventura, ¢o¢ cenga numerare li punti; poi de quelle figure si se tra’
quattro figure le qua’ sono appellade madri. Poi de quelle secun-
do lo rito de quella arte se fano le altre; poi secundo le figure e i
aspetti de quelle dano ¢udisio delle cose a domandare. Or la casone
perché li ditti artisti dixeno essere in I'aurora pit1 adatto lo tempo a

130 Cfr. AVICENNA, Liber de anima seu sextus de naturalibus IV-V, S. Van Riet (ed.),

Editions Orentalistes - Brill, Louvain - Leiden 1968, pars IV, cap. 2, pp. 31,29-32,46. 11
passo ¢ recepito nel dibattito degli scolastici latini sulla divinazione attraverso i sogni,
come dimostra ad esempio un luogo del De homine di Alberto Magno: cfr. ALBERTUS
Magnus, De homine, H. Anzulewicz, JR. Soder (edd.), Aschendorff, Miinster i.W.

2008 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVII/2), p. 382,19-28.



208 Alessandro Palazzo

soa arte si <e¢> che in quell’ora omne digestione de cibo ¢ fatta, si
ch’i menbri del corpo no éno agravadi da alcuna casone intrinseca,
ma tutti desposti ad ubedire li movimenti celesti. E perché supono
essere qui movementi celesti casuni secundo natural corso de qui-
sti inferiuri mutamenti, conchiudeno talora essere abile a loro arte.
Po essere li membri humani mossi da tre casuni: I'una da volunta
della qual nasse da eletione fatta per libero arbitrio; I'altra da vo-
lunta mossa da alcuna passione, come per troppo cibo, per troppo
vino, per troppo resolutione d’omuri o per troppo manitione de
spirti vitalli; la terca da inclinatione naturale la qual sogase al mo-
vemento del celo, si cume in phylosophia naturale et in astrologia
chiaro se pone. La prima casone exclude I'arte della geomancia
quando vole ch’i punti no se fagano a numero né per volunta né
pitt né meno; la secunda casone simelmente exchiude quando ac-
cepta so tempo in I'ora che omne digestione si ¢ facta, della quale,
com’e ditto, I'autor in lo presente capitulo fa mentione; la ter¢a ca-
sone accepta la ditta arte per so principio appellandosse per alcuni
I'astrologia menore. E perco si da ad intender I'autore ch’el dixe
che lla preditta visione fo circa I'aurora™".

I testo di Tacomo, che avra larga fortuna presso i commentato-
ri successivi, dai quali verra citato con favore, propugna pertanto
una concezione puramente naturale della geomanzia, una tecni-
ca divinatoria basata sul principio della dipendenza dei mutamenti
terrestri dal naturale corso dei moti celesti, e per questo definita
“astrologia menore”'**. Jacomo teorizza che i movimenti corpo-
rei dell'uomo possono essere causati o da una volizione frutto di

131 Iacomo DELLA LaNa, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4, pp. 1312-
1314. M. Vourpi, A. TerzI, Introduzione a lacomo della Lana, Commento alla ‘Comme-
dia’, vol. 1, pp. 31-39, osservano che gli interessi manifestati dal Lana nel Commento
per le discipline del quadrivium, e in particolare, per I'astronomia-astrologia, coin-
cidono con quelli degli artistae dello Studium bolognese, alle cui fila anche il Lana
pare appartenesse.

132 Cfr. Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, pp. 1083-1084; per
Francesco da Buti, cfr. n. 108; Commento alla Divina Commedia d’Anonimo fiorenti-
no, Purg. XIX, ad loc., pp. 305-306; CRISTOFORO LANDINO, Comento sopra la Comedia,
Purg. XIX, 4-6, p. 1335,23-37. L'autore delle Chiose ambrosiane si limita a puntualiz-
zare che secondo i geomanti il loro pronostico ¢ piu certo verso l'aurora: cfr. Le
chiose ambrosiane alla Commedia, Purg. XIX, 4, p. 148: «Fortuna — Quia opinio geo-
manticorum est quod circa auroram interrogatio eorum habeat certius iudicium».



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 209

una scelta del libero arbitrio, o da una passione di origine corporea
generata da un eccesso di cibo o da uno squilibrio degli umori o
un eccesso di spiriti vitali, o infine dall’inclinazione naturale, che
¢ sottomessa al movimento celeste. Il pronostico geomantico sara
verace solo se il geomante, da un lato, traccera i punti sulla sabbia
a caso, cioe senza numerarli, per cosi dire in modo involontario,
dall’altro, pratichera la sua arte sul far dell’alba, quando la dige-
stione si € ormai compiuta. Escludendo le prime due cause, infatti,
il geomante sara mosso solo dall'inclinazione naturale e diventera
cosi uno strumento passivo della causalita celeste.

L'affinita tra il metodo geomantico e I'oniromanzia ¢ esplicita-
mente posta da Francesco da Buti, che, dopo aver citato il passo so-
pra riportato in cui lacomo spiega perché la geomanzia si pratichi
verso |'aurora («al mattino inanti I'alba» scrive Buti), soggiunge: «e
per questa medesima cagione si dice che li sogni fatti in tale tempo
sono piu veritieri: impero che sono cagionati pure da influenzie
celesti, e non da cure d’animo o da passione di corpo»™.

Nell'istituire sulla base dei primi versi di Purgatorio XIX, alcuni
con una dichiarazione esplicita — lacomo della Lana e Francesco da
Buti —, altri in forma piti implicita, un nesso tra la divinazione oniri-
ca e I'arte geomantica, i primi commentatori della Commedia, in re-
alta, riflettono idee che circolavano gia nell’ambito della tradizione
geomantica. Tale nesso, infatti, ¢ esplicitamente teorizzato dall’E-
stimaverunt Indi, uno dei primi trattati geomantici tradotti dall’ara-
bo, al quale viene riconosciuto un valore fondativo dagli autori suc-
cessivi***. Nel prologo di questo trattato, 'anonimo autore sostiene
che le figure geomantiche sono associate alle visioni oniriche per-
ché, proprio come di notte i contenuti onirici sono altro — cioe¢ non
sono predeterminati — dalle disposizioni e dai pensieri diurni, cosi
le figure geomantiche non ricevono il loro significato dalla volon-

133 Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX,
I-15, P. 443.

134 Cfr. PaLazzo, Origin, Development and Decline of the Western Geomantic Tra-
dition, pp. 430-432; Ip.,, L’Estimaverunt Indi e la condanna del 1277, pp. 189-195; L.
ZAvaTTERO, Estimaverunt Indi: La diffusion d’un texte geomantique condamné, «Me-
dioevo. Rivista di storia della filosofia medievale» 42 (2017), pp. 57-80.



210 Alessandro Palazzo

ta dall'interrogante e non sono condizionate dalla sua intenzione
buona o malvagia. In altri termini, il pronostico geomantico ¢ un
processo apparentemente casuale, ma ¢ retto invece dalla necessita
celeste: le volonta del geomante e dell'interrogante non determina-
no in alcun modo la procedura geomantica; allo stesso modo, chi
riceve un sogno divinatorio, non decide di sognare, ma ¢ totalmen-
te passivo rispetto all'influenza celeste che lo procura.

Et sunt currentes cursu visionis, id est quia, sicut homo aliter in nocte
aliquando sompniat quam in die disponat vel cogitet, ita aliter signi-
ficant figure quam interrogans aliquando boni in animo vel mali
ferat. [...] Et scias, quod non formantur figure, secundum quod
intendit querens nec secundum questionem eius, et non forman-
tur in eis, nisi cum eo, cuius portendit potentia esse, sive querat de
€0 querens aut non querat, sic formantur, sicut formantur in visione.
Et propter illud errat in eis qui credit, quod intentio egrediatur in eis
secundum omnem habitudinem in eis voluntarie, cum res non est ita. Bt
non formatur intentio in eis, nisi quando est in eis quod est possi-
bile esse et cuius casus est necessarius [...]"".

Scrivendo che le figure ottenute dal getto dei punti rispecchia-
no la disposizione del cielo, pit precisamente della sfera dei segni,
'autore dell’Estimaverunt sottolinea anche il carattere naturale della
tecnica geomantica:

Estimaverunt Indi quod, quando lineantur linee absque numero
et prohiciuntur pares et eriguntur, ex eo quod remanet, figure 4.
Deinde generantur et concluduntur. Ad inveniendam intentionem
significant illud quod erit anime et facit eas necessarias orbis ad illud
quod rectum est et interpretatur de eo quod in anima est.

Nota, quod figure disponuntur secundum dispositionem orbis signorum
ad illud quod est rectum, quia circulus erit secundum intentionem que-
rentis et cognitionem cordis eius ad illud quod est rectum, et interpre-
tatur de eo quod est in anima*™*.

135 Estimaverunt Indi, citato in A. PaLazzo, Et ego quidem nunc fabricabo cir-
culum. Images and Diagrams in the Geomantic Treatise Estimaverunt Indi, in HIGUERA
RusIo (a cura di), Per cognitionem visualem, pp. 141-142.

136 Estimaverunt Indi, citato in A. Parazzo, Et ego quidem nunc fabricabo
circulum, p. 141.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 211

Inoltre, presenta innegabili affinita con i versi danteschi que-
sto altro brano tratto dal prologo dell’Estimaverunt: i pronostici
geomantici sono pitl veraci durante la notte — si ricordi che Dante
precisa che il sole non ¢ ancora sorto (Purg. XIX,6: «per via che
poco le sta bruna») —, perché la notte ¢ piu fredda e per questo
essa € in accordo con i materiali richiesti dalla procedura geoman-
tica (sabbia, inchiostro, pietre), freddi anch’essi (il freddo ¢ la nota
caratteristica di Purg. XIX, 1-3). Inoltre tali materiali concordano
con Saturno, evocato da Dante, il quale e di complessione fredda
e sotto la cui egida varie fonti geomantiche — non solo I'Estimave-
runt Indi — pongono la geomanzia™:

Sed nota, quod arena et incaustum et lapides frigide nature sunt et
Saturnus frigide complexionis est, et ideo melius concordat cum eis,
et ideo plus prevalet questio in nocte quam in die, quia nox est frigida.
Cum arena et incausto et lapidibus, quia est in illis bonitas propter
proportionem Saturni, id est propter frigiditatem et siccitatem in eis. Et
propter illud fiunt in nocte veraciores quam in die'>*.

137 S. BERTELLIL, D. Cappi, Per Uedizione del «Libro di geomanzia» (BNCF, Ma-
gliabecchiano XX 60), «Studi di filologia italiana» 70 (2012), pp. 45-101: 56-57: «ma
q(ue)sta ¢ la verita, che ‘1 cerchio di sopra co(n)duce I'uomo a far sua doma(n)
da(n)za i(n) q(ue)l pu(n)to, (e) p(er)cio la q(ui)stione inn astorlomia (e) i(n) gio-
ma(n)zia ve(n)gniono non p(er) ve<n>tura, ma p(er)ché sono cosi ordinate, (e)
co(n)ve(n)gniono cosi venire s(e)c(on)do la doma(n)da (e) s(e)c(on)do il movi-
me(n)to del cierchio, (e) s(e)c(on)do la cu(n)dizione de la p(er)sona i(n) bene
od i(n) male. E d’altra parte il nuovo filosofo dice che giome(n)zia é sottopost’a
Saturno. E p(er) q(ue)sto potemo noi bene i(n)te(n)dere ke giome(n)zia ¢ arte,
ch’ell’a fo(n)dame(n)to (e) fermeza»; Speculum Astronomiae, S. CArOTI, M. PE-
REIRA, S. ZamponI (edd.), sotto la direzione di P. ZamBeLLl, Domus Galilaeana,
Pisa 1977, cap. 17, p. 48,6-15: «Sunt praeterea quidam libri experimentales, quo-
rum nomina necromantiae sunt conterminalia, ut sunt geomantia, hydroman-
tia, aerimentia, pyromantia et chiromantia, quae ad verum non merentur dici
scientiae, sed garamantiae. [...] In geomantia vero nihil tale invenio [scil. spe-
cies idolatriae], sed confidit in Saturno et domino horae, qui ei pro radice ponuntur,
gaudetque numeri ratione fulciri, et multi sunt qui ei testimonium perhibent».
(I corsivi sono miei).

138 Estimaverunt Indi, citato in A. Parazzo, Et ego quidem nunc fabricabo
circulum, p. 141.



212 Alessandro Palazzo

Conclusione

Nella prima meta di Purg. XIX Dante narra il contenuto del secon-
do dei suoi sogni purgatoriali, cioé la straordinaria metamorfosi della
femmina balba in sirena e I'intervento provvidenziale della “donna
santa e presta”. L'inquietante visione onirica ¢ introdotta da due dotte
perifrasi nelle due prime terzine del canto (Purg. XIX, 1-6): la prima
descrive il fenomeno astronomico-meteorologico del raffreddamento
della superficie terrestre durante la notte, mentre la seconda contiene
allusioni alla procedura divinatoria geomantica. Le due perifrasi han-
no lo scopo di fissare 'ora del sogno di Dante: sul finire della notte,
cioe in prossimita dell’alba, quando il cielo ¢ ancora scuro. Questo ¢
il senso e lo scopo delle due terzine dantesche, come conferma anche
I'unanime accordo dei primi commentatori della Commedia.

Da una lettura delle due terzine dantesche libera da ipotesi pre-
concette e ingiustificate ipoteche esegetiche e sullo sfondo della
tradizione dei primi commenti, della letteratura geomantica e di
altre fonti medievali, ¢ possibile ricavare altri elementi utili a defini-
re I'atteggiamento di Dante nei confronti della geomanzia.

1. Innanzi tutto, contrariamente a quanto sostengono alcuni
dantisti contemporanei, secondo i quali i versi di Purg. XIX, 1-6
servono a creare un’atmosfera magico-demoniaca acconcia al
sogno della femmina balba, non emergono in queste prime
due terzine segni che possano indicare un’adesione di Dante
all'idea per la quale la geomanzia sarebbe un’arte diabolica,
frutto di un patto con i demoni o di una loro ingerenza. Que-
sti interpreti hanno il torto di applicare a Dante, senza alcuna
valida giustificazione, una concezione che era difesa da alcune
autorevoli fonti medievali (si pensi alla IIa-Ilae di Tommaso
d’Aquino), ma non da tutte e, in alcuni casi, di fraintendere
apertamente alcune testimonianze medievali — penso al pas-
so in cui lacopo Passavanti presenta la geomanzia come una
tecnica negromantica, intendendo pero con geomanzia non la
tecnica divinatoria di origine araba a cui fa riferimento Dan-
te, ma la divinazione basata sull'interpretazione dei segni in
un corpo terrestre, come legno, ferro o pietra levigata. Se in-
vece leggiamo, come si ¢ fatto in questo contributo, quelle



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 213

due terzine con il conforto delle testimonianze dei primi com-
mentatori danteschi e della tradizione geomantica medieva-
le, diventa chiaro che la geomanzia ¢ per Dante un metodo
divinatorio di carattere completamente naturale in quanto
incardinato nella dinamica delle influenze astrali. Tra i com-
mentatori antichi, in particolare, lacomo della Lana mostra
di conoscere bene tanto la tecnica geomantica quanto i suoi
presupposti teorici: le sue osservazioni, volte a sottolineare la
naturalita della geomanzia, eserciteranno notevole influenza
sui commentatori successivi, condizionandone le posizioni.

2. Secondo la tradizione geomantica Fortuna Maior ¢ una figura
di valore positivo e la sua comparsa in un tema geomantico,
al verificarsi di determinate circostanze, puo fornire indica-
zioni sul significato di un sogno. Questo potrebbe significa-
re che il sorgere di “Maggior Fortuna” in Purg. XIX,4-6 non
indichi soltanto 'ora del sogno della femmina balba, ma ne
lasci anche presagire I’esito positivo.

3. La geomanzia risulta associata al sogno veridico. Coerente-
mente con quanto sostengono alcuni trattati geomantici (ad
es. IEstimaverunt Indi), Dante e i commentatori collocano il
momento ideale per la divinazione geomantica in prossimi-
ta dell’alba, prima del sorgere del sole, quando il geomante,
ultimati i processi digestivi, ¢ libero dagli stimoli provenienti
dal suo corpo e piu sensibile agli influssi della causalita ce-
leste. Per la stessa ragione, secondo le fonti filosofiche (Avi-
cenna e Alberto Magno) note a Dante e ai commentatori
della Commedia, i sogni veritieri si presentano al sognatore
sul far dell’alba. Mentre ¢ inutile insistere in questa sede sul
valore che Dante attribuisce al sogno divinatorio, un even-
to sperimentato a piu riprese dal pellegrino Dante nel cor-
so del suo viaggio ultraterreno e giustificato teoricamente
come legittimo in Conv. II 8,13, &€ importante sottolineare

139 Sul sogno divinatorio e profetico in Dante sono ancora utili le riflessioni in
B. NaRrbl, Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1967, pp. 55-58; Ip., Dante
profeta, in Ip., Dante e la cultura medievale, pp. 265-326. L'importanza dell’esperienza
onirica per Dante prescinde dalle questioni pitl generali dell'interpretazione del viag-



214 Alessandro Palazzo

che il nesso tra divinazione geomantica e sogno divinatorio
preserva la geomanzia dalla condanna della divinazione di
Inf. XX*°. Gli studiosi hanno fornito spiegazioni diverse del-
la pena infernale di divinatori e maghi, condannati, ¢ stato
scritto, per aver predetto il futuro in maniera fraudolenta
entrando nel processo della rivelazione divina™ o perché
avevano divinato per assurgere a una condizione divina* o

gio dantesco nell’aldila come visione in sogno e della natura visionaria e profetica del
poema: su questi punti, cfr. due contributi nel volume Dante e la dimensione visionaria
tra medioevo e prima etd moderna, B. Huss, M. Tavonr: L. CANETTI (a cura di), Onirismo
dantesco e oniromantica medievale, pp. 43-60, M. Tavoni, L’Inferno sognato, la telepatia di
Virgilio e gli antefatti danteschi della Commedia come visione in sogno, pp. 97-119.

140 G. GorNI, Lettera nome numero. L'ordine delle cose in Dante, il Mulino, Bo-
logna 1990, pp. 155-174: 161: «Nel caso della geomanzia, la stima e la competenza
di Dante sono fuori di dubbio, a norma almeno del famoso esordio di Purgato-
rio XIX». A proposito di Purg. XIX, 3-6, anche F. Tateo, Dante e I’Astrologia, in L.
Rotondi Secchi Tarugi (a cura di), L'astrologia e la sua influenza, nella letteratura e
nell’arte dall’etd classica al rinascimento, Nuovi Orizzonti, Milano 1992, pp. 107-124:
122, osserva che «[...] non pare proprio che ci sia una considerazione negativa né
dell’astrologia né della categoria dei geomanti». Pii cautamente, GILsON, Medi-
eval Magical Lore and Dante’s “Commedia”, p. 41, osserva, che dt is not, however,
entirely clear whether Dante views geomancy in the same negative light as the
other divinatory arts he mentions and there is some contemporary evidence to
suggest that geomancy was sometimes viewed as a respectable technique». Nel-
la loro documentata nota sull’astrologia dantesca, Capasso e Tabarroni lasciano
intendere che il giudizio di Dante sulla geomanzia, in quanto forma di pratica
astrologica, fosse negativo, pur nel generale riconoscimento dell'importante ruolo
giocato dall’astrologia nel pensiero dantesco: I. Capasso, G. TABARRONI, Astrologia,
in Enciclopedia dantesca, vol. 1, pp. 427-431: 430: «D. degli astrologi da una valuta-
zione negativa; essi sono null’altro che geomanti (Pg XIX 4). La pratica astrologica
era troppo lontana dal ruolo e dal significato che D. attribuisce agl'influssi celesti,
visti all'interno della nuova scienza aristotelica che proprio in quel secolo trovava
un accordo con le strutture del pensiero cristiano».

141 R. HOLLANDER, The Tragedy of Divination in Inferno XX, in Ip., Studies in
Dante, Longo, Ravenna 1980, pp. 131-218: 142. M. BARCHIESI, Catarsi classica e «me-
dicina» dantesca (dal canto XX dell’Inferno), «Letture Classensi» 4 (1973), pp. 9-119:
101-102, ritiene che la condanna dantesca non riguardi I'astrologia in quanto tale,
ma il suo impiego fraudolento per realizzare operazioni magiche.

142 'T. BArROLINI, Canto XX. True and False See-ers, in A. MANDELBAUM, A. OLD-
corN, C. Ross (eds.), Lectura Dantis, Inferno: A Canto-by-Canto Commentary, University
of California Press, Berkeley - Los Angeles - London 1998, pp. 275-286: 284-285.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia 215

perché pretendevano di conoscere il futuro per modificarlo
(“al giudicio divin passion comporta”)'# o per aver fatto ri-
corso all’alleanza con angeli malvagi'. Avvalersi del meto-
do geomantico come strumento di analisi di un sogno, che il
sogno sia inviato da Dio o frutto della rielaborazione dell’at-
tivita mentale in veglia, non comporta invece nessuna delle
colpe che sono imputate ai dannati della IV Bolgia dell’VIII
cerchio infernale.

143 R. Kay, The Spare Ribs of Dante’s Michael Scot, «<Dante Studies» 103 (1985),
pp. 1-14; E Tateo, Arte divinatoria e sapienza rivelatrice, in Ip., Simmetrie dantesche,
Pp- 195-213: 199; S. Carral, Virgilio, Manto e il corteo degli indovini, in Ip., Dante e
Pantico. L’emulazione dei classici nella “Commedia”, SISMEL - Edizioni del Galluzzo,
Firenze 2012, pp. 89-98: 96-97. Secondo S. GeNTILI, Canto XX. Deformitd morale e
rottura dei vincoli sociali: gli indovini, in E. MavLaTo, A. MazzuccHt (a cura di), Lectu-
ra Dantis Romana. Cento canti per cento anni. I. Inferno 2. Canti XVIII-XXXIV, Salerno
editrice, Roma 2014, pp. 646-681: 654: «Tanto per i maghi quanto per Dante, dun-
que, il giudizio divino ¢ immodificabile, ma, mentre i maghi praticano il semplice
rispetto della prescrizione degli dei, Dante pratica la pieta cristiana, che ¢ amore
per Dio e rispetto del suo mistero»; in altri termini, il non comportare passione al
giudizio divino ¢ in Dante rispetto della liberta di Dio, assolutamente imperscru-
tabile e imprevedibile, e non mera consapevolezza, che ¢ invece propria dei maghi
delle fonti antiche (Sibilla e Eritone), dell'immodificabilita del fato.

144 J.-P. BOUDET, Entre science et nigromance. Astrologie, divination et magie dans
I’Occident médiéval (XII*-XV* siecle), Publications de la Sorbonne, Paris 2006, pp. 13-
22, inserisce la condanna dantesca di divinatori e maghi nel quadro del piu gene-
rale processo di diversificazione della astrologia, della divinazione e della magia e
dei loro specialisti nella societa medievale. Per una rassegna delle esegesi di Inf. XX
da parte dei primi commentatori cfr. TH. RICKLIN, Dante zwischen Zauberern und
Divinatoren. Einige maglicherweise nicht nur prosaische Hinweise zu Inferno XX, in L.
SturLese (Hrsg.), Mantik, Schicksal und Freiheit im Mittelalter, Bohlau, K6ln - Wei-
mar - Wien 2011, pp. 129-151.






“Frate e maestro fummi”. Dante e a filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1

DOI10.53136/979122182260110

pp. 217-242 (dicembre 2025)

Alberto Magno in Toscana

Ricognizioni sulla cultura filosofica negli studia
fra XIII e primo XIV secolo’

RICCARDO SACCENTI

La questione dell’accesso di Dante alle opere filosofiche e teologiche
che emergono nella trama argomentativa delle sue prose e dei suoi
versi si interseca con una pluralita di elementi. Da un lato, vi € la
qualita della cultura filosofica accessibile nel contesto fiorentino di
fine Duecento per un laico come I'’Alighieri. A questo si aggiunge, so-
prattutto per la stagione successiva all’esilio da Firenze e nella quale
peraltro si concentrano gli scritti dottrinalmente pit densi, il passag-
gio in luoghi nei quali — da Bologna a Verona, da Lucca a Ravenna
— diveniva possibile accedere a biblioteche o collezioni di libri in cui
la letteratura filosofica, scientifica, teologica era ampiamente dispo-
nibile'. La conoscenza dei testi di Alberto Magno da parte di Dante

" Pubblicazione finanziata dall’'Unione Buropea — NextGenerationEU attra-
verso il MUR nell’ambito del PNRR - Progetto PRIN 2022 “TeLPh Teaching and
Learning Philosophy in the Regnum Italiae (1250-1450): from Exception to Euro-
pean Heritage”, Codice Progetto (20224WA39R) — CUP F53D23007340001.

" Universita degli studi di Bergamo

1 La letteratura di ricerca sul tema ha conosciuto, soprattutto negli ultimi
anni, una crescita rilevante. Per un quadro complessivo della geografia filosofica
all'interno della quale si muove Dante nei primi due decenni del XIV secolo
si rimanda a C. CaSAGRANDE, G. FioravanTI (a cura di), La filosofia in Italia al
tempo di Dante, il Mulino, Bologna 2016. Di particolare rilievo sono gli studi di
Gianfranco Fioravanti. Si rimanda soprattutto a G. FIORAVANTI, Introduzione, in
DaNTE AvLiGiert, Convivio, G. Fioravanti (a cura di), Mondadori, Milano 2019. Si
aggiungano poi i numerosi lavori di Luca Bianchi, ora raccolti in modo sistema-
tico in L. BiaNcHi, Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la tradizione averroista, Arac-
ne, Roma 2024. Si vedano anche la preziosa raccolta di studi in L. BiancHI, S.
PELIZZARI, A. TABARRONI (a cura di), La «compiuta gioia». Dante e la filosofia, Longo
Editore, Ravenna 2024 e il volume di S. PEL1zZARI, «Nelli occhi della filosofia». La
logica nell’opera di Dante Alighieri, Brepols, Turnhout 2025.

217



218 Riccardo Saccenti

si colloca all'interno di questa cornice articolata e mutevole, nella
quale diviene di particolare interesse cogliere il ruolo svolto dalle
scholae basate nei conventi degli ordini mendicanti, in particolare dei
frati Predicatori®. La circolazione delle opere di Alberto avviene cer-
tamente per il tramite del canale universitario, ma la funzione svolta
dalla rete conventuale domenicana nel veicolare gli scritti del magister
ebbe un ruolo di primo piano, soprattutto per 'influenza culturale
esercitata nel quadro dello sviluppo dell’Ordine lungo il XIII secolo.
Il presente contributo intende condurre una prima valutazione
di come e quanto la rete di conventi domenicani, soprattutto nell’a-
rea toscana, abbia facilitato la circolazione delle opere di Alberto a
partire dalla meta del XIII secolo e fino ai primi decenni del secolo
successivo. L'intenzione ¢ quella di comprendere non solo quanto
dell’opera albertista ¢ presente negli armarii dei conventi toscani.
A tal riguardo ¢ da notare come i fenomeni di dispersione che nel
tempo le biblioteche conventuali hanno subito costituisca un fattore

2 Sul rapporto di Dante con Alberto Magno pionieristiche furono le ricerche
di Bruno Nardi. Si veda B. Narp1, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di
Dante, «Giornale storico della letteratura italiana» 80 (1922), pp. 295-304. A questo
saggio vanno poi aggiunti i successivi studi nardiani dedicati al ruolo di Alberto
Magno nel pensiero di Dante e nel quadro della storia della filosofia medievale. In
particolare si rimanda a B. Narpi, Lorigine dell’anima umana secondo Dante, «Gior-
nale critico della filosofia italiana» 12 (1931), pp. 433-456 € 13 (1932), pp. 45-56;
81-102, riedito in B. Narpr, Studi di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Lettera-
tura, Roma 1960, pp. 9-68; Ip., La dottrina d’Alberto Magno sull’«inchoatio formae»,
«Rendiconti della classe di Scienze morali, storiche e filologiche» dell’Accademia
dei Lincei, serie 6, 12/1-2 (1936), pp. 3-38, riedito in Ip., Studi di filosofia medievale,
pp- 69-101; ID., Alberto Magno e San Tommaso, «Giornale critico della filosofia italia-
na» 22 (1941), pp. 35-47, riedito in Ip., Studi di filosofia medievale, pp. 103-117; Ip., La
posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, «Rivista di storia della filosofia» 2
(1947), pp. 197-220, riedito in Ip., Studi di filosofia medievale, pp. 119-150. Sul rappor-
to di Nardi con la figura di Alberto si veda il contributo di Luca Bianchi presente
in questo stesso volume. La questione ¢ stata ripresa e sviluppata da Gianfranco
Fioravanti. Si vedano in particolare G. FIorRAVANTL, I “Meteorologica”, Alberto e oltre,
in M. CoNcerTo (a cura di), Cosmogonie e cosmologie nel medioevo. Atti del Convegno
della S.I.S.PM.. Catania, 22-24 settembre 2006, FIDEM, Louvain-la-Neuve 2008, pp.
63-78; Ip., Dante e Alberto Magno, in A. GHISALBERTI (a cura di), Il pensiero filosofico
e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano 2000, pp. 93-102. Si aggiunga
I'importante saggio dello stesso Fioravanti pubblicato in questo stesso volume.



Alberto Magno in Toscana 219

di criticita di cui € necessario tener conto. Resta perd possibile un
vaglio qualitativo, sforzandosi di collocare le tracce della presenza
di Alberto nel quadro di quella che ¢ I'organizzazione, per cosi dire,
culturale e scolare dell'Ordine nell’area toscana. Questo comporta
di prendere in esame le biblioteche presenti nei conventi mendican-
ti, con particolare riguardo per quelli domenicani e fra questi per
quelli che hanno svolto un ruolo di primo piano dal punto di vista
della pratica del sapere filosofico e teologico. A partire dall'ultimo
quarto del XIII secolo e fino agli inizi del XIV secolo ¢ soprattutto il
convento pisano di Santa Caterina a svolgere la funzione di vero e
proprio baricentro degli studi domenicani nell’area Toscana, prima
della creazione dello studium fiorentino di Santa Maria Novella. A
Pisa, come si avra modo di vedere, I'opera di Alberto ¢ ben presente
e soprattutto ¢ oggetto di utilizzo da parte dei lectores attivi a partire
dalla fine del XIII secolo. In particolare, una valutazione del conte-
nuto di uno dei manoscritti superstiti del fondo antico della bibliote-
ca del convento domenicano consentira di svolgere alcune conside-
razioni piu puntuali circa le modalita con cui gli scritti di Alberto, in
modo specifico quelli filosofici, entrano nella pratica intellettuale di
un'importante comunitd domenicana toscana del tempo.

1. Alberto nelle biblioteche toscane

Della presenza delle opere di Alberto Magno nelle biblioteche degli
studia mendicanti in Toscana si trova traccia nei cataloghi disponi-
bili, la gran parte dei quali datano pero alla seconda meta del XV
secolo. A quell’altezza cronologica la presenza di opere del mae-
stro domenicano o a lui ascritte appare particolarmente rilevante
non solo negli ambienti domenicani. Se si considera la situazione
di Firenze, il catalogo della consistenza degli armarii dello studium
generale di Santa Maria Novella, redatto nel 1489, elenca diciannove
codici contenenti opere poste sotto il nome di Alberto’. Nell'elen-

3 Cfr. G. PomaRro, Censimento dei manoscritti della Biblioteca di S. Maria Novella.
1. Origini e Trecento, Memorie domenicane», nuova serie, 11 (1980), pp. 325-470;
Ip., Censimento dei manoscritti della Biblioteca di S. Maria Novella. 2. Sec. XV-XVI,



220 Riccardo Saccenti

co, accanto ai testi esegetici e teologici, figura la gran parte della
produzione filosofica del maestro, in particolare gli scritti di fisica e
filosofia naturale. Della Physica di Alberto, ad esempio, si registra-
no due copie, che si affiancano al De sompno et vigilia, al De unitate
intellectus, al De animalibus e al Super de anima*. La presenza pre-
ponderante degli scritti filosofici di Alberto si ritrova nella libraria
dell’altro convento domenicano fiorentino, San Marco, il cui catalo-
go del 1499/ 1500 registra dieci titoli che includono De mineralibus,
una copia del De animalibus, del commento agli Analytica posteriora
e della Physica oltre a una copia del De homine’.

Un nucleo di opere filosofiche di Alberto si ritrova anche nella
biblioteca di Santa Croce, il cui catalogo del 1474 registra otto titoli,
quasi tutti di carattere filosofico. Vi si trovano elencati il De minera-
libus, il De generatione, la Physica, il De animalibus e il De homine®. Vi ¢
poi una Summa ascritta ad Alberto, che corrisponde al manoscritto
Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 10 sin. 4 e che appar-
tiene al fondo antico della biblioteca’. Il manoscritto data agli ultimi

«Memorie domenicane» nuova serie, 13 (1982), pp. 203-353. Il catalogo ¢ edito nel
secondo di questi saggi alle pp. 315-338. Lo si € consultato nella versione in rete ac-
cessibile allindirizzo <https://www.mirabileweb.it/ricabim/ catalogo-dei-mss-
compilato-da-frate-tommaso-di-mat/ 12576>.

4 Sitratta degli item 160 e 381 per le due copie della Physica, del n. 357 peril
De sompnio et vigilia, del n. 358 per il De unitate intellectus, del n. 379 per il De anima-
libus e del n. 382 per il Super de anima.

5 1l catalogo del convento di San Marco ¢ edito in B.L. ULLMAN, PA. STADTER,
The Public Library of Renaissance Florence. Niccold Niccoli, Cosimo de’ Medici and the
Library of San Marco, Antenore, Padova 1972, pp. 125-267. Si € consultato il catalo-
go nell’edizione elettronica accessibile all'indirizzo <https://www.mirabileweb.it/
ricabim/ catalogo-topografico-della-biblioteca-redatto-per-/5947>.

6 L'edizione dell'inventario si trova in C. Mazzi, Linventario quattrocentisti-
co della Biblioteca di S. Croce in Firezne, «Rivista delle biblioteche e degli archivi» 8
(1897), pp. 16-31; 99-113; 129-147. Lo si & consultato nella versione elettronica acces-
sibile all'indirizzo <https:/ /www.mirabileweb.it/ricabim/ catalogo-della-biblioteca-
del-convento-dei-frati-m/6745>.

7 Per una descrizione del codice si veda la scheda presente in CODEX e acces-
sibile in rete all'indirizzo <https://www.mirabileweb.it/codex/firenze-biblioteca-
medicea-laurenziana-plut-1o-sin/228641>. Si vedano anche CH.T. Davis, Lltalia
di Dante, il Mulino, Bologna 1988, p. 149 n. 67; J. RIBAILLIER, Introduction général, in
GUILLELMUS AUTISSIODORENSIS, Summa aurea, Quaracchi, Firenze 1987 (Spicilegium



Alberto Magno in Toscana 221

decenni del XIII secolo e in esso si attribuisce al maestro domenicano
Iabbreviatio della Summa aurea di Guglielmo di Auxerre che era stata
realizzata da “Herbertus magister” nel quarto decennio del XIII se-
colo. L'attribuzione ad Alberto si trova nella rubricatura che precede
il prologo al f. 1ra ed € ripetuta da una nota di possesso posta al f. 94v
che lega I'uso del manoscritto alla figura di llluminato Caponsacchi®.

Le opere filosofiche del maestro domenicano si trovano atte-
state negli armarii di altri conventi dell’Ordine dei Frati Minori in
Toscana. Il catalogo del convento senese di S. Francesco, che data
al 1481, registra cinque titoli di Alberto che includono De anima, De
intellectu et intelligibili e Physica, oltre a una copia dell’Ethica e del
Super libros Ethicorum®. A questo ¢ da aggiungere la presenza, nel
convento di S. Maria di Monde Baldino, successivamente intitolato
a S. Bernardino, a Sinalunga, di un codice della fine del XIII secolo
contenente scritti di filosofia naturale. Si tratta del codice Lucca,
Biblioteca Statale (olim Biblioteca Governativa), 1398, che risulta
in possesso del convento nel XV secolo, come indica una nota di
possesso presente al f. 96v™. Il manoscritto si compone di tre unita

Bonaventurianum 20), vol. VII; G. BRuNerTi, S. GENTILI, Una biblioteca nella Firenze di
Dante. I manoscritti di Santa Croce, in E. Russo (a cura di), Testimoni del vero. Su alcuni
libri in biblioteche d’autore, Roma 2000, pp. 21-55; S. CHIODO, «Ad usum fratris». Miniatu-
re nei manoscritti laurenziani di Santa Croce (secoli XI-XIII), Mandragora, Firenze 2016;
D. Speranzi, Scrittura e letture di Illuminato Caponsacchi nell’antica Biblioteca di Santa
Croce, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 127-167, in part. pp. 135; 140; 146; 156; S. ORSINO,
E SALVESTRINI, Note di alcuni frati di Santa Croce nei margini del Plut. 15 dex. 6 della Biblio-
teca Medicea Laurenziana di Firenze. Un aggiornamento francescano e fiorentino al «Marti-
rologio» di Adone di Vienne, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 95-125, in part. pp. 103; 120.

8 Su Caponsacchi si veda V. ALs1, La ricezione minoritica del libro di «Giobbe».
1l caso della biblioteca di Santa Croce, in S. BERTELLI, C. MARMO, A. PEGORETTI, Libri
e lettori al tempo di Dante. La biblioteca di Santa Croce in Firenze. Atti delle Giornate
di Studio (Ferrara, Biblioteca Comunale Ariostea, 13-14 maggio 2022), Longo Editore,
Ravenna 2023, pp. 185-212. Il saggio presenta un caso esemplare di manoscritto
concesso “in uso” a Caponsacchi.

9 Il catalogo ¢ edito in K-W. HumpHREYs, The library of the Franciscans of Siena in
the late fifteenth century, Erasmus, Amsterdam 1978, pp. 50-165. Si € consultato il cata-
logo nella versione elettronica accessibile all'indirizzo <https://www.mirabileweb.
it/ ricabim/ catalogo-della-biblioteca-compilato-da-frate-giova/6327>.

10 Cfr. M.R. PAGNONI STURLESE, L. STURLESE, Lucca. Biblioteca Statale. Codd.
1-1544, in L. CASARSA et alii (a cura di), premessa di C. LEoNarbDI, Catalogo di Mano-



222 Riccardo Saccenti

codicologiche: le prime due coeve e databili alla fine del XIII secolo,
la terza certamente successiva. I testi di Alberto si trovano copiati
nelle prime due unita, che contengono il De sompno et vigilia, il De
spiritu et respiratione, il De unitate intellectus, il De intellectu et intelligi-
bili, il De morte et vita e il De iuventute et senectute*’.

Ampliando lo sguardo al di 1a dei confini degli studia di Predica-
tori e Minori, Alberto risulta ampiamente presente anche in altre
importanti biblioteche, soprattutto fiorentine. Il catalogo del con-
vento di Santa Maria del Carmine, redatto nel 1391 e aggiornato
nel 1414 riporta una copia del Super Ethicam di Alberto, che si ritro-
va poi nel catalogo del 1461 e che ¢ stata identificata con il codice
Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, II.I.117™. Opere filosofiche
di Alberto si trovano anche nella biblioteca della Badia Fiorentina,
come attesta il catalogo composto attorno al 1504, che indica una
copia della Physica e del De somno et vigilia, un codice che conteneva
i Meteora e il De mineralibus e un manoscritto con Topica e Analytica
posteriora™. E poi da registrare, nel catalogo del 1513 della libraria

scritti Filosofici nelle Biblioteche Italiane. Cesena - Cremona - Lucca - S. Daniele del Friuli
- Teramo - Terni - Trapani - Udine, L.S. Olschki, Firenze 1985, pp. 81-134: in part. p.
115-116. Per una descrizione del manoscritto e del suo contenuto si rimanda alla
scheda CODEX accessibile all'indirizzo <https://www.mirabileweb.it/codex/
lucca-biblioteca-statale-(olim-biblioteca-governat/213658>.

11 Rispettivamente si trovano il De generatione et corruptione (ff. 1ra-27rb), De
somno et vigilia (ff. 27rb-47vb), De spiritu et respiratione (ff. 47vb-56vb), De unitate
intellectus contra Averroem (ff. 57ra-65vb), De intellectu et intelligibili libri duo (ff. 66va-
73vb), De morte et vita (ff. 74ra-78vb), De iuventute et senectute (ff. 7ora81vb).

12 Nel primo catalogo il Super Ethicam si trova all'item 569-*5 dell’elenco.
Si veda K.-W. HumpHREYS, The Library of the Carmelites of Florence at the End of the
fourteenth Century, Amsterdam 1964, pp. 24-89: 85. Si tratta dell'item 99-99 del
catalogo edito in L. PERINI, L'inventario dei codici di S. Maria del Carmine di Firenze
del 1461, «Studi medievali» serie 3, 10/3 (1970), pp. 461-561: 483. Il testo di Alber-
to si trova nella terza unita codicologica del manoscritto, ai ff. 3061-345r. Si veda
PERINI, L'inventario dei codici di S. Maria del Carmine, pp. 505-507.

13 Sitratta dei seguenti item del catalogo: 478 — Alberti Magni metheora, mine-
ralia et alia eiusdem opuscola, Thomas de substantiis separatis in membranis volumine
corio rubeo s. 100; 479 — Alberti Magni topica et posteriora in papyro volumine magno
corio albo s. 4; 16 — Albertus Magnus super phisicam in papyro volumine magno corio
albo s. 49; 19 — Albertus Magnus de somnio et vigilia et somnio in papyro et pergameno
s. 20. Cfr. R. BLuM, La Biblioteca della Badia Fiorentina e i codici di Antonio Corbinelli,



Alberto Magno in Toscana 223

del monastero camaldolese di Santa Maria degli Angeli di una copia
del De adherendo Deo attribuito al maestro domenicano™.

Questa pur parziale ricognizione dei cataloghi mostra una dif-
fusa presenza di Alberto nelle biblioteche degli ordini religiosi in
area toscana lungo il Quattrocento. La diffusione delle opere di Al-
berto riguarda soprattutto gli scritti filosofici e in particolare quelli
di filosofia naturale, dei quali vi sono numerose copie disponibili
in conventi e abbazie fiorentine e non solo. Se si cerca di risalire
ad una fase precedente, cio¢ al passaggio fra XIII e XIV secolo, le
tracce si fanno nettamente piu labili a motivo dell’assenza di cata-
loghi o inventari. Si trovano tuttavia importanti testimonianze che
indicano la presenza di copie degli scritti doctor universalis in alcuni
importanti conventi dell’Ordine dei Predicatori.

Un nucleo di opere filosofiche del maestro si trova elencato nel-
la donazione di libri che frate Proino lascia al convento di Santa
Caterina nel 1278. Stando alla Chronica di Domenico da Peccioli,
Proino era stato predicatore generale dell’Ordine nel 1260 assie-
me a Tommaso d’Aquino e vantava una solida cultura teologica
e filosofica che peraltro trova pieno riscontro nella lista di opere,
raccolte in sessantadue volumi, che compongono il lascito®. L'e-
lenco riporta numerosi testi di diritto canonico e di teologia, che
annoverano la Bibbia corredata di Glossae, il corpus dello Pseudo
Dionigi I’ Areopagita, la Summa fratris Alexandri e il Super Sententias
di Tommaso d’Aquino. Vi ¢ poi un nutrito gruppo di testi filosofici
fra i quali non pochi sono di Alberto:

21. Opus Alberti super Dyonisium, super ethicam, et quaedam
questiones, in uno [...]

Citta del Vaticano 1951 (Studi e testi, 155), pp. 26-31; 114-155, in part. le pp. 139 e
144. L’item 479 & stato identificato con il manoscritto Firenze, Biblioteca Medicea
Laurenziana, Conv. soppr. 195, databile agli inizi del XV secolo.

14 Sitrattadell’itemodelcatalogo.SivedaS. BALDELLICHERUBINL, Imanoscritti
della biblioteca fiorentina di S. Maria degli Angeli attraverso i suoi inventari, «La biblio-
filia» 74 (1972), pp. 9-47. L'elenco & stato consultato nell’edizione digitale all'indi-
rizzo <https://www.mirabileweb.it/ricabim/catalogo-dei-beni-del-monastero-
di-s-maria-degli-a/ 12714>.

15 Cfr. Dominicus DE PEccioL, Chronica, ff. 4v-5v, <https:/ /www.e-theca.net/
emiliopanella/pisa/cronica.htm>.



224 Riccardo Saccenti

28. Libri magistri Alberti de celo et mundo, methau(ro)rum, de ani-
ma, de mineralibus, de vegetabilibus et plantis, in uno volumine. [...]
46. Opus magistri Alberti super libros eth(icorum)™.

Un’opera attribuita ad Alberto ¢ anche presente nella citata lista
di testi donati al convento aretino dei Predicatori nel 1338. Piti nello
specifico, si trova menzione di un codice che avrebbe contenuto
una Philosophia fratris Alberti Coloniensis che era verosimilmente
un esemplare della Summa naturalium o Philosophia pauperum che
¢ opera di Alberto d’Orlamiinde che circola col patronimico di Al-
berto Magno".

2. Gli studia in naturalibus e il ruolo di Alberto Magno

Le indicazioni relative al Duecento mostrano come opere di Alber-
to siano presenti in biblioteche private e armarii di conventi e stu-
dia. A questo proposito, per quello che riguarda la frequentazione
dell’opera di Alberto in area Toscana fra la fine del Duecento e gli
inizi del Trecento, ¢ particolarmente rilevante quanto ¢ attestato
al convento di Santa Caterina a Pisa. Qui, a partire dagli ultimi de-
cenni del XIII secolo, ha sede uno degli studia in naturalibus dell’Or-
dine per la Provincia italiana. La presenza di un codice di scritti di
filosofia naturale del maestro domenicano nel 1278, grazie al ci-
tato lascito di Proino, si inquadrava dunque nell’attivita di questo
studium. Questo legame di Alberto con gli insegnamenti dispensati
dai lectores di Santa Caterina trova un’ulteriore e rilevante testimo-

16 Dowminicus De Pecciorl, Chronica, f. 5r-5v, <https://www.e-theca.net/
emiliopanella/pisa/cronica.htm>.

17 Cfr. U. Pasqui, La biblioteca d’un notaro aretino del secolo XIV, «Archivio stori-
co italiano» serie 5, 4 (1889), pp. 250-255: 253. Su Alberto di Orlamiinde, B. GEYER,
Dei Albert dem Grofen zugeschriebene Summa Naturalium (Philosophia Pauperum). Texte
und Untersuchungen, Aschendorff, Miinster 1938, pp. 63*-82*; TH. KAEPPELI, Scriptores
Ordinis Praedicatorum Medii Aevii. Vol. I (A-F), Ad S. Sabinae, Romae 1970, p. 31. Si
vedano anche le considerazioni presenti A. DE LIBERA, Dénomination extrinséque et
«changement cambridgien» éléments pour une archéologie médiévale de la subjectivité, in K.
EMERY JR., R.L. FRIEDMAN, A. SPEER (eds.), Philosophy and Theology in the Long Middle
Ages. A Tribute to Stephen F. Brown, EJ. Brill, Leiden - Boston 2011, pp. 251-469.



Alberto Magno in Toscana 225

nianza nel manoscritto Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12 e che offre
un’interessante silloge di scritti*®.

Il codice, che ¢ noto agli editori degli scritti di Alberto, data
all'ultimo quarto del XIII secolo e appare come unitario nella com-
posizione e nella costruzione della collezione di scritti del maestro
domenicano™. L'attuale composizione del codice riflette una rior-
ganizzazione trecentesca del materiale, alla quale si deve 'aggiunta
dei primi 4 folia, i quali contengono due testi anonimi: un De mediis
sillabis (ff. 1br-3br) e un De primis sillabis (ff. 3br-4bv). Seguono poi
gli scritti di Alberto secondo il seguente ordine:

— De nutrimento et nutrito (ff. 4bvb-141r12);

— De sensu et sensato (ff. 141ra-165bisra);

— De memoria et reminiscentia (ff. 165bisra-170va);

— De intellectu et intelligibili (liber I) (ff. 170va-176ra);
— De motibus animalium (ff. 176ra-186vb);

— De spiritu et respiratione (ff. 186vb-195vb);

18 Cfr. L. STURLESE, M.R., PAGNONI STURLESE, Pisa. Biblioteca del Seminario Ar-
civescovile di S. Caterina, in T. DE ROBERTIS et alii (a cura di), Catalogo di manoscritti
filosofici nelle Biblioteche Italiane. Firenze - Pisa - Poppi - Rimini - Trieste, presentazione
di C. Leonardi, L.S. Olschki, Firenze 1980, pp. 13-69: 19-22; S. DonNari, Albert der
Grosse als Kommentator der ‘Translatio Vetus’ der Schrift ‘De memoria et reminiscentia’
der Aristoteles. Seine Vorlage un seine Kommentierungsmethode am Beispiel von Mem. 2,
453a14-b4, in L. HONNEFELDER, H. MOHLE, S. BuLLIDO DEL BarriO (Hrsg.), Via Alber-
ti. Texte - Quellen - Interpretationen, Aschendorff, Miinster 2009, pp. 509-60: 539; R.
ANTONELLI, L. MAININI (a cura di), La biblioteca di Dante. Roma, Palazzo Corsini. Biblio-
teca dell’Accademia dei Lincei e Corsiniana 8 ottobre 2021-16 gennaio 2022. Catalogo della
mostra, praef. A.Q. Curzio, Bardi, Roma 2021, pp. 212-213. Una descrizione aggior-
nata del manoscritto si trova nel repertorio CODEX accessibile in rete all'indirizzo
<https:/ /www.mirabileweb.it/ codex/pisa-biblioteca-cathariniana-12/213629>.
Sulla presenza dello studium in naturalibus nel convento pisano si veda G. FIORAVANTI,
11 convento e lo Studium domenicano di Santa Caterina, in Pisa crocevia di womini, lingue,
culture. L'etd medievale. Atti del convegno (Pisa, 25-27 ottobre 2007), Aracne, Roma 2009,
Pp. 81-96. Mi permetto di rimandare anche al saggio R. SaccenT1, Uno snodo europeo
nel XIII seocolo: ‘philosophi’ e manoscritti tra Pisa e Parigi, «Codex studies» 3 (2019), pp.
171-224.

19 S. Donary, Einleitung, in ALBERTUS MAGNUS, De nutrimento et nutrito, de sensu
et sensato, de memoria et reminiscentia, S. Donati, (ed.), Aschendorff, Miinster i.W.
2017 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/2A), pp. XXXIV; XLV.



226 Riccardo Saccenti

— De iuventute et senectute (ff. 195vb-199rb);
— De somno et vigilia (ff. 199rb-219vb);
— De morte et vita (ff. 219vb-226vb).

A chiusura di questa serie di testi si trova un’anonima Quaestio
de inaequalitate dierum naturalium (f. 226r) anch’essa successiva alla
realizzazione del codice.

Il De nutrimento et nutrito di Alberto inizia alla colonna b del ver-
so del folio 4b, il quale appare come una ricostruzione della porzio-
ne iniziale del testo che ¢ andata perduta con il venire meno della
prima parte del codice. Questo, inizialmente, conteneva una copia
della Physica di Alberto, come attesta un indice posto al f. I'r. In esso
il trattato ¢ indicato come primo titolo, poi espunto da una mano
successiva. L'indice che invece si trova al f. 4bva, da ricondurre ad
una mano tardo trecentesca o piti probabilmente quattrocentesca,
riporta la composizione del codice dopo la risistemazione che ave-
va posto rimedio alla perdita della Physica.

La stessa mano che trascrive 'indice pitl antico, sempre al f. I'r,
inserisce una nota di possesso che recita: «Iste volumen est fratris
Gerardi[...] de Prusio ordinis predicatorum, quod emit a fratre Ni-
cholao P[...] pro[...] regni Sicilie [...] aureis». Sull’identita del pri-
mo possessore attestato nel codice, ossia “Nicholaus P[...]" ¢ assai
difficile muovere ipotesi. Nella Chronica del convento pisano, nel
XIV secolo, si da conto fra i lectores che insegnano a S. Caterina
di un «frater Nicholaus magister in sacra pagina» che era membro
della famiglia Bolsingi, originaria di Prato, che aveva riparato a Pisa
e vantava origini nobili*. Magister Nicholaus, che muore il 3 febbra-
io 1380, € ricordato, oltre che per il rigore morale mostrato nella
vita religiosa, per le qualita intellettuali maturate in una carriera di
studio che lo vede sutende e poi maestro in naturalibus e quindi in
teologia, con incarichi come baccellarius e lector sia nel convento pi-
sano che in quello perugino, per poi arrivare a guadagnare il grado
di magister dopo aver letto le Sententiae e la Biblia allo studium gene-
rale di Santa Maria Novella a Firenze, dove rimase come reggente di

20 R. Ronciony, Delle istorie pisane. Parte II, «Archivio storico italiano» 6/2
(1845), p. 887.



Alberto Magno in Toscana 227

teologia. La Chronica di Domenico da Peccioli ricorda anche i suoi
incarichi come priore di San Domenico a Pistoia e del convento di
Santa Maria sopra Minerva a Roma, di definitore del capitolo del-
la Provincia italiana e praedicator generalis*'. 1l profilo del «magister
Nicholaus» sembra essere certamente compatibile con quello del
primo possessore del codice e tuttavia la difficile leggibilita della
nota costringe a rimanere nel campo delle ipotesi. Certamente,
scorrendo I'elenco dei lectores menzionati nella Chronica non po-
chi presentano le caratteristiche intellettuali di poteziali fruitori di
una collezione cosi estesa delle opere di filosofia naturale di Alberto
Magno®. E del resto, la presenza di una tradizione di studio e inse-
gnamento in naturalibus a S. Caterina negli ultimi decenni del XIII
secolo giustifica ampiamente la presenza di un simile oggetto negli
armarii della biblioteca conventuale.

La stessa natura della raccolta di testi che compone il codice, se
la si considera nella sua forma originaria, che includeva il testo del-
la Physica, sembra riflettere una concezione della filosofia naturale
che echeggia il modo in cui lo stesso Alberto Magno presenta que-
sta parte del sapere filosofico nei propri testi. Nel prologo alla sua
Physica il maestro aveva tracciato una sorta di schema del proprio
progetto di trattazione dell’intera materia filosofica, all'interno del
quale, nel capitolo 4, si colloca una distinzione delle varie parti del
sapere concernente la natura in ragione dei diversi possibili approc-
ci allo studio dei corpi**. Come ha osservato Alain de Libera, Alber-

21 Cfr. DomENICO DA PECCIOLI, Chronica, f. 351, testo consultato nell’edizione in
rete curata da Emilio Panella all'indirizzo <https:/ / www.e-theca.net/emiliopanella/
pisa/cronica.htm>.

22 Mi permetto di rinviare alle considerazioni presenti in SACCENTI, Uno snodo
europeo nel XIII secolo, pp. 192-194.

23 Nel passo in questione Alberto esplicita la volonta di delineare un profilo
della philosophia naturalis e delle sue diverse articolazioni. «Ut autem sciamus, ad
quem finem intendimus in scientia naturali et quando habemus omnes eius par-
ticulas et quando non habemus eas et quae earum deficiunt et quae non, volumus
ex divisione subiecti quod induximus, ostendere libros omnes scientiae naturalis.
Dicamus igitur, quod cum corpus mobile sit subiectum, ipsum habet consider-
ari in scientia naturali secundum omnes differentias et divisiones eius», ALBERTUS
Magnus, Physica, P. Hossfeld, Miinster i.W. 1987 (Alberti Magni Opera omnia. Edi-
tio Coloniensis, IV/1), I, tr. 1, cap. 4, p. 6, 39-46.



228 Riccardo Saccenti

to presenta qui una duplice divisione delle materie*. Una divisione
“sinottica” distingue I'indagine fisica in tre parti: una dedicata al
corpo mobile semplice, una che si occupa del corpo mobile sem-
plice che realizza una composizione, la terza che invece riguarda
il corpo composto e misto®. Un’ulteriore divisione, pit analitica,
muove invece dalla distinzione fra lo studio del corpo mobile con-
siderato in sé o in relazione alla materia*. Se il primo approccio &
quello adottato nella Physica, il secondo ¢ invece affrontato negli al-
tri trattati di filosofia naturale, tenendo conto del fatto che un cor-
po mobile considerato rispetto alla materia va distinto a sua volta
se lo si considera come corpo semplice 0 come corpo composto®.
Alberto precisa poi che un ulteriore aspetto della filosofia natura-
le attiene allo studio dei corpi mobili composti dotati di anima. Qui,
accanto alla trattazione generale dell’anima che ¢ oggetto del De
anima, la filosofia naturale esamina prima le operazioni determinate
dall’anima stessa considerata di per sé; e questo ¢ 'oggetto del De
vita et morte*®. Diversamente, se si considerano le operazioni in ra-
gione delle facolta dell’anima che le determinano, allora occorre di-
stinguere i movimenti e le operazioni sulla base delle facolta stesse.
Cosi, il De nutrimento et nutrito riguarda quanto operato dalla facolta
vegetativa, mentre per la facolta sensitiva serva distinguere le opera-
zioni connesse alla capacita di sentire e quelle che invece riguardano
pit direttamente il movimento®. Alla prima fanno riferimento il De
sompno et vigilia, che si occupa delle operazioni della facolta sensitiva
relative al rapporto fra senso e anima, il De sensu et sensato, che inve-
ce riguarda il rapporto fra il senso e la realta sensibile, e il De memoria
et reminiscentia, che discute di quel che viene riportato all’attenzio-
ne a partire dalla specie sensibile*. Se invece si guarda alla capacita
di muoversi, il De motibus prende in esame il mutamento di luogo,

24 A. DE LIBERA, Raison et foi. Archéologie d’une crise d’Albert le Grand d Jean-Paul
I, Bditions du Seuil, Paris 2003, pp. 86-93.

25 Cfr. ALBERTUS MAGNUS, Physica L, tr. 1, cap. 4, p. 7, 65-68.

26 Cfr. ibidem, p. 6, 46-49.

27 Cfr. ibidem, p. 6,52 —p. 7, 7.

28 Cfr. ibidem, p. 7, 8-27.

29 Cfr. ibidem, p. 7, 29-31.

30 Cfr. ibidem, p. 7, 31-46.



Alberto Magno in Toscana 229

mentre il De spiritu et respiratione il movimento del dilatare e com-
primere che ¢ proprio della respirazione’. Infine, il De intellectu et
intelligibili riguarda I'operare della facolta intellettiva®.

Lo schema tracciato all'inizio della Physica di Alberto trova un’e-
co nella composizione del manoscritto pisano, che tuttavia presenta,
dopo il trattato in cui si parla del movimento in sé, un’attenzione
per i corpi mobili animati, considerati pero prevalentemente dal
punto di vista delle facolta dell’anima. E tuttavia la sequenza di scrit-
ti copiati nel codice trova un’ulteriore eco albertista se si considera il
modo in cui il maestro domenicano introduce la propria trattazione
nel De nutrimento et nutrito e nel De sensu et sensato. Nel capitolo che
funge da prologo al primo di questi due testi Alberto pone la propria
esposizione sulla scia del contenuto del De anima, cio¢ dell’esame
dell’anima considerata in sé stessa. Esaurita quella parte dell'inda-
gine, il filosofo naturale ¢ chiamato ad esaminare quelle operazioni
che sono l'esito delle facolta dell’anima®. L'oggetto del De nutri-
mento et nutrito € dunque posto nella cornice dell’esame di cio che
attiene una specifica operatio, cioé¢ il nutrirsi che dipende dalla facul-
tas nutritiva et augmentativa. Se poi si passa all’argomentazione che
introduce il De sensu et sensato, Alberto riprende la questione della
partizione delle diverse questioni che occorre esaminare con riferi-
mento ai corpi mobili animati. Il maestro ribadisce allora che I'inda-

31 Cfr. ibidem, p. 7, 50-54.

32 Cfr. ibidem, p. 7, 56-58.

33 «De anima secundum seipsam in praecedenti libro dictum est. Sed quia
non tantum secundum seipsam quaerimus cognoscere animam, sed et opera eius
et passiones et ea circa quae operatur et a quibus passionem recipit propriam,
ideo iterum quasi a principio incipientes de ipsa, opera eius quae activis suis agit
potentiis delcarare intendimus. Diximus autem in libro de anima quod activae po-
tentiae nihil similitudinis cum passivis habentes sunt nutritiva et augmentativa
et generativa, quae etiam secundum naturam sunt primae, eo quod speculatio
naturalis incipit a magis communi et devenit in particulare determinatum. Ma-
gis enim commune physice sumptum etiam secundum nos prius est, sicut saepe
ostendimus. Et ideo de his operibus animae in hoc libello speculabimur. Quia vero
obiectum praeiacet operi, ideo oportet agere de nutrimento, quia ex ratione illius
sciemus opera nutritionis», ALBERTUS MAGNUS, De nutrimento et nutrito, tr. 1, cap. 1,
in S. Donti (ed.), Alberti Magni De nutrimento et nutrito. De sensu et sensato, cuius
secundus liber est De memoria et reminiscentia, Aschendorff, Miinster 2017, p. 1, 7-23.



230 Riccardo Saccenti

gine del filosofo naturale si interroga qui a partire dalle operationes
che sono proprie dei corpi dotati di anima e le indaga in rapporto
all’anima e alle sue facolta. Vi sono allora, egli osserva, delle azioni
che iniziano nell’anima e si risolvono a livello corporeo, ed & questo
il caso della memoria e del ricordo, e altre che all’opposto nascono a
livello corporeo e si risolvono nell’anima, come la sensazione, il son-
no e la veglia. Soprattutto, Alberto chiarisce che in questo genere di
indagine il modo di procedere della filosofia naturale ¢ quello di ini-
ziare dalle azioni comuni a tutti i corpi animati per poi considerare
le azioni particolari**. Ecco allora che le azioni communia et propria
sono: la sensazione, la memoria, il desiderio (appetitus). Allo studio
di queste, nell’'organizzazione del sapere naturale di Alberto, fa se-
guito quello di quattro coppie di opposti: veglia e sonno, giovinez-
za e vecchiaia, inspirazione ed espirazione, vita e morte®. Questa
organizzazione del sapere riflette la scansione dei testi del maestro
domenicano nel codice pisano, che vedono prima la trattazione di
quel che & comune e proprio per i corpi mobili e quindi lo studio di
questioni piu specifiche. E una scansione del genere trova conferma
anche nel capitolo che introduce il De intellectu et intelligibili, in cui il
maestro domenicano spiega che nel quadro del suo progetto filoso-
fico, lo studio di quel che ¢ comune all’anima e al corpo si snoda in
una serie di opere che inizia con il De nutrimento et nutrito e prosegue
con De sensu et sensato, De somno et vigilia, De iuventute et senectute, De
spiritu et respiratione, De motu animalium, De morte et vita et de causis
longitudinis et brevitatis vitae**. E tuttavia, egli spiega, dal momento

34 «Primum autem de primis est dicendum secundum ordinem scientiae
naturalis, in qua communia sunt quoad nos quam particularia, et ideo ab illis
debet incipere speculatio», ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, 1, tr. 1, cap. 1,
p. 20,7-10.

35 Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 1, p. 20,11-37.

36 «Propter quod etiam Peripatetici veteres scientias de talibus communibus
animae et corporis vocaverunt. Et de his in parte jam pro modulo nostro expediti
sumus in libris de Nutrimento et nutribili, et de Sensu et sensato. Restant autem adhuc
libri de Somno et vigilia, de Juventute et senectute, de Inspiratione et exspiratione, et de
Motibus qui dicuntur animales, de Vita et morte, qui omnes sunt de operibus com-
munibus animae et corporis», ALBERTUS MAGNUS, De intellectu et intelligibili, tr. 1,
cap. 1, A. Borgnet (ed.), Vives, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, IX), tr. 1,
cap. 1, pp. 477b-478a.



Alberto Magno in Toscana 231

che T'interpretazione dei sogni e della loro natura richiede I'intera-
zione col corpo dell'intelletto, occorre introdurre il De intellectu et
intelligibili dopo il De sensu et sensato” .

Il codice pisano sembra riflettere una scansione dei testi di Al-
berto che assume un ordine assai vicino a quello fissato dallo stesso
maestro domenicano, organizzando la sequenza di opere in ragio-
ne dell’esame dei diversi aspetti connessi al rapporto fra anima e
corpo e al modo in cui questo determina le diverse operationes di cui
sono capaci i corpi animati: da quelle piti generali come il nutrirsi
e il sentire, a quelle connesse con il rapporto fra corpo e intelletto,
fino a quelle che toccano aspetti piu specifici come la giovinezza e
la senescenza o il sonno e la veglia.

3. Studio e discussione di un “classico”

Il manoscritto della biblioteca Cathariniana, oltre a riflettere un
programma di studi di filosofia naturale affine all'impostazione di
Alberto Magno attesta anche 1'utilizzo delle opere del maestro do-
menicano come oggetto di studio e discussione. Almeno tre mani,
diverse da quelle del copista (A), sono all’origine di una serie di
interventi sul testo e nei marginalia che hanno natura e finalita di-
verse fra loro.

Una prima mano (M1), cronologicamente vicina a quella del co-
pista, opera una vera e propria revisione dei testi trascritti, correg-
gendo numerosi errori, sia aggiungendo parole o pericopi cadute
nel lavoro di copiatura sia operando correzioni attraverso rasure e
riscritture di alcune parole. A titolo di esempio si offrono di seguito,

37 «Sed quia nequaquam interpretatio somnii, et natura ejus bene determina-
bilis est, nisi prius scito de intellectu et intelligibili, ideo oportet nos hic interponere
scientiam de Intellectu et intelligibili, licet intelligere animae humanae sit proprium
praeter corpus. Attendimus enim, sicut saepe protestati sumus, principaliter facili-
tatem doctrinae: propter quod magis sequimur in traditione librorum naturalium
ordinem quo facilius docetur auditor, quam ordinem rerum naturalium. Et hac de
causa non tenuimus in exsequendo libros ordinem quem praelibavimus in proe-
miis nostris, ubi divisionem librorum naturalium posuimus», ALBERTUS MAGNUS,
De intellectu et intelligibili, tr. 1, cap. 1, p. 478a.



232 Riccardo Saccenti

evidenziati in grassetto, gli interventi che M1 opera per emendare il
primo capitolo del De nutrimento et nutrito*:

p. 2,1 3-0:

p.2 1 11-16:

p. 2, 1l. 26-29:

p. 2, 1l. 33-36:

p- 2, 1. 62-64:

p- 2, 1. 68-72:

p- 3,1 3-7:

Et ideo potentia uni activo et motori non pro-
portionata non proprie est potentia una, sed est
potentia confusa: et ideo cum motor [add. M1]
in nutrimento sit anima, quaecumque illius moto-
ris actione non sunt nutrientia secundum actum,
haec non possunt dici potentia nutrimentum.
Sunt enim quae sunt species terrae vel aquae coa-
gulationis formam [corr. M1 ex for] habentia, sicut
lapides, qui sunt species terrae, et metalla, quae
sunt ex aqua coagulata, quae nullum videntur
nutrire animalium propter vicinitatem eorum ad
elementa [corr M1 ex ad eorum elementa].
Signum autem quod haec vicina sunt elementis
est quod facilis est eorum [add M1] transmutatio
ad invicem sicut et elementorum.

Non solvuntur autem a calido humido complexio-
nali, sed metalla quidem ab excellenti [corr. M1 ex
excellente] calido et sicco, lapides autem non om-
nino [add. M1] solvuntur, sed aduruntur in calcem
per humidi extractionem.

Quaedam tamen animalia calida ossibus aliquan-
do nutriuntur, eo quod ossa per separationem hu-
midi aliquid immutentur [corr. M1 ex mutentur]
elixata.

Et ut generaliter dicatur, quaecumque elixata con-
stat et sicciora efficiuntur et immutantur calido
humido, illa etiam quaedam animatorum nutrire
possunt, quia calidum [corr. M1 ex callio] digesti-
vum est quiddam [corr. M1 ex quod] simile elixanti
calido cum humido.

Et huius signum est desiderium, quia animatorum
unumquodque desiderat suae complexionis simi-

38 Le citazioni sono riferite all’edizione curata da Silvia Donati.



Alberto Magno in Toscana 233

le, sicutid quod est de cholera adusta desiderat sic-
ca adusta aliquid [corr. M1 ex alii id] amaritudinis
habentia, sicut fortiter assa.

p. 3, ll. 38-47: Ut autem recipiat et [add. M1] teneat formas et fi-
guras nutritorum, oportet quod sit [cort. M1 ex s]
per siccum subtile terreum terminatum. Signum
autem eius quod dicitur est [add. M1] quoniam
taliter commixta optimi saporis sunt et dulcissi-
ma. Propter quod etiam indigesta, ut mustum et
fructus, evaporant [corr. M1 ex euaporat] primum,
ut adunetur vaporosum humidum aereum cum
humido aqueo et ex his unus fiat sapor. Haec igi-
tur sunt quae consideranda sunt in proprietatibus
[cort. M1 ex proprie] nutrimenti.

Gli interventi di M1 riflettono una rilettura attenta della trascri-
zione delle opere di Alberto e si trovano lungo tutto il manoscritto,
restituendo un’accurata revisione in ragione della quale la lezione
testuale che il manoscritto attesta, almeno per il De nutrimento et
nutrito e per il De sensu et sensato, ¢ quella dei manoscritti della fami-
glia @ individuati da Silvia Donati nella sua edizione critica dei due
trattati di Alberto®.

Una seconda mano (M2), databile alla prima meta del XIV seco-
lo e successiva alla perdita della porzione di manoscritto che conte-
neva la Physica, inserisce una serie di marginalia che offrono un’in-
dicazione circa il contenuto delle varie parti del testo, e in alcuni
casi, delle brevi annotazioni. Cosi, ad esempio, viene annotato un
paragrafo del primo capitolo del De nutrimento et nutrito:

[M2: Quod omnes factus generaliter male nutriunt] Et hac de cau-
sa fructus generaliter male nutriunt hominem, eo quod est in eis
virtus terrae et elongati sunt ab hominum complexione temperatis-
sima. Propeter quod nutrimentum generatum ex talibus putrescit
aut in stomacho aut in venis. [M2: Quod plantarum nutrimentum

39 Cfr. DoNari, Einleitung, pp. LIX; LXIV; LXVIIL



234 Riccardo Saccenti

est fimus] Haec etiam est causa quare plantarum nutrimentum con-
veniens est fimus, quia fere eiusdem commixtionis est fimus cum
plantis, cum fimus sit quasi terra commixta elementis aliis; omnes
enim vires plantarum a terra commixta causantur®.

Nel caso del De sensu et sensato M2 introduce anche i riferimenti
testuali alle porzioni del trattato aristotelico a cui le diverse parti
del testo di Alberto Magno fanno riferimento. All'inizio del primo
capitolo dell’opera di Alberto si trovano cosi le annotazioni:

-i- Quoniam de anima etc. usque ibi et corrumpentia fugiunt*.
Videntur autem maxime quod omnium contraria etc.*.

M2 ¢ poi responsabile anche di un paio di annotazioni che riguar-
dano la trattazione connessa alla vista e all’ottica presente al f. 146r,
cioe in corrispondenza del capitolo 8 del primo trattato dell’opera.
Nella refutazione delle teorie della visione di Platone, Empedocle,
Euclide, al-Kindi e Democrito, Alberto affronta la questione dell'in-
tersezione fra il raggio visivo che determina la visione di un oggetto
con quella dei raggi visivi che rendono visibili altri oggetti. Dovendo
spiegare che I'oggetto visto si determina non tanto come cosa ma

40 ALBERTUS MAGNUS, De nutrimento et nutrito, tr. 1, cap. 1, p. 3, 16-25.

41 Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 141ra marg. inf. Il riferimento ¢ al pas-
so in cui si legge: «Quoniam autem de anima secundum seipsam considerata iam
in libro de anima determinatum est, in quo etiam libro de qualibet virtute diximus
quae secundum partem potentialem animae principaliter esse dicitur, et determi-
nata sunt opera propria vegetabilis et obiectum, quae sunt magis corporalia inter
opera animae, consequens erit facere considerationem de naturis animalium, quo-
rum ipsa anima est principium et causa et ratio et substantia, et sic tractandum est
de omnibus vitam habentibus propter easdem causas», ALBERTUS MAGNUS, De sensu
et sensato, I, tr. 1, cap. 1, p. 19,8-17.

42 Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 141rb marg. dex. Il riferimento ¢ al passo di
Alberto in cui si dice: «Ea autem quae maxime sunt animalium in quantum sunt ani-
malia tam communia quam propria, sunt animali simul attributa tam ratione animae
quam corporis communiter, quemadmodum est sensus, memoria, ira desiderium et
omnino, sive universaliter, appetitus, et cum his gaudium et tristitia, de quibus omni-
bus in diversis libris est agendum, antequam consideremus naturas corporum anima-
lium», ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, 1, tr. 1, cap. I, p. 20,II-17.



Alberto Magno in Toscana 235

come entita intenzionale, cosi che I'intersezione dei diversi radii non
deforma la vista dei diversi oggetti, il maestro propone una dimostra-
zione geometrica. Se si considera un oggetto C riflesso in uno spec-
chio B e un oggetto D visto direttamente, anche se i radii che vanno
D all’'occhio e quelli che vanno da B allo specchio C si intersecano, la
visione dell’occhio A dei due oggetti non viene compromessa o vi-
ziata®. La mano M2 correda questo passo con un diagramma che il-
lustra visivamente il passo di Alberto nel margine inferiore del folio*.

Un secondo diagramma si trova nel margine sinistro del f. 146vb
quasi a commento dell’inizio del capitolo 9 in cui Alberto riassume
la teoria di Avicenna per cui I'insistenza di due raggi su uno stesso
punto non produce una duplicita di immagine ma un’'immagine

43 «Ut autem hoc melius intelligatur, ponamus ad hoc demonstrationem per
lineas geometricas. Dicam igitur quod a sit oculus a quo egrediuntur radii quotcum-
que voluerimus, B autem sit speculum, C autem sit res cuius imago aparet in speculo,
D autem sit alia res visa ab oculo cuius imago in speculo apparere non potest. Pro-
traham autem lineam AB, quae est radius incidens ab oculo in speculum et nuntians
speculum quod videtur. Protraham etiam lineam BC, quae est radius reflexus a spe-
culo in rem cuius simulacrum apparet in speculo. Protraham etiam lineam AD, quae
est radius ab oculo incidens in rem visam cuius imago in speculo apparere non potest.
Linea autem AD secabit lineam BC in puncto E, et huius figurae haec est descriptio»,
ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 8, p. 38,11-24.

44 Nell'immagine, in corrispondenza del cerchio A si legge «oculus», mentre B
viene indicato come «speculumy. Il cerchio C reca invece la dicitura «res uisa cuius
ymago apparet in speculo», mentre rispetto a D si legge «res uisa cuius ymago non ap-
paret in speculo». La linea AB viene indicata come «radius incidens». Il punto di inter-
sezione fra AD e BC corrisponde al punto E citato da Alberto nella sua dimostrazione.



236 Riccardo Saccenti

unica®. In questo caso la raffigurazione rappresenta due radii inci-
dentes che convergono in un unico punto.

Alle questioni di ottica sono dedicate anche le annotazioni di
una terza mano (M3), databile fra I'ultimo quarto del XIII secolo
e gli inizi del successivo, che discutono il contenuto del capitolo
10 del primo trattato del De sensu et sensato. Si tratta di un testo
nel quale Alberto, dopo aver esposto le teorie sulla visione e sulla
percezione del colore attestate in filosofia naturale, le rivede critica-
mente e avanza delle soluzioni a difesa della teoria visiva aristoteli-
ca che ha accolto come propria®. Il maestro domenicano cita una
posizione riportata da Avicenna, secondo cui, nel caso di un’im-
magine riflessa nello specchio, la forma dell’'oggetto visto non ¢
lo specchio, perché altrimenti essa si muoverebbe con il muoversi
dello specchio. Alberto replica che una simile obiezione non ha va-

45 «Hoc autem non concordat positionibus eorum. Est enim una de positio-
nibus eorum quod propter iactum diversorum radiorum inidentium in rem unam
non accidit error in visione nec videtur unum et idem duo et in diversis locis, quia
ex hoc quod multi radii ad idem quocumque modo terminantur, magis densantur
circa illud, et densatio est causa certficationis visus et denstruens fallaciam ipsius.
Ergo res illa ad quam sic duo radii terminantur debet videri una et in uno loco,
ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, 1, tr. 1, cap. 9, p. 39,38-46.

46 Per una esposizione della teoria della visione di Alberto e alla sua colloca-
zione nei dibattiti scientifici del XIII secolo si rimanda a D.C. LINDBERG, Theories of
Vision from Al-Kindi to Kepler, University of Chicago Press, Chicago 1976: in part.
pp. 104-107; L. LicKA, The Visual Process: Immediate or Successive? Approaches to the
Extramission Postulate in 13th Century Theories of Vision, in E. BALTUTA (ed.), Medie-
val Perceptual Puzzles. Theories of Sense Perception in the 13th and 14th Centuries, E.J.
Brill, Leiden - Boston 2020, pp. 73-111: in part. 81-87.



Alberto Magno in Toscana 237

lore, perché a muoversi non ¢ la forma. Il movimento apparente
dell'immagine dipende dal fatto che la luce produce nuove forme
sui diversi punti della superficie dello specchio®”. L’anonima mano
M3 glossa criticamente questo passaggio e osserva:

Immo non generatur noua, sed generatarum noua apparet et ma-
nifestatur. Item, sua causa uidetur esse contra ipsum et dato quod
esset pro ipso, eque dubium est de causa secunde cause, scilicet lu-
minis siue tali uniuerse generationis luminis. Cum luminibus sem-
per se multiplicet ad omnem partem ad quam recta linea ponunt
aliqui, causa est mathematica et ipse dat naturalem*.

L’autore di questa annotazione, che ha la forma di un appunto,
contesta ad Alberto I"approccio che tende a discutere la questio-
ne della rifrazione dello specchio in termini fisici di generazione
di nova. In tal modo, osserva M3, si articola una soluzione che si
presta ad un dubbio ulteriore, di carattere metafisico, che attiene
allo stabilire quale realta giochi il ruolo di causa seconda della vista,
se la luce o la generazione della luce. Ora, si osserva, la causa del
moltiplicarsi della luce riflessa nello specchio attiene piuttosto alla
matematica che a ragioni fisiche, come invece vuole Alberto.

In modo simile, M3 annota criticamente il punto in cui, poche
righe dopo, Alberto replica alle critiche che vengono dalle teorie

47 «Bt quod dicunt, quod subiectum idoli non est speculum, eo quod motu
speculi non movetur, nihil valet omnino, quia in veritate forma non movetur, sed
nova et nova in diversis sitibus superficiei speculi generatur. Cum enim omnia
visibilia agente lumine fiant, non habent generationem nisi luminis; et ideo sicut
oppositio sola luminaris ad rectam diametrum suffici ad luminis generationem
per omnes partes perspicui quae recte luminari opponuntur, ita etiam ad omnium
figurarum et colorum generationem non exigitur aliud nisi recta oppositio rerum
visibilium ad perspicua indeterminata vel determinata quae conveniunt cum in-
determinatis in natura compositionis, sicut specula et oculi. Et ideo non valet il-
lorum obiectio», ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 10, p. 43,63; p.
44,12. Per la teoria secondo cui la forma dell'immagine non si trova nello specchio
si veda AVICENNA, Liber VI Naturalium, pars 3, cap. 5, in Avicenna Latinus. Liber De
Anima seu Sextus de Naturalibus, ed. S. Van Riet, introd. G. Verbeke, Peter - Brill,
Leuven - Leiden 1972, P- 217,96; p. 218,10.

48 Pisa, Bibliotheca Cathariniana, 12, f. 148ra, marg. sin.



238 Riccardo Saccenti

di Platone, Avicenna ed Euclide al modo in cui la fisica aristotelica
spiega la rifrazione della luce sulle superfici piane e la generazione
dei colori®. M3 annota®:

Non dat causam quare in oppositum. Sua autem causa <est> nul-
la, cum debeat esse mathematicas et magis est contra ipsum quam
pro ipso.

Iterum non respondet quare et latius reflectitur ad parietem ut fuit
obiectum®.

Item non satisfacit quare in tanta profunditate speculi uidetur res
in quanta egreditur a speculo, ut fuit obiectum; nec dat causa eius,
nec dicit ubi sit locus imaginis, utrum in speculo uel ultra uel circa
que est magis alio in perspectum.

Iterum in de anima, tractatu tertio, capitulo xm, dicit quod tantum
potest rem elongari quod [ms. del. potest fieri] non uidebatur, eo
quod due ille linee facientes angulum piramidis sub quo res uidetur,
concurrent, quod tamen est non <...> illas, scilicet concurrere®.

49 «Sed ad hoc etiam dicendum est quod tersa spissa, sive dura sint sive non,
reflectunt simul et divaricant lumen, et ideo in oppositum multiplicant ipsum.
Hoc autem ideo est, quia suae superficies politiae sunt, et politum est huiusmodi
naturae propter convenientiam quam habet ad lumen quod multiplicatur lumen
super ipsum; propter quod etiam tegitur color omnium huiusmodi tersorum et
videntur radiantia quando sunt in lumine. Proiectio autem luminis in oppositum
est ideo, quia reddit lumen ex sua tersione. Si enim tantum retineret, tunc non
fieret quod dictum est; sed quia abundat lumine ad copiam, ideo fundit ipsum in
oppositum radii incidentis», ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, 1, tr. 1, cap. 10,
P- 44,22-33.

50 Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 149rb, marg. sin.

51 Qui e nel punto successivo M3 fa riferimento alla obiezione formulata da
Alberto stesso la dove osserva: «Sed tamen adhuc confortant hanc obiectionem au-
ctores sententiae inductae dicentes quod non videmus quod talia tersa solida radios
reflectunt et reflectunt ad maiorem quantiatem luminis quam sit incidens in ipsa,
sicut patet gando radius reflectitur ad pariete oppositum speculo vel aquae; fit enim
in pariete tunc latius et longius lumen quam sit super speculum vel aquam. Et sic
adhuc videtur radius corpus esse, quia non reflectitur et repercutitur nisi corpus, ut
dicunt», ALBERTUS MAGNUS, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 10, p. 44,13-21.

52 Cfr. ALBERTUS MAGNUS, De anima, III, A. Borgnet, (ed.), Vives, Paris 1890
(Alberti Magni Opera omnia, V), tr. 3, cap. 14, p. 259b: «Quando autem directe
procedit in oculos, tunc fit processus ejus sub duobus radiis luminis, quorum unus
unum finem colorati attingit, et alter alterum, ita quod figuratur triangulus vel
puramis, cujus basis est res visa, et angulus concluditur versus oculumy.



Alberto Magno in Toscana 239

Iterum, ibidem post, dicit causam quare a duobus oculis res una
non uidetur due. Et causa est falsa et nulla, cum sit naturalis et
debeat esse mathematica. Et subiungit ibidem deceptionem uisus
que fit per suppositionem digiti ad oculum, eius deceptionis cau-
sam dicit eanmdem que tamen est nulla®.

Iterum, in capitulo proximo sequenti, dicit quod in speculis planis
imago est equalis rei in se*>. Quod tamen uno modo est uerum,
alio modo non, ipse autem non declarat et ibidem uult quod in
planis speculis in omni signi apparet forma rei, et negat hoc de
speculis conuexis et concauis; quod tamen totum est falsum, quia
inter omnia specula speculum planum est de <...> in paucioribus
sitibus uidetur res, et ideo est inutile. Sed conuexus est utile, quia
habet illud, et ideo utimur conuenienter conuexum. atias.

Iterum ibidem, de prauitate imaginis in speculis conuexis et de tor-
tuositate imaginis in speculis concauis et de multiformitate imagi-

53 Cfr. ibidem, p. 260a: «Quod autem videtur probari, quod una res debeat vi-
deri duae, solvit bene Avicenna dicens virtutem visicam esse in nervo qui vocatur
opticus, hoc est, visivus, infra quem discurrit spiritus visivus accipiens formas in
oculis depictas: est autem iste nervus cancellatus in anateriori parte cerebri, et facit
quasi triangulum, et in puncto illo uniuntur formae oculorum, et ibi fit judicium
de re visa: et quia ibi conveniunt, ideo unum videtur quod est unum, et duo quae
sunt duae».

54 Cfr. ibidem: «Signum autem hujus est, quia in aliquis exprimat parumper
per oculum, digitum supponens oculo, nervus collimitatus oculo recidit a nervo
qui alteri oculo collimitatur: et tunc unum duo videbitur ab habent duos oculos et
non a monoculo: formae tamen duplices in oculis aliquantulum impediunt recti-
tudinem visus ad rem, et ideo illi qui recte dirigunt sagittas, alterum oculorum
claudunt».

55 Cfr. ibidem, cap. 15, p. 262a: «Quando autem speculum est planum, tunc
ad totam superficiem aequaliter fit processus luminis, et ideo in illa forma totam
quantiatem repraesentat: et videtur forma tanta esse, qunta est res: et quia lumen
procedit ad totam illam superficiem ab inferiori et lateribus aequaliter, ideo res
apparet in illo speculo in omni situ ad quem duci potest recta linea a speculo:
quod non fit in eo quod est convexum: ibi enim oportet conservari locum deter-
minatum, eo quod lineae multae contingunt sphaericum, et illae transeunt et non
reflectuntur ab ipso, sicut linea contingens circulum non secat eum In concavis
autem speculis forma sigillata in uno latere, sigillatur et in altero: et quia superius
rei plus habens luminis, prius natura procedit in speculum, ideo statim illud a su-
periori parte producitur in inferiore: et sic continue fit de forma rei visae: et ideo
omnia quae in talibus speculis apparent, videntur inversa: et quando aspicit ibi
homo, videtur mentum superius et frons inferius».



240 Riccardo Saccenti

num in speculis multiformibus uel fractis dat causas naturales et
nullas cum cause horum sint mathematice et alie**.

La lunga annotazione si muove sulla stessa linea teorica della
precedente: la critica di fondo alla posizione di Alberto ¢ di discute-
re le questioni connesse con la visione solo sul piano fisico, quando
invece I'autore della glossa propende per un approccio matematico
ai problemi di ottica. E tuttavia, colui che ¢ all’'origine della nota
mostra una conoscenza assai accurata dell’intera opera di Alberto.
Si accosta infatti il passo del De sensu et sensato ai capitoli 14 e 15 del
De anima in cui il maestro domenicano riprende la questione della
rifrazione della luce da parte di una superficie, per chiarire come la
visione di Alberto, qui contestata, sia anche i articolata nei termini
di una soluzione fisica ai problemi di ottica, anziché matematica.

4. Alberto e la sua fortuna nell’Italia del XIII e XIV secolo: una
questione aperta

La ricognizione fornita nelle pagine precedenti, pur nella sua par-
zialita, consente alcune valutazioni riguardo alla presenza delle ope-
re di Alberto Magno in Toscana. Le tracce che risalgono alla fine
del XIII secolo mostrano come la presenza delle opere del maestro
domenicano nei conventi e negli studia mendicanti in Toscana sia
posto sotto il segno della filosofia naturale. Sono le opere che atten-
gono a questa parte del progetto filosofico e culturale di Alberto a
godere del maggiore interesse. Piti ancora, esse sono oggetto di una
lettura che, come nel caso del manoscritto 12 della Biblioteca Catha-
riniana, suggerisce un utilizzo connesso all’attivita di insegnamento
in naturalibus. Siamo qui di fronte ad un connotato di lungo periodo,

56 Cfr. ibidem: «Si autem in una planitie continue esset concavum et con-
vexum, et homo aspiceret in partes ubi conjunguntur superficies, apparent ibi
imagines duae, et essent conjunctae per mentum: et hoc ideo fit quia una irradiat
super aliam forma quam recipit, et superius formae unius projicit super inferius
superficiei alterius, ad quam fit irradiatio: et tot modis possunt multiplicari quot
multae facies apparent».



Alberto Magno in Toscana 241

testimoniato dalla preponderanza di scritti filosofici e di filosofia na-
turale di Alberto attestata nelle biblioteche nel XV secolo.

Emerge anche un’attenzione per il pitl generale progetto di
esposizione sistematica del sapere scientifico e filosofico in tutte
le sue parti che il maestro domenicano aveva elaborato e portato
avanti con la propria produzione. Tale scenario contribuisce certa-
mente ad una circolazione di testi e di dottrine che sembra muover-
si all'interno di un contesto culturale molto specifico, che ¢ quello
degli studia mendicanti, in grado di interloquire direttamente con
quello degli studia universitari come Parigi o come la piu vicina
Bologna”. Se si considerano le annotazioni che sul codice pisano
danno conto di una lettura analitica dei testi di Alberto e di una
discussione critica del loro contenuto, appare chiaro come scritti
quali il De sensu et sensato o il De nutrimento et nutrito richiedessero
una preparazione filosofica di livello universitario per poter essere
apprezzati in modo compiuto. Una circostanza, questa, che peral-
tro verso spiega come gli studia degli ordini religiosi, nel contesto di
una Toscana in cui ancora non ¢ presente un’istituzione universita-
ria, svolgono gia una funzione culturale cruciale. Essi sono i luoghi
in cui si pratica quel livello di cultura elevata che il Dante del Convi-
vio significa con I'immagine della “beata mensa”, alla quale siedono
i lectores e i magistri che insegnano a Firenze a Santa Croce, a Santa
Maria Novella, come anche a Pisa nel convento di Santa Caterina®®.

Se i testi di Alberto Magno sono riservati alla fruizione diretta di
chi ha gli strumenti linguistici e culturali per potersi misurare con
il loro contenuto, il ruolo che il maestro domenicano assume nella
pratica scolare degli studia contribuisce alla costruzione della sua
immagine di sapiente. Il suo essere annoverato come un “classico”

57 Riguardo al ruolo di Bologna come luogo in cui era disponibile la lettera-
tura filosofica anche ad una figura come Dante si vedano L. GARGAN, Dante, la sua
biblioteca e lo studio di Bologna, Antenore, Padova 2014 e il saggio di Fioravanti in
questo volume.

58 Cfr. G. FioravanTi, Il pane degli angeli nel ‘Convivio’ di Dante, in C. CRIsCIA-
N1, O. Grassi (a cura di), Nutrire il corpo, nutrire 'anima nel Medioevo, Edizioni ETS,
Pisa 2017, pp. 191-200; L. BiancHi, ‘Noli comedere panem philosophorum inutiliter’:
Dante Alighieri e Giovanni di Jandun sul “pane” dei filosofi, «Tijdschrift voor filosofie»
75 (2013), pp. 335-355 ora ripubblicato in BiancHr, Il pane dei filosofi, pp. 63-104.



242 Riccardo Saccenti

del pantheon filosofico e teologico europeo gia alla fine del Duecen-
to si riflette sull’attenzione che in quello stesso periodo cresce per
i suoi scritti di filosofia naturale. Tale immagine si proietta anche
all’esterno, divenendo rapidamente parte di un pitt ampio pano-
rama culturale. Soprattutto, essa viene assorbita da quella cultura
romanza che si afferma fra le nuove élites urbane delle citta toscana
e che non ¢ estranea ad una sensibilita filosofica. Cosi, il «buon frate
Alberto» entra nel Fiore come icona di chi veste quell’abito dell’Or-
dine dei Predicatori che Falsembiante indossa per attaccare «Mastro
Sighier» e «Mastro Guglielmo, il buon di Sant’Amore»*. Che il do-
menicano sia quasi il prototipo di una sapienza vastissima e olistica
¢ opinione condivisa anche dal Dante delle Rime, che nel sonetto
Messer Brunetto, questa pulzelletta invita il destinatario dei versi a ri-
volgersi ai sapienti in grado di darne un’interpretazione. E questi
dotti sono indicati con la locuzione «frati Alberti», che richiama la
vastita e I'acutezza del sapere proprio del coloniense®.

Per la cultura romanza della fine del XIII secolo, Alberto Magno
¢ dunque gia figura tipologica del sapiente e del filosofo. Uno sta-
tus che I’'Alighieri non solo confermera nel Paradiso, nei noti versi
del canto X che vedono «Alberto di Colonia» riconosciuto dall’ani-
ma di Tommaso d’Aquino come il proprio maestro®. Nel Convivio,
proprio la philosophia naturalis del domenicano emerge come una
delle basi dell’elaborazione filosofica di Dante, che negli scritti di
Alberto vede una parte rilevante del cibo intellettuale dispensato
sulla mensa dei dotti®.

59 Si veda Il Fiore, F. 88 e E 92, citati qui dall’edizione DaNTE, Il Fiore. Detto
d’amore, L.C. Rossi (a cura di), Mondadori, Milano 2021 pp. 101, 107-108.

60 «Se voinon la ‘ntendete in questa guisa, / in vostra gente ha molti frati Al-
berti / da intender ci6 ch’e posto loro in mano», DANTE, Rime, 39, vv. 10-11, in DANTE
ALIGHIER], Opere, dir. M. Santagata, Volume I. Rime, Vita Nova, De Vulgari Eloquentia, C.
Giunta, G. Gorni, M. Tavoni (a cura di), Mondadori, Milano 2011, p. 453.

61 Cfr. Par. 10, 98-99.

62 Cfr. R. ZaNN1, Una ricognizione per la biblioteca di Dante in margine ad alcuni
contributi recenti, «Critica del testo» 17/2 (2014), pp. 161-204.



Abardo, R., 172n

Abramo (patriarca), 43-44, 46

Abramo Bar Chijja (Savosarda),
571, 61

Abubacher (v. Avempace)

Abit MaSar (v. Albumasar)

Achena, M., 78n

Adamson, P, 77

Adriano V (papa), 162n, 163

Aertsen, J.A., 11010, 157N

Agar (matriarca), 46

Agrimi, J., 68n

al-Farabi, 31, son, 78n, 85n

al-Gazali (v. Algazel)

al-Kindi, 68, 234, 236n

al-Kurdi, M.D.S., 77n

‘All (quarto califfo dell'Islam),
40-41, 62-63

al-Mizyadi, A.E, 78n

al-Rahim, A.H., 8on

al-Sabah, R., 40n, 77n

Alagia Fieschi, 13

Alanus ab Insulis, 182

Albertus de Orlamiinde, 224n

Albi, V., 221n

Indice dei nomi”

Albumasar, 4-5, 43, 56-57, 58n,
61, 68

Alexander Aphrodisiensis, 22

Algazel, XIII, 15, 73-75, 761, 77,
78n, 79n, 80, 82n, 83-85, 87n,
88n, 89, 90n, 91-93, 95, 961, 97-
99, 101N, 102N, 103N, 105-106

Alighieri, Pietro, 150, 181, 182,
183, 191, 192n

Allegretti, P, 1, 19n

Alonso, M.A., 77n

Alpago, A., 42n

Alvaréz Péréz, A., 138n

Alvino, G., 183n

Amaldi, D., 65n

Amerini, E, 110n

Anaxagoras, 47n

Andrea di Bonaiuto, 70-71

Andrea Lancia, 181

Anonymus Florentinus, 180

Anonymus Lombardus, 181-182

Anonymus, Quaestiones de anima
(ms. Firenze), 123

Anonymus, Quaestiones de anima
(ed. Van Steenberghen), 122

" Considerate le numerose occorrenze i nomi di Alberto Magno e di Dante

non vengono registrati.

243



244 Indice dei nomi

Anonymus, Quaestiones super li-
brum de anima (ed. Bernardini),
130N

Anonymus, Quaestiones super Ari-
stotelis De anima (ms. Todi),
119-122, 132

Anselmus Cantuariensis, 141,
144, 149

Antonelli, R., 67n, 225n

Antoni, C.G,, 62n

Antonius Parmensis, 15-17

Anzulewicz, H., 42n, 96n, 1431,
1471, 207N

Ardissino, E., 88n

Ardizzone, M.L.., X, 1

Arfé, P, 184n

Ario, 43, 61, 71

Aris, M.-A., T06n

Aristoteles, XI, 4-5, 21-22,
26n, 3o0n, 31-33, 34N, 36n,
441, 52-53, 56, 58, 63, 82n,

89n, 98n, 100, 102, I16-
118, 122-126, 130N, 148,
225n

Arnoldus de Saxonia, 58

Arnzen, R., 47n

Ascoli, AR, X, 1

Asin Palacios, M., 62, 66

Augustinus Hipponensis, 58-59,
60-70, 110N, I12, 113N, 124,
128, 147, 150, 157N

Augustinus Triumphus de An-
cona, 176n, 177n

Auzzas, G., 173n

Avempace, 42n

Averroes, 22, 25, 30-31, 45, 47-
49, 52-53, 550, 61-63, 661,

67,70-71,76n, 771, 98, 101N,
118, 122, 222n

Avicenna, 5, 16, 17n, 22, 31, 420,
44n, 62-63, 78, 80-81, 84, 85n,
86, 87n, 88n, 92-93, 96, 99,
10INn, 102, I03N, 206, 207N,
213, 235-236, 237n, 238, 239n

Azzetta, L., XVII, 135n, 152n,
158n, 183n

Azzolino, P, 23

Backes, 1., 43n

Baffioni, C., 67n, 184n

Bahmanyar ibn Marzuban, 8on

Bakker, PJ.J.M., 94n, 136n

Balbis, G., 171n

Baldelli Cherubini, S., 223n

Baldelli, I., 169, 170n

Baranski, Z.G., 7n, on, 13, 34n,
165n

Barbanti, M., r10on

Barchiesi, M., 214n

Barillari, S.M., 138n

Barolini, T, 7on, 74n, 105, 214n

Barsella, S., 135n

Bartholomaeus Parmensis, XIII,
160-161, 184

Bartholomaeus Scala, 12

Barucdi, G., 169, 171-172

Basile, B., 188n, 189

Basile, M.A., 164n

Bauerschmidt, FC., 39n

Bazan, B.C., 115n, 117n, 118n,
122n

Beatrice, X, 167n, 168, 204n

Beccarisi, A., IX, XVII, 33n, 41n,
oon



Bellomo, S., 177n

Bemrose, S., 135n

Benedetto XV (papa), 25

Bentivogli, B., 1oon

Benvenutus Imolensis, 178n, 181,
183-184, 187-189, 191, 193-
194, 1951, 197-198

Bernardini, P, IX, XIV, s55n,
111N, 119N, 12010, 121N, 130N

Bernardo, A.S., 167n

Bernardus Gordonius, 167n

Bertelli, S., 211n, 219n

Berti, E., 98n

Bertolacci, A., IX, XII-XIII, XIX,
39, 40N, 44n, 62n, 7on, 81n,
85n

Bettetini, M., 89n, 94n

Beullens, P, 185n

Bianchi, L., XI, XVII, 19, 22n,
231, 24N, 27N, 28N, 291, 341,
671, 91N, 94n, 112n, 2I71n,
218n, 241n

Blum, R., 223n

Bockmann, J., 174n

Bodrero, E., 168n

Boethius de Dacia, 15, 23, 94,
I157n

Boethius, Anicius Manlius Seve-
rinus, 157n, 168n

Boggione, V,, 171n

Bonaventura de Balneoregio, XIV,
44N, 12510, 1430, 1461, 153

Bonifacio VIII (papa), 64

Bonus Giambonus, 10

Borgnet, A., 4n, 42n, 43n, 44n,
49n, son, 56, II3n, I4In,
148n, 186n, 230n, 238n

Indice dei nomi 245

Borruso, A., 68n

Bossuat, R., 182n

Boudet, J.-P, 215n

Bowe, D., 166n

Boyde, P, 160n, 1650

Bragantini, R., 166n

Brambilla Ageno, F, 2n, 92n,
179n

Brigandi, O., 166n

Brilli, E., 11, 12

Brinzei, M., 33n

Brown Jr,, R., 190n

Brunetti, G., 165n, 168n, 221n

Brunetto Latini, 10, 242

Bruni, A., 200n

Buccolini, C., Toon

Bullido del Barrio, S., 225n

Buonaiuti, E., 29

Burnett, Ch., 57n, 19on

Burrell, D.B., 39n, 40n

Busa, R., 113n

Busetto, N., 164n

Bydén, B., 85n, gon

Baltuta, E., 236n

Bigu, M., 77n

Cacciaguida, 65
Cachey, Th.]., 34n, 150n
Caldarone, EI., 166n
Caligiure, T., 172n
Calipso, 167

Camilli, A., 188n
Camozzi Pistoja, A., on
Campanini, M., 66n
Canali, P, 154n
Canetti, L., 114n

Cao, G.M.,, 28n



246 Indice dei nomi

Capasso, 1., 178n, 188n, 214n

Capelli, V,, 166n

Caponsacchi, I., 97, 221

Cappi, D, 211n

Cappozzo, V,, 191n, 192n

Carmody, FJ., 47n

Caroti, S., XVI, 211n

Carpi, U, 12

Carrai, S., 215n

Cartari, V., 200n

Casagrande, C., XVII, 23n, 217n

Casarsa, L., 221n

Castiglia, I, 168n

Catapano, G., XVII

Cecco Angiolieri, 109

Celli, A., 40n

Cervigni, D.S., 168n, 169, 172n

Cesari, A., 1730

Charmasson, Th., XIII, 160n,
161, 185n, 186n, 188, 189n,
191, 198n, 201N

Chatelain, A., 114n, 11910, 136n

Geoftrey Chaucer, 189, 190n

Cherchi, P, 167n

Chertoff, G.B., 79n

Chiamenti, M., 183n

Chiariglione, M., 138n, 150n

Chiavacci Leonardi, A.M., 167n

Chiodo, S., 221n

Chiose ambrosiane, 182n, 193,
208n

Chisena, A.G., 159n, 192n

Cicero, Marco Tullius, 168n

Ciotti, A., 140n

Circe, 167

Cizmié, V., 13In

Clément, F, 68n

Clemens Alexandrinus, 138

Coda, E., 17n

Coggeshall, E.A., 66n

Coglievina, L., 172n

Colker, M.L., 97n

Colombo, M., 106

Concetto, M., 218n

Conte, G.B., 179n

Corbett, G., 74n

Cornish, A., 150n

Cornoldi, G., 24

Corrado, M., 18on

Cortabarria Beitia, A., 57n

Corti, M., 66n

Cos, J., 120n

Counet, J.-M., 110n

Crawford Mowbray, D., 110n

Christophorus Landinus ,181-
183, 187, 188n, 189, 191, 198,
1991, 205N, 208n

Crisciani, M., 23n, 68n, 241n

Culleton, A., son

Curry, W.C., 190n

Da Civezza, M., 183n

Dal Pra, M., 29

Dalla Costa, A., 190

Davis, Ch. T, 10

De Angelo, C., 184n

De Bonfils Templer, M., 168n,
170, 171N

De Giorgi, M., XVII

De Robertis, D., 86n, 200n

De Robertis, T., 225n

De Ventura, P, 4on

De Wulf, M., 21, 24

Della Volpe, G., 27



Demirkol, C.M., 78n

Democritus, 234

Denifle, H., 114n, 1191, 136n

Di Cesare, M., 61n

Di Martino, C., 86n

Dianteill, E., XIII, 161, 162n, 191

Dionysius Academicus, 3, 5

Dionysius ps.-Areopagita, XV,
135N, 138, 223

Dominicus de Peccioli, 223,
2240, 227

Domenichelli, T., 183n

Donati, S., 2n, 7n, 17n, 93n,
9on, 100, I0IN, 102, 225N,
232N, 233

Donato (eresiarca), 43, 60-61, 71

Dondaine, A., 113

Dondaine, H.F,, 142n, 144n

Dronke, P, 28n

Drossaart Lulofs, H.J., Toon

Duclow, D.F, 39n

Duhem, P, 35

Dunya, S., 77n, 83n, 86n, gon

D’Ancona, A., 68

D’Ancona, C., 17n

Emery Jr., K., o9n, 224n

Emery, K., 110n

Ercole, 200n

Erculei, E., 110n

Estimaverunt Indi, 160n, 172, 194,
200-211, 213

Euclides, 234, 238

Eulogius Cordubiensis ,61

Eustratius de Nicea, 53-55, 68

Ezechiele (profeta), 46n

Indice dei nomi 247

Fabris, G., 166n, 168n

Faes de Mottoni, B., 142n

Fahd, T., 194n

Fallani, G., 188n

Falzone, P, IX, 19n, 20n, 21n,
29n, 75, 106, 111N, 113N, 126N

Fanfani, P, 18on

Faye, E., 94n

Federici Vescovini, G., 57n, 68n

Federico II (monarca), 63n

Ferrando, M., 200n

Ferrari, A., 159n

Filippino Lippi 71

Fioravanti, G., X-XII, XVI-XVII,
1,2n,5n, 150, I70, 19N, 41N,
43n, 51n, 56, 89n, 92n, 93N,
94, 96, 105N, IION, II4N,
132n, 2170, 218N, 225N, 241N

Fiorentini, L., 195n

Flasch, K., 110n, 115N, 140N

Fliieler, Ch., XI, 20n

Fodor, J., 30n

Forese Donati, 64

Fosca, N., 173n, 189n

Francesco (santo), 65, 211

Francesco da Buti, 163n, 164n,
180-181, 183, 195, 196N, 208N,
200N

Freccero, J.A., 138n

Friedmann, R.L., 110n, 224n

Fiirbeth, F,, 174n

Gadda, C.E., 73

Galenus, 63

Galfridus de Aspall, XIV, 119,
130, 131N

Galli, E, 98n



248 Indice dei nomi

Garden, K., 74n

Gardet, L., 39n

Garfagnini, G.C., 123n
Gargan, L., 241n

Garin, E., 150n

Gauthier, R.-A., 117
Gavazzeni, F., 2oon

Gemelli, A, 26

Gentili, S., 10, 215n, 221n
George-Tvrtkovi¢, R., 30n
Gerardus Cremonensis, 5, 185n
Gesu Cristo, 43, 44n, 70
Getto, G., 168n

Geyer, B, 3n, 17n, 51n, 113N, 224n
Gherardus da Camino, 13
Ghisalberti, A., XVI, 1n, 19n, 218n
Giacalone, G., 189n

Giannini, C., 164n

Giardina, G.R., 110n

Giele, M., 122n

Giglioni, P, 176n

Gilson, S.A., 159n, 199N, 214n
Gilson, E., XVI, 28, 30, 69, 74n
Girolamo (santo), 46

Giunta, C., 1791, 242n

Gizzi, C., 188n

Glei, R., 61n

Goichon, Amélie-Marie, 87n
Gold, J., 174n

Gorni, G., 1791, 214n, 242n
Gragnolati, M., 68n

Grassi, O., 241In

Gregorius Ariminiensis, 143n
Gregorius Magnus, 112, 113n
Gregorius Nyssenus, 167n
Gregory, T., 100, 140n
Grellard, Ch., 82n, 94n, oon

Griffel, E, 7on

Grimaldi, M., 188n

Guillelmus Altissiodorensis, 220n,
221

Guillelmus de Alvernia, 145n

Guillelmus de Aragonia, 96n

Guillelmus de Moerbeca, 184,
193, 200-201, 203-204

Guillelmus de Ockham, 39n, 139

Guillelmus de Sancto Amore, 242

Gutas, D., 78n, 79n, 8o

Giintert, G., 166n

Hansberger, R., 82n

Hardie, C., 204n

Harvey, S., 7on

Hasse, D.N., 81n, 85n

Henricus de Gandavo, 116n

Heylbut, G., 54

Heraclitus, 45n

Hermannus Carnotensis, 68

Hesiodus, 45n

Higuera Rubio, J., 190n, 210n

Hildegardis Bingensis, 168n

Hissette, R., 114n, 120n, 136n

Hoenen, M.J.EM,, 1n, 110n

Hoffmann, T., 139n

Hofmeister Pich, R., son, gon

Hollander, J., 171n

Hollander, R., 1671, 168n, 171n,
214N

Honnefelder, L., 225n

Honorius Augustodunensis, 167n

Hossfeld, P, 2n, 3n, s5n, 1s5n,
451N, 46n, 123N, 227N

Hugo de Sancto Victore, 144n,
150, 158



Hugo Sanctellensis, 184, 189

Humphreys, K.W,, 221n, 222n

Hurasani, A., 78n

Huss, B., 40n, 105n, 106N, 15910,
214n

Iacobus de Trisanctis, 11

Iacobus Passavanti Florentinus,
170, 1730, 1741, 212

Iacomo della Lana, 166n, 168n,
174n, 179-180, 182, 185N,
106, 205-209, 213

lan, L., 179

Ibn Bagga (v. Avempace)

Ibn Rusd, Abt al-Walid (v
Averroes)

Ibn Sina, Abu ‘Ali (v. Avicenna)

Imbach, R., XIn, XVI, 1, 19n,
20n, 21N, 99N, 118n

Inglis, J., 8on

Innocenzo III (papa), 52

Iohannes Bertholdus de Serra-
valle, 181, 183, 196-198

Iohannes Buridanus, 9on

Iohannes Duns Scotus, 39n

Iohannes de Muris, 198n

Iohannes Hispanus, 78

Iohannes de Ianduno, 15, 26,
261In

Iohannes de Saxonia, 23n

Ippocrates, 63

Isaac Pulgar o Polqar, 79

[saia (profeta), 96n, 139

Izzi, P, 150n

Jagot, S., 71n
Jansen, B., 155n

Indice dei nomi 249

Janssens, J., 78n, 8on
Jauhari, J., 78n
Jessen, C., 42n
Jewell, K., 16on

Karagézoglu, 1., 77n

Kay, R., 159n, 215n

Kay, T, 165n, 178n

Kelly, P, 74n

Krause, K., 55n

Konig Pralong, C., 24n, 95n
Kiibel, W,, 42n, 50n, 51n, 53, 541

Lacaita, G.E, 178n

Lacombe, G., 98n

Lagerlund, H., 78n

Lambertini, R., 14n

Laurentius Pignon, 174n

Lauzi, E., 46n

Ledda, G., 75n, 138n, 166n

Lemay, R., 57n

Lenzi, M., XVII, 19n, 24n, 29n,
95N, 111N

Leonardi, C., 221n, 224n

Leonardi, L., 103n

Leone XIII (papa), 22

Lethielleux, P, 146n

Levy, I.C,, 3o0n

Lewis, B., 194n

Lia, 164

Lia, P, 166n

de Libera, A., 1n, 110Nn

Lindberg, D.C., 236n

Lippo Memmi, 70

Lizzini, O.L., 81n, 85n

Lic¢ka, L., 236n

Lohr, Ch., 78n, 96n



250 Indice dei nomi

Lombardi, E., 68n

Lombardo, L., XVII, 75n
Lucanus, Marcus Annaeus, 192n
Lucia, 164

Ludwig, U, 161n

Luiso, FP, 182n

Macrobius, 164n

Mainini, L., 67n, 225n

Malato, E., 88n, 1110, 160n, 1650,
178n, 215N

Malgieri, M.E., 19n

Mallette, K., 68n

Malusa, L., 24n

Mandelbaum, A., 214n

Mandonnet, P, XVI, 26, 35, 74n

Manekin, Ch.H., 79n

Manganaro, P, 110n

Manni, P, 103n

Manuele II Paleologo (monarca),
69

Manzo, A., 184n

Marco (evangelista), 71

Marlow, L., 82n

Marmo, C., 221n

Marti, M., 170

Martini Bonadeo, C., XVII, 85

Marucci, V., 168n

Marzo, A., 173n

Masolini, S., 110n

Massé, H., 78n

Matelda, 168

Mattalia, D., 188n

Mayhoft, C., 179n

Mazzarella, A., 167n

Mazzeo, J.A., 167n

Mazzi, C., 220n

Mazzotta, G., 165n

Mazzucchi, A., 9n, 10n, 111N,
160N, 1650, 178N, 215N

Maslanka-Soro, M., 106n

Medusa, 166n

Meier, F,, on

Meirinhos, J.F, 95n

Menesto, E., 11on

Mercken, H.PF, 54n

Meroni, M., 87n, gon

Meyer, E., 42n

Meyer, G., 74n

Meskat, S., 78n

Michael Scotus, 63n

Milani, G., 11

Mineo, N., 62n

Minio Paluello, L., 20n

Mocan, M., 88n, 8on, 104n, 105N,
106, 158n

Molinari, C., 200n

Momigliano, A., 168n, 204

Montale, E., 73

Moore, E., 1, 23, 188n

Morel, P-M., 82n, 9on

Morewedge, P, 78n

Moricca, U, 113n

Morino, A., 178n

Moroello Malaspina, 13

Mo ‘In, M., 78n

Muckle, J., 751, 76, 78n, 831, gon

Murano, G., 14n

Muresu, G., 163n, 168n, 173

Murruy, C., 103n

Musatti, C.A., XVII, 111n

Muhammad (profeta), 40-43, 44n,
45, 50-51, 54-57, 581, 60-63,
65n, 68, 71



Mohle, H., 225n
Minovi, M., 78n

Nannucci, V., 182n

Nardi, B., IX, XI-XII, XV-XVI, 1,
19-37, 91, 93, 95N, 126N, 137,
154-155, 157, 160N, 213N, 218n

Nardi, C., 172

Nicholaus (magister), 226-227

Nicholaus Oresme, 174n

Niphus Augustinus, 30

Nobili, S., 13n, 98n

Nolan, D., 200n

North, J.D., 68n, 189n

Norton, G.P, 165n

Noé, 185

Oldcorn, A., 214n

Orr, M.A., 188n

Orsino, S., 212n

Oso, L. dell’, 11

Ottaviano, C., 27

Ottimo Commento, 18on, 182, 187-
188, 189n, 191, 205, 208n

Pacheco, M.C., 95n

Padoan, G., 138n, 167n

Padovani, UA., 35n

Pagnoni Sturlese, M.R., 221n,
225N

Palazzo, A., IX, XIII, sn, 57n,
8on, 81n, 8s5n, 99n,
160N, 194N, 209N, 21010, 211N

Palermo, F, 22n

Panella, E., 227n

Panofsky, E., 200n

Panti, C., 119n, 159n

131N,

Indice deinomi 251

Paolo (santo), 66

Paulus Albarus Cordubiensis, 61

Paparella, F,, 8on, o4n

Paparelli, G., 166n, 1671, 168n

Parenti, G., 2oon

Parisi, D., XVII, 75n

Parzival, 138

Pascoli, G., 168n

Pasqui, U,, 224n

Pasquini, E., 189n

Pastore Stocchi, M., 159n

Pattin, A., 3n, 7n

Pecoraro, P, 190

Pegoretti, A., XVII, 10, 34n,
750, 91N, 98n, 106N, 154N,
159N, 160N, 199N, 221N

Pelizzari, S., XVII, 19n, 23n,
67n, 217n

Pellat, Ch., 194n

Pellegrini, A.L., 167n

Pellegrini, L., 14

Pereira, M., XIII, 119n, 211N

Perfetti, S., IX, rosn

Perini, L., 222n

Pertile, L., 88n. 168n

Petagine, A., 118n

Petoletti, M., 158n

Petrocchi, G., 75n

Petrus Abaelardus, 30n

Petrus de Apono, 21, 24n, 26,

Petrus Iohannis Olivi, XV, 24,
951, 154-155

Petrus Lombardus, 59n

Petrus de Trabibus, XV, 11, 155

Petrus Venerabilis, 60, 61n, 68

Petrus de Vinea, 63n

Piccolino, M., 159n



252 Indice dei nomi

Piché, D., 114n, 120n, 136N

Picone, M., 166n, 1671, 168n

Pietro (apostolo), 150

Pietrobono, L., 168n, 170n

Pietroforte, S., 22

Pifko-Wadowska, A., 106n

Pines, S., 82n

Pinto, R., 167n

Piron, S., 10, 154n

Pirovano, D., 150n

Pizzimento, P, 167n

Plato, 3-5, 47, 48n, 491, 921, 93,
130, 131N, 234, 238

Plato Tiburtinus, 179n

Plinius, Gaius Plinius Secundus,
179N

Poletto, G., 24

Polloni, N., XIV, 119n,

Pomaro, G., 219n

Pomponazzi, Pietro, 26n, 27n, 29

Pondevie Roumane, M., 68n

Porena, M., 165n, 189

Porro, P, IX, XVI, 19n, 99n,
110N, ITI, II2N, 113N, 1150,
116N, 117N, 126, 140N, 143N

Potesta, G., 154n

Preziosi, L., 15n

Prezzolini, G., 28

Procaccioli, P, 182n

Proino, 223-224

Ps. Augustinus, 124n

Ps. al-Kindi, 68

Ptolemaeus, Claudius, 5, 179n,
186

Puccetti, V.L., XVII

Putallaz, F-X., 110n, 118n

Pythagoras, 5, 118n

Quadrio, B., 168n
Quaglio, A., 18on

Radovic, E, 85n, oon

Rahman, F, 95n

Ratzinger, J. (Benedetto XVI,
papa), 69

Rea, R., on

Rebuffat, E., 169, 189, 190n

Reisman, D.C., 8on

Resnick, I.M., son

Restorus de Aretio, 178n

Reynolds, G.S., 8on

Ribaillier, J., 220n

Ribordy, O., 24n, 951, 136n

Richardus Fishacre, 144n

Richardus de Sancto Victore,
88n, 106n, 157, 158n

Richardus Rufus Cordubiensis,
144N

Riccoldus de Montecroce, 68

Ricklin, Th., XV1, 93n, 99n, 215n

Robert, A., 15n

Robertus Grossatesta, 53

Robertus Kilwardby, 24

Rodolfi, A., IX, 15, 33, 8on, 81n,
85n, 100, 136N, 151N, 157N

Rogerius Bacon, 55n, 68, 174

Rohner, A., 74n

Roncioni, R., 226n

Ross, C., 214n

Rossi, E., 101n

Rossi, L.C., 182n

Rubinacci, R., 74n

Rubino, E., 185n, 200, 203n

Russo, E., 221n

Russo, E, 166n



Russo V., 16on

Sabellio, 71

Saccenti, R., XII, 29-30, 150n,
225N, 227N

Saccone, C., 62n

Said, E., 4on, 66n

Saladino, 9n, 62, 63n

Salman, D., 78

Salvestrini, F,, 221n

Santagata, M., 12-13, 105, 1791,
242n

Santoro, M., 170n

Santos Noya, M., 103n

Sara (matriarca), 46

Sasso, G., 167n

Sbacchi, D., 135n

Sbordoni, C., 150n

Schmidtke, S., 55n

Sciacca, M.E, 27

Scipio, Publius Cornelius, 99,
101, 165N

Seneca, Lucius Annaeus, 4-5

Senner, W., 74n

Servasantus de Faventia, 98n

Sgarbi, M., 31n

Shalem, A., 61n

Shihadeh, A., 77n

Sibilla, 215n

Sigerus de Brabantia, 15, 21n, 22,
26, 20N, 30-32, I117-119, 122

Signori, M., XIII, 73, 77n, 8on,
81n, 83n, gon

Simon, P, 147n

Simonetti, O., 22n

Simplicius, 22

Singleton, Ch.S., 88n, 167n, 188n

Indice dei nomi 253

Skeat, W.W., 190n

Socrates, 3, 4n, 5, 92

Somaini, F., XVII

Soro, A., 168n

Southerden, E.,, 68n

Speer, A., XVI, 54n, 71n, 99n,
110N, 157N, 224N

Spera, E, 171n

Speranzi, D., 97, 221n

Speroni, C., 164n

St. Clair, E., 78n

Stadler, H., 45n

Stadter, PA., 220n

Stanford, W.B., 20on

Statius, Publius Papinius, 111,
126

Steele, R., 175n

Steinberg, J., on

Steinkriiger, P, 54n

Stella, R., 164n, 165n

Storck, A., son

Straface, A., 184n

Street, T., 77n

Stroick, C., 93n, 127n

Sturlese, L., XVI-XVI], 19n, 33n,

67n, 95, 96n, 110N, 2I5N,
221In, 225N

Suarez-Nani, T., 24n, 95n, 1350,
136N, 148

Summa Halensis, 144n

Tabarroni, A., XVII, 19n, 23n,
67n, 160N, 217N

Tabarroni, G., 214n

Tambling, J., 171n

Tamer, G., 7on

Tassone, M.P, 167n



254 Indice dei nomi

Tateo, E, 163n, 1661, 168n, 214N,
215N

Tatlock, J.S.P, 65n

Taube, M., 7on

Tavoni, M., 10n, 12, 40n, 105N,
106N, 159N, 179N, 214N, 242N

Taylor, R., 55n

Tempier, E., o4n, 114, 119

Terzi, A., 166n, 208n

Themistius, 22

Thomas de Aquino, X, 20, 22,
25, 32, 35-36, 39-40, 61, 68n,
70-71, 74n, 76n, 87n, 93n,
112, 113N, 115, 117N, 1220,
128-129, 146n,
154N, 1730, 174, 212, 223,
242

Thomas de Aretio, 15

Thomas Cantimpratensis, 58

Toffanin, G., 167n

Tolan, J.V., 46n, 68n

Tommasino, PM., 4on, 63n

Tonelli, L., 168n, 170, 173n

Tonelli, N., 166n, 173n

Toorawa, S., 63n

Torraca, F, 168n, 173n

Torrell, J.P, 391, 40n, 61n, 68n

Totaro, P, 1oon

Toynbee, P, 23, 188n

Tracey, MJ.,, 5on, 55n

Treiger, A., 89n

Trizio, M., 54n, 55n

Troni, A., 65n

Twersky, L., 86n

140N, 142,

Ulisse, 157, 167, I172n
Ullman, B.L., 220n

Ungar, E, 138n
Untersteiner, M., 29

Vajda, G., 7on

Valente, L., XVII, 111n

Valletta, L., 87n

Van Donzel, E., 194n

Van Riet, S., 39n, 87n, 88n, 207n

Van Steenberghen, F, 31n, 33,
122

Vasari, G., 71

Vasoli, C., XI, 1, 19, 20, 86n

Vaturi, V, 164n

Vecchio, S., 139

Veccia Vaglieri, L., 74n

Verbeke, G., 39n, 237n

Vercellin, G., 42n

Vergilius, Maro Mantuanus, 41,
105N, 157, 163, 165N, 167N,
168n, 171N, 179N, 214N, 215N

Maria Vergine, 168

Verhelst, D., 30n

Vernon, G.J.W,, 178n, 183n

Vettori, V., 204n

Vigili, E, 14

Volpi, M., 1661, 208n

Wald, B., 157n
Wietecka, T., son
Williams, G.H., 86n
Williams, S.J., 174n
Wolf, K.B., 61n
Wolfson, H.A., 85n
Wyckoff, D., 58n
Weéber, E.H., 144n

Yamamoto, K., 57n



Yavneh, N., 16on
Ythanna Ibn Masawayh (Musaia,
Mesue), 42n

Zabeeh, F, 78n
Zahlten, J., 71n
Zambelli, P, 211n

Indice dei nomi

Zamponi, S., 211n
Zanini, E, 138n, 166n
Zanni, R., 242n
Zavattero, 1., 160n, 209n
Zennaro, S., 170n
Zimmermann, A., 74n
Zingarelli, N., 168n

255






Indice dei manoscritti

Altona, Schlubibliothek des Christianeums, 2 Aa 5/7: 152n

Chantilly, Musée Condé, 597: 152n

Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Conv. soppr. 195: 223n

—, Plut. 10sin. 4: 97, 98n, 220

Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr. G.3.464: 97, 98n,
123, 124N

—, Conv. Soppr. D 6. 359: 155n
—, [LL117: 222

London, British Library, Yates Thompson, 36: 152n
Lucca, Biblioteca Statale (olim Biblioteca Governativa), 1398: 221

Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12: 225, 231, 234, 2370, 2380, 240

Todi, Biblioteca Comunale, 163 (23): 119, 120, 121, 122

257






FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

Riccardo Saccenti
Un nuovo lessico morale medievale. Il contributo di Burgundio da Pisa

ISBN 978-88-548-9808-0, formato 14 X 21.cm, 188 pagine, 14 euro

Marco Arosio
Sull’intelligenza della fede in Bonaventura da Bagnoregio. Un secolo di studi

A cura di Luca Vettorello
ISBN 978-88-548-9976-6, formato 14 X 21cm, 252 pagine, 15 euro

Enrico Moro
Il concetto di materia in Agostino

ISBN 978-88-255-0747-8, formato 14 X 21 cm, 504 pagine, 24 euro

Marialucrezia Leone, Luisa Valente (a cura di)
Libertd e determinismo. Riflessioni medievali

ISBN 978-88-255-0043-4, formato 14 X 21.cm, 320 pagine, 18 euro

Marco Arosio
Bartolomeo da Colle di Val d’Elsa, predicatore dell’Osservanza francescana
Uno studio storico-filosofico

A cura di A. Nannini
ISBN 978-88-255-1024-9, formato 14 X 21 cm, 328 pagine, 24 euro

Alessandra Beccarisi, Alessandro Palazzo (a cura di)
Per studium et doctrinam. Fonti e testi di filosofia medievale dal XII al
XIV secolo. Studi in onore di Loris Sturlese

ISBN 978-88-255-1286-1, formato 14 X 21 cm, 256 pagine, 20 euro

Luca Bianchi, Onorato Grassi, Cecilia Panti (a cura di)
Edizioni, traduzioni e tradizioni filosofiche (secoli XII-XVI)
Studi per Pietro B. Rossi

ISBN 978-88-255-1661-6, formato 14 X 21 cm, 652 pagine, 40 euro

. Jacopo Francesco Fala, Irene Zavattero (edited by)
Divine Ideas in Franciscan Thought (XIII"-XIV™ century)

ISBN 978-88-255-2191-7, formato 14 X 21 cm, 536 pagine, 28 euro



IO.

II.

I2.

13.

14.

15.

16.

17.

Antonio Petagine
Il fondamento positivo del mondo. Indagini francescane sulla materia
all’inizio del XIV secolo (1300-1330 ca.)

ISBN 978-88-255-2160-3, formato 14 X 21 cm, 376 pagine, 22 euro

Ruedi Imbach
Minima mediaevalia. Saggi di filosofia medievale

ISBN 978-88-255-2338-6, formato 14 X 21 cm, 376 pagine, 22 euro

Irene Zavattero (a cura di)
L'uomo nel pensiero di Bonaventura da Bagnoregio

ISBN 978-88-255-2592-2, formato 14 X 21 cm, 372 pagine, 23 euro

Christophe Grellard
La possibilita dell’errore. Pensare la tolleranza nel Medioevo

ISBN 978-88-255-3195-5, formato 14 X 21cm, 192 paginc, 16 euro

Marialucrezia Leone
Sinderesi. La conoscenza immediata dei principi morali tra Medioevo e
prima Eta Moderna

ISBN 978-88-255-3243-2, formato 14 X 21 cm, 304 pagine, 24 euro

Laurent Cesalli, Frédéric Goubier, Anne Grondeux,
Aurélien Robert, Luisa Valente (a cura di)
Ad placitum. Pour Iréne Rosier-Catach

ISBN 978-88-255-3013-4, formato 14 X 21 cm, 684 pagine, 42 euro

Colette Sirat, Marc Geoffroy

De la faculté rationnelle : Uoriginal arabe du Grand Commentaire (Sarh)
d’Averroés au De anima d’Aristote (III, 4-5, 429a10-432a14). Editions
diplomatique et critique de gloses du manuscrit de Modéne, Biblioteca
Estense, a. J. 6. 23 (ff. 54v-58v)

ISBN 978-88-255-3850-2, formato 14 X 21 cm, 648 pagine, 48 euro

Gianfranco Fioravanti
Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filosofico medievale

ISBN 979-12-5094-462-7, formato 14 X 21I cm, 376 pagine, 23 euro

Elisa Bisanti, Alessandro Palazzo (edited by)
New Perspectives on the Platonic Tradition in the Middle Ages.
Sources and Doctrines

ISBN 979-12-5994-510-5, formato 14 x 21 cm, 256 pagine, 20 euro



18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

Chiara Crisciani, Gabriella Zuccolin (a cura di)
Verba et mores. Studi per Carla Casagrande

ISBN 979-12-5994-693-5, formato 14 x 21 cm, 432 pagine, 24 euro

Francesca Gorgoni, Irene Kajon, Luisa Valente (edited by)
Philosophical Translations in Late Antiquity and in the Middle Ages.
In Memory of Mauro Zonta

ISBN 979-12-5094-657-7, formato 14 X 21 cm, 316 pagine, 20 euro

Tommaso Manzon, Irene Zavattero (edited by)
Theories of Divine Ideas: From the Church Fathers to the Early Franciscan
Masters

ISBN 979-12-218-0425-6, formato 14 X 21cm, 388 pagine, 25 euro

Valentin Braekman, Antonio Petagine (édité par)
Les anges dans la philosophie médiévale et moderne. Etudes offertes a
Tiziana Suarez-Nani

ISBN 979-12-218-0768-4, formato 14 X 21 cm, 500 pagine, 32 euro

Luca Bianchi
Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la tradizione averroista

ISBN 979-12-218-1518-4, formato 14 X 21cm, 272 pagine, 26 euro

Jacopo Lohs
Le possibilita del conoscere. Anima, intelletto e sostanze separate tra Parigi
e Bologna (sec. XIII-XIV)

ISBN 979-12-218-2337-0, formato 14 X 21cm, 548 pagine, 36 euro

Costantino Marmo, Matteo Stettler (a cura di)
Gentilis de Cingulo. Reportationes super libro Sex principiorum

ISBN 979-12-218-2389-9, formato 14 X 21 cm, 220 pagine, 20 euro

Anna Rodolfi (a cura di)
“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magho

ISBN 979-12-218-2260-1, formato 14 X 21.cm, 284 pagine, 26 euro



Flumen Sapientiae / 25

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia
di Alberto Magno

a cultura filosofica di Dante ¢ il frutto dell’assimilazione di fonti e stimoli in-

tellettuali molteplici e eterogenei e anche per questo motivo non sempre faci-
li da rintracciare. Tra essi un ruolo importante sembrano avere avuto le opere di
Alberto Magno: i commenti ad Aristotele e la sua interpretazione dell’ontologia
e della psicologia dello Stagirita, accompagnarono la lettura del corpus aristote-
lico da parte di Dante e gli permisero di includere nel proprio orizzonte filosofico
e teologico forme concettuali e tradizioni di pensiero di diversa matrice, appar-
tenenti sia alla cultura latina, sia a quella arabo-islamica, fino al Liber de causis.
I saggi compresi in questo volume affrontano il tema del rapporto tra I'opera di
Alberto Magno e quella di Dante da prospettive diverse, alternando 1’approfon-
dimento del contesto piu strettamente storico e filologico all’analisi tematica e
dottrinale.

nna Rodolfi insegna Storia della filosofia medievale presso I'Universita di Firenze.

I'suoi interessi di ricerca riguardano la riflessione filosofica e teologica del secolo XIIIL.
Tra le sue pubblicazioni: «Cognitio obumbratar». Lo statuto epistemologico della profezia
nel secolo XIII, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2014; Alberto Magno, Quindici
problemi, traduzione e introduzione, ETS, Pisa 2018; Dante e I’angelologia del XIII secolo:
la questione dell’ordinamento angelico, in L. Azzetta (a cura di), Dante e le grandi questioni
escatologiche, Vita e Pensiero, Milano 2022, pp. 215-232.

In copertina

Illustrazione da G.F. Rodwell, South by East: Notes of Travel in ISBN 979-12-218-2260-1
Southern Europe (1877).

97791221 7 822601



	Pagina vuota



