
Flumen 
Sapientiae

2525

“FRATE E MAESTRO FUMMI”
DANTE E LA FILOSOFIA DI ALBERTO MAGNO

a cura di

Anna Rodolfi 

“Frate e m
aestro fum

m
i”. D

ante e la fi losofi a di A
lberto M

agno
a cura di A

. R
odolfi 





FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

25



Direzione

Irene Zavattero
Università degli Studi di Trento

Comitato scientifico

Luca Bianchi
Università degli Studi di Milano

Giovanni Catapano
Università degli Studi di Padova

Alessandro Palazzo
Università degli Studi di Trento

Andrea Aldo Robiglio
University of Leuven

Tiziana Suarez–Nani
Université de Fribourg

Cecilia Trifogli
All Souls College – University of Oxford

Luisa Valente
Sapienza – Università di Roma



FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

La sapientia medievale, nella sua molteplicità, fluisce in un unico flumen
ininterrotto dalla tarda Antichità al Rinascimento. Valorizzando la pluralità
di temi e di tradizioni del sapere medievale, la collana contribuisce allo
sviluppo degli studi di Storia della filosofia medievale, ospitando lavori mo-
nografici, collettivi ed edizioni critiche inerenti alla filosofia e alla teologia
medievali.

Le pubblicazioni della collana sono sottoposte anonimamente alla valuta-
zione di almeno due specialisti del settore.



Volume finanziato dall’Unione europea – Next Generation EU, Missione 4  
Componente 2 Inv. 1.1 – CUP B53D23022160006, nell’ambito del bando  
PRIN 2022, “Itineraries of  Philosophy and Science from Baghdad to  
Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies” (20225LFCMZ).



“Frate e maestro fummi”
Dante e la filosofia di Alberto Magno

a cura di

Anna Rodolfi



©

isbn 
979–12–218–2260–1

prima edizione 
roma dicembre 2025



VII

Indice

IX	 Introduzione
	 Anna Rodolfi

XIX	 Nota al volume
	 Amos Bertolacci

1	 Dante lettore di Alberto Magno: cosa, come, dove, quando? 
(con qualche osservazione di metodo)

	 Gianfranco Fioravanti

19	 Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno
	 Luca Bianchi

39	 La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno:  
una fonte di ispirazione per la Divina Commedia?

	 Amos Bertolacci

73	 Quasi fulgor. Lampo e visione in al-Ġazālī, Alberto Magno 
e Dante

	 Marco Signori

109	 La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti
	 Paola Bernardini

135	 Gli angeli neri. Volontà, deliberazione e peccato dell’angelo 
tra Dante e Alberto Magno

	 Anna Rodolfi



VIII    Indice

159	 Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia
	 Alessandro Palazzo

217	 Alberto Magno in Toscana. Ricognizioni sulla cultura filosofica 
negli studia fra XIII e primo XIV secolo

	 Riccardo Saccenti

243	 Indice dei nomi

257	 Indice dei manoscritti



IX

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226011
pp. IX-XVII (dicembre 2025)

Introduzione
Anna Rodolfi*

Il convegno di cui si presentano qui gli atti si è svolto dal 3 al 4 
giugno 2024, presso il Dipartimento di Lettere e Filosofia dell’U-
niversità di Firenze, nell’ambito del Progetto PRIN 2022 Itineraries 
of  Philosophy and Science from Baghdad to Florence: Albert the Great, 
His Sources and His Legacies promosso da sette membri coordinatori 
di unità locali: Paola Bernardini (Università di Siena), Alessandra 
Beccarisi (Università di Foggia), Alessandro Palazzo (Università di 
Trento), Stefano Perfetti (Università di Pisa), Anna Rodolfi (Uni-
versità di Firenze), Antonella Sannino (Università di Napoli L’O-
rientale), sotto la direzione scientifica di Amos Bertolacci (Principal 
Investigator, IMT School for Advanced Studies Lucca).

Lo scopo del progetto che si è svolto nel biennio 2023-2025 è stato 
fornire una visione il più possibile ricca e articolata della riflessione 
filosofica e teologica di Alberto Magno, che considerasse, oltre alla va-
rietà dei contenuti dottrinali e delle fonti filosofiche di cui essa si nutre, 
anche l’impatto e la fortuna che tale riflessione ebbe nella cultura me-
dievale, non solo filosofica in senso stretto. A questo obiettivo specifi-
co si lega l’organizzazione di una giornata di studi dedicati ai rapporti 
tra Dante e Alberto Magno, rapporti tanto complessi teoricamente, 
quanto difficili da rintracciare sul piano della ricerca delle fonti, come 
ha mostrato innanzitutto Bruno Nardi in una serie di studi che non 
hanno cessato di essere un imprescindibile punto di riferimento1.

*  Università degli Studi di Firenze.
1  Oltre agli autori presenti in questo volume hanno preso parte alla giornata 

di studi anche Pasquale Porro con un intervento su “La natura come opus intelli-
gentiae: Alberto Magno, il De causis e la struttura del Paradiso”, e Paolo Falzone con 
una relazione dal titolo “La lettura dantesca del De intellectu et intelligibili”. Colgo 
qui l’occasione per ringraziarli della loro presenza.



X    Anna Rodolfi

***

Il titolo che è stato scelto per il convegno e il volume che ne è segui-
to rinvia alle due celebri terzine di Paradiso X, 94-99, in cui Tomma-
so d’Aquino, mentre rivendica con orgoglio la propria appartenen-
za all’ordine domenicano, presenta il suo maestro Alberto Magno a 
Dante, accompagnato da Beatrice nel cielo del Sole:

Io fui de li agni de la santa greggia
che Domenico mena per cammino
u’ ben s’impingua se non si vaneggia.

Questi che m’è a destra più vicino,
frate e maestro fummi, ed esso Alberto
è di Cologna, e io Thomas d’Aquino.

La cultura filosofica di Dante è il frutto dell’assimilazione di fon-
ti e stimoli intellettuali molteplici ed eterogenei e anche per questo 
motivo non sempre facili da rintracciare. Tra essi un ruolo impor-
tante sembrano avere avuto appunto le opere di Alberto Magno: i 
commenti ad Aristotele e l’interpretazione dell’ontologia e della 
psicologia dello Stagirita, ma anche le opere di filosofia della natura 
e la cosmologia, che accompagnarono con ogni evidenza la lettura 
del corpus aristotelico da parte di Dante, e gli permisero inoltre di 
includere nel proprio orizzonte filosofico e teologico forme con-
cettuali e tradizioni di pensiero di diversa matrice, appartenenti sia 
alla cultura latina sia a quella arabo-islamica, fino al Liber de causis. 

I saggi compresi in questo volume affrontano il tema del rap-
porto tra l’opera di Alberto Magno e quella di Dante da prospetti-
ve diverse, alternando l’approfondimento del contesto più stretta-
mente storico e filologico all’analisi tematica e dottrinale.

L’ambito della ricostruzione del contesto è definito dal saggio di 
apertura di Gianfranco Fioravanti, Alberto Magno: cosa, come, dove, 
quando? (con qualche osservazione di metodo)2. L’autore si propone 

2  Il saggio di Fioravanti riprende esplicitamente, fin dal titolo, uno spunto 
tratto dal saggio di A.R. Ascoli, Reading Dante’s Readings: What, When, Where, 
How? in M.L. Ardizzone (ed.), Dante and Heterodoxy. the Temptation of  13th Century 
Radical Thougth, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge 2014, pp. 126-144.



Introduzione    XI

di individuare il sottoinsieme riconducibile a matrice albertina fra 
quelli che potremmo chiamare i materiali di riutilizzo delle rifles-
sioni dantesche, cioè i testi, argomenti, temi che Dante desume dal-
le sue letture e dal suo sfondo culturale di riferimento per sottopor-
le a un processo di rielaborazione autonoma funzionale ai suoi in-
teressi e ai suoi problemi. Anche per Alberto vale quanto Fioravanti 
ha già mostrato per la filosofia di Aristotele3, cioè che Dante non 
si avvale di florilegia, ma ha un accesso diretto ai testi degli autori. 
Questo dato importante ne implica un altro di non facile soluzione, 
come osserva Fioravanti, ovvero quello dei luoghi e delle bibliote-
che in cui è avvenuto l’incontro con la filosofia di Alberto Magno. 
L’ambiente culturale bolognese, in cui le opere di Alberto sono pre-
senti e accessibili a partire dalla prima decade del XIV secolo, risulta 
essere per Fioravanti, accanto ad alcune biblioteche fiorentine, un 
luogo privilegiato per la conoscenza della filosofia di «Alberto della 
Magna», oltre che per la stesura almeno dei primi libri del Convivio.

Luca Bianchi nel suo saggio Bruno Nardi tra Dante e Alberto Ma-
gno affronta ciò che lui stesso definisce un “sottoproblema”, con-
nesso a quello già affrontato in un importante studio di Cesare 
Vasoli4: il motivo dello sviluppo dell’interesse crescente di Nardi 
per la filosofia di Alberto nei suoi rapporti con Dante. Bianchi af-
fronta il tema avvalendosi di materiali inediti su Nardi, scoperti 
negli ultimi anni e ripercorrendo alcune tappe fondamentali della 
formazione di Nardi e del contesto di studi più ampio, nazionale e 
internazionale, caratterizzato dall’interesse per la filosofia di Dante 
negli anni dell’attività dello studioso. Tali elementi portano Bianchi 
a precisare come «si debba riconoscere che egli non creò dal nulla 
ma sviluppò l’ipotesi di un’influenza di Alberto su Dante». Bianchi 
ricorda come l’interesse di Nardi per la figura di Alberto nella sua 
relazione con Dante si sviluppò anche come una scelta di campo 

3  G. Fioravanti, «Come dice il Filosofo»: Dante e la littera di Aristotele, «Italia-
nistica» 48/1 (2019), pp. 11-50.

4  C. Vasoli, L’immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi, in R. Imbach, Ch. 
Flüeler (Hrsg.), Albert der Größe und die deutsche Dominikanerschule, «Freiburger 
Zeitschrift für Philosophie und Theologie» 32 (1985), pp. 45-64, poi ripubblicato in 
Id., Otto saggi per Dante, Le Lettere, Firenze 1995 (“Quaderni degli studi danteschi”, 
9), pp. 103-116.



XII    Anna Rodolfi

apertamente antitomista attraversata da una certa ambivalenza, 
dagli esiti in una certa misura paradossali: se le ricerche di Nardi 
su Alberto e Dante hanno esercitato un’indubbia forza innovativa 
“all’esterno”, cioè nel panorama della storia della filosofia medieva-
le, incoraggiando a riconoscere al vescovo di Colonia una centra-
lità non minore di quella di Tommaso, non altrettanto è avvenuto 
“all’interno”, cioè rispetto alla concezione che Nardi stesso aveva 
della filosofia medievale come “aristotelismo eclettico” e “sistema 
chiuso”, contrapposta alla filosofia dei moderni come “sapere asso-
luto” – una concezione che Nardi mantenne a prescindere dalla sua 
riscoperta di Alberto.

Sul tema dell’accesso di Dante alle opere filosofiche e teologi-
che che rielabora nei vari contesti delle sue opere torna Riccardo 
Saccenti (Alberto Magno in Toscana. Ricognizioni sulla cultura filosofica 
negli studia fra XIII e primo XIV secolo). Saccenti mette in luce in parti-
colare il ruolo fondamentale svolto a riguardo dalle scholae presenti 
definisce nei conventi degli ordini mendicanti, in particolare dei fra-
ti Predicatori. Il contributo di Saccenti propone dunque una prima 
valutazione di quanto la rete di conventi domenicani, soprattutto 
nell’area toscana (di Firenze e Pisa), abbia facilitato la circolazione 
delle opere di Alberto a partire dalla metà del XIII secolo fino ai 
primi decenni del secolo successivo. 

All’intersezione fra lo studio delle fonti e l’analisi di un tema 
specifico, si colloca il saggio di Amos Bertolacci, intitolato La rap-
presentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno: una fonte di ispi-
razione per la Divina Commedia? Si tratta di un aspetto relativamente 
poco studiato sia nel contesto degli studi su Dante, sia nell’ambito 
della storiografia albertina5. Ricostruendo l’immagine dell’Islam 
che emerge dalle tracce disperse nell’immensa opera di Alberto, il 
saggio persegue due fini complementari: ribadire attraverso questo 
caso specifico l’importanza delle fonti filosofiche arabe per Alberto; 
mettere in luce un possibile aspetto della sua ricezione da parte di 

5  Un’eccezione segnalata proprio da Bertolacci è rappresentata dai riferimen-
ti contenuti in G. Fioravanti, Politiae Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno 
e la Politica aristotelica, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di 
Lettere, Storia e Filosofia» 9 (1979), pp. 195-246.



Introduzione    XIII

Dante. Bertolacci allarga lo sguardo oltre il “luogo iconico” di con-
danna della religione musulmana di Inferno XXVIII, per includere 
altri passi delle tre cantiche, indicativi della considerazione in cui 
Dante teneva la religione islamica. Il confronto con alcuni luoghi 
rilevanti nell’opera di Alberto lo conduce a formulare l’ipotesi di 
una possibile dipendenza di Dante da Alberto su questo tema.

Su altre convergenze dottrinali tra Alberto e Dante si concentra 
il saggio di Marco Signori, Quasi fulgor. Lampo e visione in al-Ġazālī, 
Alberto Magno e Dante. Lo studio indaga in particolare un possibile 
retroterra arabo-latino per quell’esperienza di folgorante coinci-
denza tra visione e desiderio su cui Dante chiude il suo poema («un 
fulgore in che sua voglia venne», Paradiso XXXIII 141), a suo avvi-
so collegabile alla formula «quasi fulgor cito pertransiens» con cui 
Abū Ḥāmid al-Ġazālī (Algazel), nell’ultimo trattato delle Intenzioni 
dei filosofi, descrive una specifica tipologia di visioni quasi-profeti-
che in stato di veglia. A supporto della sua tesi, Signori sottolinea la 
presenza di Algazel nel Convivio di Dante, probabilmente mediata 
da Alberto Magno, ed esplora somiglianze e differenze tra il luogo 
arabo-latino e un passo parallelo del De somno et vigilia di Alberto, 
in cui il fulgore riguarda il grado più alto dei sogni divinatori, ma 
non le visioni in stato di veglia. La ricerca propone inoltre alcuni 
elementi utili a ricostruire il contesto in cui può essere avvenuta 
la circolazione fiorentina dell’opera di Algazel al tempo di Dante.

Sul rapporto tra Dante e la geomanzia si concentra il saggio 
di Alessandro Palazzo Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia. 
Dando seguito a studi recenti di Thérèse Charmasson e Erwan 
Dianteill6, Palazzo fa leva sui trattati di geomanzia di Bartolomeo 
di Parma per individuare le immagini di natura più o meno allusi-
vamente geomantica usate da Dante in particolare nel canto XIX 
del Purgatorio. Di tali riferimenti l’ampio saggio di Palazzo intende 
precisare la portata teorica nella Commedia di Dante e di accertare il 

6  Th. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire: la géomantie dans 
l’Occident médiéval, Librairie Droz - Librarie H. Champion, Genève - Paris 1980; E. 
Dianteill, Virgil the Geomancer. A new Reading of  the XIXth canto of  Purgatorio from 
Dante’s Commedia, «International Journal of  Divination and Prognostication» 6 
(2025) in corso di stampa. 



XIV    Anna Rodolfi

significato storico-culturale. L’indagine affronta a tal fine una serie 
di questioni più specifiche: se il riferimento alla geomanzia dipenda 
soltanto da un interesse generico per un fenomeno ai suoi tempi 
molto diffuso sul piano sociale e culturale o se, piuttosto, i suoi ver-
si possano costituire la prova di un’attenzione più specifica, se non 
la spia di una questione teorica di più ampia portata; quale relazio-
ne intercorra tra l’evocazione dei geomanti e della Maggior Fortuna 
con il sogno della femmina balba; infine, se nell’universo mentale 
di Dante la geomanzia possieda un carattere positivo e addirittura 
uno statuto peculiare rispetto alle altre forme di divinazione, o se 
invece anch’essa sia coinvolta nella condanna pronunciata contro i 
divinatori e i maghi dannati nella quarta bolgia infernale. 

Proprio alla cornice dell’Inferno dantesco e all’escatologia de-
scritta in esso fa riferimento il saggio di Paola Bernardini, La pena 
infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti. La questio-
ne di come l’anima, pur priva di corpo, possa percepire il fuoco 
infernale fu un argomento di riflessione teologica e filosofica in 
ambito medievale, con diverse soluzioni che vanno dall’interpre-
tazione puramente spirituale del fenomeno fino all’esistenza di un 
corpo intermedio fra l’anima e l’elemento fisico del fuoco. Dan-
te, pur affrontando la questione teologica, propone una soluzione 
innovativa sia del punto di vista filosofico che da quello poetico. 
Da una parte, attraverso il possesso di un “corpo aereo”, l’anima 
separata dal corpo può percepire i tormenti infernali; dall’altra, nel 
Paradiso, le fiamme della luce non infliggono dolore ma esprimono 
gioia. Nell’idea di Dante, dunque, il corpo (morto) si spiritualiz-
za, si raffina, divenendo molto simile all’anima. Il saggio inquadra 
la soluzione dantesca all’interno della cornice filosofica scolastica, 
con preciso riferimento agli argomenti e alle soluzioni formulate, 
oltre che in Alberto Magno, nei maestri delle arti (in particolare 
Goffredo di Aspall7).

7  La questione sulla pena infernale di Goffredo di Aspall è trascritta in P. Ber-
nardini, Non si scherza con il fuoco. La pena infernale secondo un anonimo maestro di 
arti (1270 ca.), in C. Panti, N. Polloni (a cura di), Vedere nell’ombra. Studi su natura, 
spiritualità e scienze operative offerti a Michela Pereira, SISMEL - Edizioni del Galluz-
zo, Firenze 2018, pp.147-159.



Introduzione    XV

Ancora alle problematiche a cavallo tra filosofia e teologia che 
si pongono a Dante nel suo viaggio all’Inferno è dedicato il sag-
gio di Anna Rodolfi, Gli angeli neri. Volontà, deliberazione e peccato 
dell’angelo tra Dante e Alberto Magno. A partire dal caso tutto dante-
sco dei cosiddetti angeli neutrali o imbelli (“li angeli che non furon 
ribelli / né fur fedeli a Dio”: Inf. III 388), il saggio riesamina da una 
prospettiva relativamente meno frequentata la questione generale 
del peccato dell’angelo. La natura e la possibilità stessa del pecca-
to degli angeli costituiscono un problema centrale nell’angelologia 
scolastica, se non una vera e propria sfida teorica dato l’attributo 
della deiformitas che li caratterizza e sembra renderli infallibili per 
essenza – stando a una tradizione che risale allo pseudo Dionigi. In 
particolare, per il peccato degli angeli imbelli dell’Inferno è possibile 
individuare alcuni precedenti teorici, a partire proprio da Alberto 
Magno (ma riferimenti pertinenti sono anche in Bonaventura da 
Bagnoregio o in teologi come Pietro di Giovanni Olivi e Pietro del-
le Travi, attivi a Firenze negli anni di Dante), un quadro concettuale 
che permette di comprendere meglio i presupposti della sua ripresa 
da parte di Dante e le modalità peculiari della sua rappresentazione 
letteraria. 

Il complesso dei contribuiti qui sommariamente presentati co-
stituisce un cantiere aperto che aspetta di essere proseguito e am-
pliato. Molti infatti sono gli aspetti dell’accostamento tra Dante 
e Alberto Magno da considerare, anche a un livello metateorico. 
La visione del mondo di Dante, così come l’idea che la filosofia e 
la fede possano illuminarsi reciprocamente, rispecchiano in effetti 
concetti che anche Alberto aveva sviluppato nelle sue opere in vari 
modi. Sebbene Dante non adotti la filosofia albertina in modo lette-
rale, il suo pensiero deve molto alla riflessione del maestro domeni-
cano, come gli autori dei saggi hanno tentato di mostrare.

8  “Imbelli” è la definizione di Nardi, che ha dedicato un famoso saggio all’ar-
gomento: Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a Dio, in B. Nardi, Dal Convivio 
alla Commedia, Istituto storico italiano per il Medioevo, Roma 1992 [1960], pp. 331-
350.



XVI    Anna Rodolfi

Nota bibliografica 

Gli aspetti propriamente filosofici della cultura teologica di Dan-
te costituiscono un ambito di ricerca su cui ormai disponiamo di 
diversi contributi, accresciuti di recente anche grazie a una ripresa 
d’interesse per il tema.

A titolo indicativo, e senza pretesa di esaustività, riportiamo qui 
alcuni dei titoli principali per utilità del lettore, con particolare ri-
ferimento agli studi in lingua italiana: B. Nardi, Raffronti fra alcuni 
luoghi di Alberto Magno e di Dante, «Giornale storico della letteratura 
italiana» 80 (1922), pp. 295-304;B. Nardi, Il tomismo di Dante e il p. 
Busnelli S.J., «Giornale Storico della Letteratura Italiana» 81 (1923), 
pp. 307-334, rist. in Id., Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, 
Firenze 1967, pp. 341-380; P. Mandonnet, Dante, le théologien. Intro-
duction à l’intelligence de la vie, des oeuvres et de l’art de Dante Alighieri, 
Desclée de Brouwer, Paris 1935; É. Gilson, Dante et la philosophie, 
Vrin, Paris 1939;R. Imbach, Dante, la philosophie et les laïcs, Éditions 
Universitaires de Fribourg (Suisse) - Éditions du Cerf, Fribourg - Pa-
ris 1996, pp. 129-140;Th. Ricklin, L’image d’Albert le Grand et Thomas 
d’Aquin chez Dante, «The Thomist» 97 (1997), pp. 129-142; G. Fio-
ravanti, Dante e Alberto Magno, in A. Ghisalberti (ed.), Il pensiero 
filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano 2000, 
pp. 93-102. 

Ugualmente centrali sono i saggi raccolti nel già citato volume 
collettaneo curato da Alessandro Ghisalberti, Il pensiero filosofico e 
teologico di Dante Alighieri; la raccolta di studi di G. Stabile, Dante 
e la filosofia della natura, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 
2007; la monografia di G. d’Onofrio, Per questa selva oscura. La teo
logia poetica di Dante, Città Nuova, Roma 2020; i contributi di P. 
Porro, Intelligenze oziose e angeli attivi: note in margine a un capitolo 
del Convivio dantesco (II, IV), in S. Caroti, R. Imbach, Z. Kaluza, G. 
Stabile, L. Sturlese (eds.), “Ad ingenii acuitionem”. Studies in Honour 
of  Alfonso Maierù, FIDEM, Louvain-la-Neuve 2006 (Textes et Études 
du Moyen Âge, 38), pp. 303-351; Id., Tra il Convivio e la Commedia: 
Dante e il “forte dubitare” intorno al desiderio naturale di conoscere le 
sostanze separate, in A. Speer, D. Wirmer (Hrsg.), 1308. Eine Topo-
graphie historischer Gleichzeitigkeit, de Gruyter, Berlin - New York 



Introduzione    XVII

2010 (Miscellanea Mediaevalia, 35), pp. 629-660; Id., “Avegna che po-
chi, per male camminare, compiano la giornata”. L’ideale della felicità 
filosofica e i suoi limiti nel Convivio dantesco, «Freiburger Zeitschrift 
für Philosophie und Theologie» 59 (2012), pp. 389-406; Id., “Dentro 
dai fuochi son li spirti”. Dante, il fuoco infernale e l’escatologia scolastica, 
in M. Lenzi, C.A. Musatti, L. Valente (a cura di), Medioevo e filoso-
fia. Per Alfonso Maierù, Viella, Roma 2013, pp. 229-262; il saggio di L. 
Sturlese, Dante, Alberto il Grande e la filosofia degli antichi, “Giornale 
critico della filosofia italiana” 100/3 (2021), pp. 435-456; i commenti 
di A. Tabarroni alla Monarchia, in Nuova edizione commentata delle 
opere di Dante, vol. IV, Salerno Editrice, Roma 2013, pp. 2-243 e di G. 
Fioravanti al Convivio, Mondadori, Milano 2014. Sempre restando 
al panorama italiano di ambito filosofico, vanno ancora segnala-
ti i numerosi e importanti lavori di Luca Bianchi, ora raccolti in 
modo sistematico in L. Bianchi, Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la 
tradizione averroista, Aracne, Roma 2024 (Flumen Sapientiae. Studi 
sul pensiero medievale, 22). Si deve poi vedere la preziosa raccolta 
di studi curata da L. Lombardo, D. Parisi, A. Pegoretti, Theologus 
Dantes. Tematiche teologiche nelle opere e nei primi commenti, Ca’ Fosca-
ri Digital Publishing, Venezia 2018; quella curata da C. Martini, G. 
Catapano, La filosofia nelle opere di Dante, «Medioevo. Rivista di sto-
ria della filosofia medievale» 46 (2021); quella curata da L. Azzetta, 
Dante e le grandi questioni escatologiche, Milano, Vita e Pensiero 2022; 
quella curata da L. Bianchi, S. Pelizzari, A. Tabarroni, La «compiu-
ta gioia». Dante e la filosofia, Longo Editore, Ravenna 2024 e quella 
curata da A. Beccarisi, M. De Giorgi, V.L. Puccetti, F. Somaini, La 
mente di Dante, Edizioni di storia e letteratura, Roma 2024.

Per quanto riguarda invece il contesto filosofico all’interno del 
quale si muove Dante nei primi due decenni del XIV secolo si ri-
manda a C. Casagrande, G. Fioravanti (a cura di), La filosofia in 
Italia al tempo di Dante, il Mulino, Bologna 2016.





XIX

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226012
pp. XIX-XX (dicembre 2025)

Nota al volume
Amos Bertolacci*

Il percorso storico abbracciato nel Progetto PRIN 2022 Itineraries of  
Philosophy and Science from Baghdad to Florence: Albert the Great, His 
Sources and His Legacies trova nella ricezione del pensiero di Alberto 
Magno da parte di Dante Alighieri un suo fondamentale punto di 
approdo: gli itinerari filosofici e scientifici legati alla figura di Alber-
to Magno analizzati nel progetto raggiungono infatti nella Firen-
ze di Dante non solo il termine temporale dell’arco cronologico 
preso in esame e la tappa conclusiva del tragitto geografico che 
idealmente ha condotto la ricerca dall’Oriente in Occidente, ma 
un vero e proprio esito metodologico e contenutistico. Lo studio 
del complesso rapporto che lega il Doctor Universalis con il Sommo 
Poeta sancisce conclusivamente lo spirito interdisciplinare ed inter-
culturale del progetto, in cui filosofia e scienza sono state messe 
a sistema, lo sguardo verso le fonti di Alberto si è innestato nello 
studio dell’eredità albertina, e l’attenzione agli apporti provenienti 
dal mondo greco, arabo, ebraico, latino e bizantino si è legata alla 
considerazione della ricezione del pensiero di Alberto nella cultura 
europea successiva. Con la messa a fuoco dell’affascinante relazio-
ne che connette il teologo tedesco con il poeta fiorentino il proget-
to ha compiuto un ulteriore salto di qualità, superando la barriera 
che ancora troppo spesso divide la ricostruzione storica della razio-
nalità filosofico-scientifica dallo studio delle realizzazioni estetiche 
in letteratura. I saggi raccolti nel presente volume mettono bene 
in luce come il prisma visuale della Divina Commedia e degli altri 
scritti di Dante aiuti a comprendere meglio il retroterra concettuale 

*  Scuola IMT Alti Studi Lucca.



XX    Amos Bertolacci

albertino che lo ispira e come, viceversa, la mente di Dante risulti 
illuminata dal suo confronto con la riflessione del maestro domeni-
cano a cui attinge. Il “magistero” albertino si è esercitato su Dante 
nello spirito della “fratellanza”, come il titolo del volume recita, 
trattandosi in entrambi i casi di autori versatili che hanno saputo 
raggiungere vette insuperabili di eccellenza in ciascuno dei molti 
ambiti dottrinali a cui si sono dedicati; la comunanza che ne risulta 
è dunque complessa, sfaccettata, talvolta umbratile, ma rappresen-
ta una frontiera del sapere ed un orizzonte di studi verso il quale il 
progetto intende, con questa pubblicazione, incoraggiare con forza 
la ricerca futura. 

In un’ottica interattiva e collaborativa corrispondente al carat-
tere multidisciplinare del progetto e del suo cruciale snodo fiorenti-
no-dantesco, nel presente volume i contributi del personale di ricer-
ca del progetto sono stati arricchiti da apporti di specialisti esterni 
di altissima caratura e di riconosciuta leadership nel settore. Oltre 
che a loro, un sentito ringraziamento, da parte di tutte le unità di 
ricerca coinvolte nel progetto e del suo coordinatore nazionale, va 
ad Anna Rodolfi per aver sapientemente organizzato il convegno di 
studi da cui il presente volume ha preso le mosse e per la pazienza, 
la passione e la competenza con cui ha saputo motivare, consigliare 
e guidare ciascuno degli autori.



“FRATE E MAESTRO FUMMI”

Dante e la filosofia di Alberto Magno





1

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226013
pp. 1-17 (dicembre 2025)

Dante lettore di Alberto Magno:  
cosa, come, dove, quando?  

(con qualche osservazione di metodo)

Gianfranco Fioravanti*

Il mio titolo non è originale ma riprende, cambiandone l’ordine, gli 
interrogativi che secondo Albert Russel Ascoli ogni studioso dovreb-
be porsi quando affronta il problema di cosa avesse letto Dante1.

Cosa. In realtà sul cosa Dante abbia letto di Alberto c’è assai 
poco da dire di nuovo rispetto a quanto è stato detto, a partire 
dal Moore fino all’ultimo contributo di Imbach, passando natural-
mente attraverso Nardi, e poi Vasoli, e anche, si licet parva, il sotto-
scritto2. Si tratterà semmai di continuare a distinguere tra le molte 
suggestioni offerte dalle parentele dottrinali (l’approccio preferito, 
anche polemicamente, da Bruno Nardi) e le poche “prove” dirette 
di una effettiva lettura da parte di Dante di opere del Doctor uni-
versalis. Ciò non significa costruire un catalogo di fonti cui ridurre 
le conoscenze filosofiche dell’Alighieri (l’accusa standard rivolta 
da Nardi al metodo della Scuola Storica), ma individuare con più 
precisione materiali per così dire di riutilizzo, materiali cioè su cui 

*  Università degli Studi di Pisa.
1  A.R. Ascoli, Reading Dante’s Readings: What, When, Where, How?, in M.L. 

Ardizzone (ed.), Dante and Heterodoxy. the Temptation of  13th Century Radical 
Thougth, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge 2014, pp. 126-144: 127.

2  B. Nardi, Raffronti tra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, «Giornale 
Storico della Letteratura Italiana» 80 (1922), pp. 295-303 (poi in Saggi di Filosofia 
dantesca. Firenze 1967, pp. 63-72); C. Vasoli, Fonti albertine nel Convivio di Dante, 
in M.J.F.M. Hoenen, A. De Libera (Hrsg.), Albertus Magnus und der Albertismus. 
Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Leiden - New York - Brill 1995, pp. 35-
50; G. Fioravanti, Dante e Alberto Magno, in A. Ghisalberti (a cura di), Il pensiero 
filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e pensiero, Milano 2001, pp. 93-102; R. 
Imbach, Dante et Albert le Grand, in La Bibliothèque de Dante. Le poète au miroir de la 
tradition, in P. Allegretti (éd.), Métis Presses, Genève 2023, pp. 183-214.



2    Gianfranco Fioravanti

Dante ha esercitato la sua autonoma capacità di lettura e di elabo-
razione culturale in funzione dei suoi interessi e dei suoi proble-
mi. Questo sulla base della convinzione che comunque il “cosa” 
precede il “come”, o (per usare il vocabolario nardiano-gentiliano) 
che, anche se poi lo trasfigura spiritualmente, l’atto presuppone 
un fatto. Cominciamo allora distinguendo tra i testi di Alberto che 
Dante cita espressamente e quelli di cui possiamo affermare una 
conoscenza diretta sulla base di indizi interni alle sue opere. Me-
glio sarebbe dire alla sua opera perché tutti i riferimenti ad Alberto 
si concentrano nel Convivio3. I testi cui l’Alighieri si riferisce “nomi-
natim” sono: il De intellectu et intelligibili di cui un brano piuttosto 
lungo viene parafrasato e in parte tradotto alla lettera in Convivio 
III vii 3; alla lettura del De intellectu deve essere ricondotta la men-
zione della teoria pitagorica sulla presenza dell’anima anche negli 
esseri apparentemente inanimati presente in Convivio IV xxi 24; il 
De natura locorum et de proprietatibus elementorum usato in Convivio 
III v 2 relativamente alle caratteristiche della linea equinoziale5; 

3  Si cita il Convivio (d’ora in poi anche: Conv) dall’edizione critica a cura di 
Franca Brambilla Ageno, Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll., il cui testo adottato 
in Dante Alighieri, Opere. Volume secondo. Convivio, Monarchia, Epistole, Egloge, G. 
Fioravanti et al. (a cura di), Mondadori, Milano 2014.

4  «Pittagora volse che tutte (le anime) fossero d’una nobilitate, non solamen-
te le umane, ma con le umane quelle degli animali bruti e delle piante e le for-
me delle minere e disse che tutta la differenza era delle corpora». Cfr. Albertus 
Magnus, De intellectu et intellegili, S. Donati (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 2025 
(Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/2B), I, tr. 1, cap. 5, p. 8,11-15: 
«Nec est verum quod dixit Pythagoras omnes animas esse intellectuales et omnia 
corpora esse animata, nec motus, sensus vel intellectus posset exequi, inquit, ani-
mam in quibusdam corporibus ob materie gravitatem». 

5  «Credo che questo cerchio, secondo ch’io intendo per le sentenze degli 
astrologi e per quello di Alberto della Magna, nel libro Della natura dei luoghi e 
delle proprietari delli elementi […] dividerebbe questa terra discoperta dal mare 
Oceano». Cfr. Albertus Magnus, De natura loci, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, 
Münster i.W. 1980 (Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), tr. I, cap. 7, 12, p. 
16,50-52; 93-96; pp. 20-21; Albertus Magnus, De causis et proprietatum elementorum, 
P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1980 (Alberti Magni Opera omnia. 
Editio Coloniensis, V/2), tr. I, cap. 4, p. 57,23-25. In realtà che l’emisfero australe 
al di sotto della linea equatoriale sia occupato dall’Oceano è opinione riportata ma 
non condivisa da Alberto.



Dante lettore di Alberto Magno    3

la parafrasi ai Meteorologica, con un rimando preciso in Convivio 
IV xxiii 13 al quarto libro per quando riguarda la fisiologia della 
vecchiaia estrema (senium)6. Quanto ai testi di Alberto non cita-
ti espressamente ma il cui utilizzo è accertabile dal contesto, sia 
pure con diversi gradi di probabilità, abbiamo: Convivio IV xxi 9 
dove Dante cita la terza proposizione del Liber de causis («Omnis 
anima nobilis habet tres operationes¸nam ex operationibus eius 
est operatio animalis, intellectibilis et divina»7) in una traduzione 
che è vicinissima al testo originale (“Ogni anima nobile ha tre ope-
razioni, cioè animale, intellettuale e divina”), ma lo è altrettanto a 
quella presente nel De natura et origine animae di Alberto Magno: 
«Tres haec anima nobilis habet operationes, divinam vide licet et 
intellectualem et animalem»8. L’uso del termine “intellettuale” 
(Dante) – “intellectualis” (Alberto) al posto del più raro “intel-
lectibilis” del Liber può essere buon indizio di una dipendenza del 
Convivio dal De origine tanto più che Dante, come Alberto, applica 
all’anima umana quello che il Liber riferiva invece alle anime divine 
che muovono i cieli. Un indizio più cogente si ha quando Dante 
riporta il nome e la dottrina di un autore non solo “inventato” da 
Alberto, ma citato in un solo testo di Alberto, e lo fa nel medesimo 
contesto di Alberto. È il caso del misterioso Dionysius academicus 
cui si fa riferimento in Convivio II xiii 5 e che avrebbe sostenuto 
insieme a Socrate e a Platone la produzione delle anime umane 
da parte delle stelle9. Dionigi compare esclusivamente nella ter-

6  «La quarta etade si è senio, che s’apropia al freddo e all’umido secondo 
che nel quarto della Metaura scrive Alberto». Cfr. Albertus Magnus, Meteora, P. 
Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 2003 (Alberti Magni Opera omnia. Edi-
tio Coloniensis, VI/1), tr. I, cap. 13, p. 227,19-21, «In ultima aetate abundat frigidi-
tas cum humido».

7  A. Pattin, Le Liber de Causis. edition établie à l’aide de 90 manuscripts avec intro-
duction. et notes, «Tijdschrift voor Filosofie» 28 (1966), pp. 90-203: 51.

8  Cfr. Albertus Magnus, De natura et origine animae, B. Geyer (ed.), Aschen-
dorff, Münster i.W. 1955 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XII), 
tr. II, cap. 2, p. 21,26-28.

9  «Quanto alla […] generazione sustanziale tutti li filosofi concordano che 
li cieli sieno cagione, avegnaché diversamente questi pongano, quali da li motori 
[…] quali da esse stelle si come Socrate e anche Plato e Dionisio Accademico» 
Conv II xiii 5.



4    Gianfranco Fioravanti

za parte della parafrasi albertina de De somno et vigilia dedicata ai 
sogni10. Ancora più significativo il caso di Convivio II xiii 21-22: qui 
Dante accenna alla teoria dei vapori caldi che si elevano nell’atmo-
sfera e da se stessi si infiammano, cita Albumasar che li considera 
come effetti della azione disseccante di Marte e pronostici di scon-
volgimenti politici e porta ad esempio quanto dice Seneca della 
apparizione nel cielo di una palla di fuoco al tempo della morte 
di Augusto11. In realtà, nonostante il rimando ai Meteorologica (sì 
come nel primo della Metaura è diterminato) Dante ha presente 
non già il testo aristotelico e nemmeno le Quaestiones naturales, 
ma la parafrasi di Alberto12. Più complesso è il caso di Convivio 
II iii 6 dove a dimostrazione che l’orbita della luna è inferiore a 
quella del sole e a quella di Marte si rimanda ad una osservazione 
fatta da Aristotele e da lui stesso riportata nel secondo libro del De 
coelo: «Sì come per testimonianza d’Aristotele sapemo, che vide 
con gli occhi, secondo che dice nel secondo Di Cielo e Mondo, la 
luna essendo nuova, entrare sotto a Marte dalla parte non lucente 
e Marte stare celato tanto che raparve dall’altra parte lucente del-

10  «Plato autem et Socrates praeceptor eius, sed et illius praeceptor in 
philosophia Dionysius Academiae praecipuusn Stoicorum, dicunt concorditer 
omnes a comparibus stellis animas descendisse» Albertus Magnus, De somno et 
vigilia, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, IX), tr. I, 
cap. 4, p. 187b.

11  «Marte dissecca e arde le cose […] e questo è quello per che esso appare affo-
cato di colore, quando più, quando meno secondo la spessezza e raritade de li vapori 
che ‘l seguono, li quali per loro medesimi molte volte si accendono, sì come nel pri-
mo della Metaura è diterminato. E però dice Albumasar che l’accendimento di que-
sti vapori significa morte di regi e trasmutamento di regni. E Seneca dice però che 
nella morte di Augusto imperatore vide in alto una palla di fuoco» (Conv II xiii 22).

12  Cfr. Albertus Magnus, Meteora, I, tr. 3, cap. 5, pp. 25-29: «Dicunt (scil. 
Commentatores Centiloquii) quod secunde stelle sunt effectus stellarum in vapo-
re ignito et elevato sicut in comete, assub et huiusmodi. Hoc etiam innuit Albuma-
sar in libro De coniunctione planetarum, libro octavo, differentia prima ubi tangit 
qualitatem scientie individuorum superiorum que est super meteora superiora 
sicut ignis, assub et habentes comas, et omnia hec ex una materia ponit generari 
ex fortitudine solius Martis sine omni alia stella […] Vult tamem Albumasar quod 
etiam ista aliquando mortem regum et principum significat propter dominium 
Martis»; Ivi, I, tr. 4, cap. 9, p. 40,10-11: «Unde Seneca dicit quod circa excessum divi 
Augusti vidit speciem pileae ignis».



Dante lettore di Alberto Magno    5

la luna ch’era verso occidente». Il Convivio riproduce abbastanza 
fedelmente il testo aristotelico (De coelo II, 12, 292 a 3-6) nella tra-
duzione dall’arabo di Gerardo da Cremona («Nos enim vidimus 
lunam, et erat secundum medietatem intrans sub stella Martis, et 
occultavit Martem eclipsando (occidit Mars) a nobis ab eo quod 
sequitur nigredinem lune; deinde apparuit et exivit ab eo quod 
sequitur albedinem lune») ma nell’ultima parte lo contamina chia-
ramente con la parafrasi di Alberto: «Et oriebatur Mars ex parte 
illuminati in luna versus occidentem»13.

Come Dante legge Alberto? Quanto abbiamo visto conferma 
ciò che avevo già rilevato per Dante lettore Aristotele: egli legge 
i testi direttamente, e questo è un ulteriore motivo per abbando-
nare l’idea che egli, almeno all’altezza del Convivio, e almeno per 
quanto riguarda i testi tecnicamente filosofici, usasse florilegia, 
compilazioni o comunque fonti secondarie14. Come lo usa? Nella 
maggior parte dei luoghi da noi individuati il ricorso ad Alberto 
non implica un particolare impegno teoretico. Piuttosto essi sono 
utilizzati per costruire alcune di quelle dossografie filosofiche ab-
bastanza presenti nel Convivio (Socrate, Platone, Dionigi Accade-
mico, Avicenna, Algazel, Pitagora per la produzione delle forme 
sostanziali, nello specifico dell’uomo le anime; Tolomeo, Albuma-
sar, Seneca per le cause e la natura dei “fuochi” che si accendono 
nella atmosfera)15. C’è però una notevole eccezione: il ricorso al 

13  Albertus Magnus, De coelo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 
1971 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/5), II, tr. III, cap. 13, ed. 
Hossfeld, p. 171, ll. 56-57.

14  Chi continua per forza d’inerzia a parlare di un uso da parte di Dante di 
questi ipotetici mezzi di trasmissione del pensiero filosofico continua a non speci-
ficarne titoli, datazione e diffusione. Per il momento non mi sembra che abbiamo 
qualcosa di più delle ormai famosissime Auctoritates Aristotelis e ho la presunzione 
di aver mostrato analiticamente (G. Fioravanti, «Come dice il Filosofo»: Dante e la 
littera di Aristotele, «Italianistica» 48/1 [2019], pp. 11-50) che quasi sempre, anche 
quando le citazioni dantesche sembrano ricalcare quelle delle Auctoritates, il rap-
porto con il testo aristotelico è senza mediazioni. In ogni modo mi sento di affer-
mare con una certa sicurezza che non si danno compendi e florilegi di Alberto. 

15  Cfr. G. Fioravanti, Dossografie filosofiche nel Convivio di Dante, in A. Pa-
lazzo (a cura di), L’Antichità classica nel pensiero medievale, Atti del Convegno della 
Società Italiana per lo studio del pensiero medievale, Trento 27-29 settembre 2010, 



6    Gianfranco Fioravanti

De intellectu et intelligibili. In questo caso non si tratta di un obiter 
lectum, ma possiamo quasi vedere Dante chino sul testo di Alberto 
fino a farne almeno in parte la traduzione per assimilarne meglio 
il contenuto filosofico:

E di ciò sensibile essemplo avere potemo dal sole; vedemo la luce 
del sole, la quale è una, da uno fonte derivata, diversamente dalle 
corpora essere ricevuta, sì come dice Alberto in quello libro che 
fa dello Intelletto che certi corpi per molta chiaritade di diafano 
avere in sé mista, tosto che il sole li vede diventano tanto luminosi 
che per multiplicamento di luce in quelli è il loro aspetto vincente 
e rendono agli altri di sé grande splendore, sì come è l’oro e alcuna 
pietra. Certi sono che per essere del tutto diafani non solamente 
ricevono la luce, ma quella non impediscono, anzi, rendono lei del 
loro colore colorata nelle altre cose. E certi sono tanto vincenti 
nella purità del diafano che divengono sì raggianti che vincono 
l’armonia dell’occhio non si lasciano vedere senza fatica del viso16.

Est autem in intelligibilibus diversitas que est in coloribus compa-
ratis ad visum. Propter enim multam victoriam et permixtionem 
perspicui clari in corporibus terminatis videmus colores in luminis 
adventu effici scintillantes et spargentes lumen ad illuminationem 
aliorum. et aliquando, si fere in toto sit perspicuum corpus colo-
ratum, si lumen superveniat, colores illi colorant alia corpora sibi 
opposita … Quaedam autem sunt ita vincentia in puritate diaphani 
quod adeo radiantia efficiuntur quod vincunt harmoniam oculi et 
videri sine magna difficultate non possunt17.

Ma pur nel rapporto strettissimo con questo passo di Alberto 
Dante dimostra la sua libertà di utilizzare testi e dottrine in funzio-
ne delle proprie esigenze. L’immagine della diversificazione della 
luce a seconda della diversa disponibilità dei corpi a riceverla, che 
nel testo di Alberto era applicata alla diversità degli oggetti di co-
noscenza, diventa nel Convivio figura di come il Bene, rimanendo 

(Féderation Internationale des Instituts d’Études médiévales, Textes et études du 
Moyen Âge, 61), Brepols, Porto 2011, pp. 267-278.

16  Conv III vii 3-4.
17  Albertus Magnus, De intellectu, I, tr. 3, cap. 2, p. 25,33-46.



Dante lettore di Alberto Magno    7

unico, viene più o meno partecipato diffondendosi lungo la scala 
degli esseri. Non per nulla, prima di citare Alberto Dante aveva ci-
tato, anche questa volta traducendo direttamente, la proposizione 
19 (20) del Liber de causis che espone questo modello di rapporto 
tra l’Uno-Bene e il molteplice che da esso deriva18. Ma, al di là 
dell’immagine, quando Dante presenta la scala degli esseri che ac-
colgono diversamente l’unica bontà divina irraggiante su di loro 
a seconda del diverso grado di immaterialità (sostanze separate, 
anime umane, animali, minerali) egli ricorre, senza citarlo, ad un 
capitolo precedente del De intellectu19 (Unde provenit generum ani-
me diversitas) dove è presente l’esempio della luce solare, assente 
nel brano del Convivio20, e con tutta probabilità anche al De natura 
et origine anime21. Così, con un lavoro a bricolage sui testi più di-
chiaratamente emanazionistici di Alberto Dante inserisce l’elogio 
della donna amata-Filosofia in un grandioso affresco cosmologi-
co-metafisico di ascendenza neoplatonica.

C’è un altro campo in cui si può rintracciare un rapporto tra 
il Convivio ed i commenti-parafrasi di Alberto, un rapporto questa 
volta non di contenuti, ma di struttura. È stato affermato che la pre-
senza nel Convivio di passi in cui si trattano argomenti non collegati 
alla littera delle canzoni è un segno di come Dante si discosta dagli 
schemi propri del commento letterale tardo medievale22. In realtà 
queste apparenti divagazioni sono presentate come necessarie, o 
anche soltanto utili, e sempre in rapporto con linea principale indi-

18  Conv III vii 2: «Onde scritto è nel Libro delle cagioni: La prima bontade 
manda le sue bontadi sopra le cose con uno discorrimento. Veramente ciascuna 
cosa riceve da quello discorrimento secondo lo modo della sua vertù e del suo 
essere»; Liber de causis, prop. XIX (XX): «Prima enim bonitas influit bonitates super 
res influxione una. Verumtameen unaquaeque rerum recipit ex illa influxione se-
cundum modum sue virtutis et sui esse» (Pattin, Liber de Causis, p. 89).

19  Albertus Magnus, De intellectu, I, tr. III, cap. 5, p.
20  «Quae in ipsa prima causa indistincta sunt, procedentia ex ipsa distinguun-

tur secundum esse et essentias et species diversas, sicut radii a sole venientes in 
aera in vitrum clarum et vitrum coloratum diversum esse et species accipiunt» 
(ed. Donati, p. 9, ll. 8-12).

21  Albertus Magnus, De natura et origine anime, tr. I, cap. 3, p. 6.
22  Cfr. Z. Barański, Sulla formazione intellettuale di Dante: alcuni problemi di 

definizione, «Studi e problemi di critica testuale» 90/1 (2015), pp. 31-54.



8    Gianfranco Fioravanti

cata dal commento al testo, linea a cui si deve comunque tornare: 
nell’intenzione di Dante l’argomentazione lungi dall’esser stata ab-
bandonata, ne è stata invece rafforzata. Alcuni esempi:

–	 Convivio II viii 7: «Ma però che della immortalità dell’anima 
è qui toccato, farò una digressione ragionando di quella per-
ché di quella ragionando sarà bello terminare lo parlare … II 
ix 1 ritornando al proposito dico»

–	 Convivio III ix 6-x 1: la lunga trattazione del senso della vista, 
del suo funzionamento e delle sue disfunzioni a commento 
dei versi 77-80 della canzone Amor che ne la mente mi ragiona 
(Tu sai che l ciel sempr’è lucente e chiaro / e quanto in sé 
non si turba già mai / ma gli occhi nostri per ragioni assai 
/ chiaman la stella talor tenebrosa) si conclude così «Parten-
domi da questa digressione che mestiere è stata a vedere la 
veritade ritorno al proposito e dico che […]».

–	 Convivio IV vi 1: «Ragionato della imperiale autoritade (iv 
1-v 20) oltre si conviene la mia digressione a vedere di quella 
del Filosofo»; IV vii 1: «Poi che veduto è quanto è da riverire 
l’autoritade imperiale e la filosofica […] (IV vi 2-17) è da ri-
tornare al diritto calle dello inteso processo».

–	 Convivio IV xxiv 19: «Ma però che lungo è stato lo capitolo 
per le utili digressioni che contiene, per l’altro capitolo l’altre 
cose sono da ragionare»23.

Come è noto il procedimento per cui alla spiegazione del testo 
commentato si affiancano passi in cui ci si allontana momentanea-
mente dalla littera ma solo per renderla maggiormente intelligibile 
inserendola in un più ampio contesto (a volte, è vero, forse troppo 
ampio) è proprio delle parafrasi aristoteliche di Alberto: un segno 
quasi inequivocabile che Dante lo ha avuto presente è che Alberto 
chiama questi excursus digressiones e la parola “digressione” entra per 

23  In un caso (quello della trattazione dei diversi significati di irriverenza e 
non riverenza) lo stesso Dante giustifica la necessità delle digressioni. Cfr. Conv 
IV vii 10: «Io che al volto di tanti aversari parlo […] non posso lievemente parlare, 
onde, se le mie digressioni sono lunghe, nullo si meravigli». 



Dante lettore di Alberto Magno    9

la prima volta nella lingua italiana proprio con le digressioni del Con-
vivio24. Credo dunque che non dovremmo nemmeno insistere troppo 
su di una presunta natura ibrida del Convivio. È vero che esso non ri-
sponde a tutti i canoni del commento scolastico, ma semplicemente 
perché li travalica. Questo sia per la profonda diversità del pubblico 
cui voleva rivolgersi, sia soprattutto per la prepotente presenza del-
la individualità dell’autore, con i suoi rimandi autobiografici, i suoi 
ideali e le sue invettive, tutte cose rigorosamente assenti dalla pro-
duzione filosofica degli Studia25. Ciò non toglie che a mio avviso il 
Convivio abbia una struttura unitaria, e che essa sia fondamentalmen-
te argomentativa. Ne è una spia l’uso dei termini “ragionare”, “ra-
gionato”, “mostrare”, “mostrato” (cioè dimostrare, dimostrato) che 
concludono alcuni di quegli excursus che a prima vista potrebbero 
sembrare davvero rientrare nel genere della compilatio: ad esempio la 
lunga trattazione del numero dei cieli (Convivio II iii 1-12: «E così rico-
gliendo ciò che ragionato è pare che dieci cieli sieno» e la trattazione 

24  Non sono dunque d’accordo con uno studioso di Dante sia pure del calibro 
di Zygmunt Barański quando afferma che mentre le digressiones di Alberto Magno 
«are closely connected to and controlled by the text being glossed […] conversely 
in the Convivio the digressions are rarely higlighted and they regularly depart 
from the ostensible subject of  the canzoni under analysis». Z. Barański, “Oh, come 
è grande la mia impresa” Notes towards Defining Dante’s Convivio, in F. Meier (ed.), 
Dante’s Convivio or How to Restart a Career in Exile, Peter Lang, Oxford et al. 2018, 
pp. 9-26: 15, nota 15.

25  Sulle tecniche retorico stilistiche usate da Dante in queste parti, diciamo 
così, affettive del Convivio ha scritto pagine fondamentali e assai equilibrate Andrea 
Mazzucchi. (A. Mazzucchi, Convivio, in R. Rea, J. Steinberg (a cura di), Dante, 
Roma, Carocci 2021, pp. 55-78). Richiamare l’attenzione ed esercitare l’analisi su 
strutture formali non riducibili alle tecniche del commento scolastico è sicura-
mente un antidoto contro il rischio che il Convivio rimanga «riserva di caccia esclu-
siva per esperti di filosofia medievale». Ma con alcuni limiti. Infatti né le invettive 
“derisive”, pure presenti nel testo, e neppure una presunta dissimulatio rintraccia-
bile sotto gli elogi della liberalità di Guido da Montefeltro, Bertram del Born, Sa-
ladino ed altri giustificano la presentazione del Convivio (anche se solo del quarto 
trattato) come un’opera satirica (cfr. A. Camozzi Pistoja, Il quarto del Convivio. O 
della satira, «Le Tre Corone. Rivista Internazionale di studi su Dante, Petrarca, 
Boccaccio» 1 (2014), pp. 27-53). Si ha l’impressione che a volte il moltiplicarsi di 
analisi particolari sempre più raffinate di cui certo necessita un testo complesso 
come il Convivio faccia però dimenticare la sua unità di fondo, lo scopo che perse-
guiva ed il pubblico cui era programmaticamente rivolto.



10    Gianfranco Fioravanti

delle due ineffabilitadi (Convivio III iv 1: «Quando ragionate sono le 
due ineffabilitadi di questa materia convienesi procedere a ragionare 
le parole che narrano la mia insufficienza». Gli stessi rapporti di somi-
glianza tra cieli e scienze cui sono dedicati ben due capitoli, il xiii e il 
xiv del secondo libro sono definiti “ragionate similitudini” (II xv 1) e 
il lungo excursus sul moto del sole intorno alla terra, che si conclude 
con una invettiva tutta dantesca (Convivio III v 22) viene presentato 
come necessario alla “perfetta intelligenza” del verso 19 della secon-
da canzone («Non vede ‘l sol che tutto il mondo gira»)26.

Dove: Negli ultimi decenni sono stati numerosi i contributi volti 
a dare un panorama della cultura fiorentina ai tempi di Dante sia 
sul versante laico, in volgare e comunale, per intenderci Brunetto 
Latini e Bono Giamboni, che su quello sovranazionale e latino delle 
scuole conventuali. Per quel che riguarda questo secondo settore 
Anna Pegoretti, Sylvain Piron e Sonia Gentili solo per fare alcuni 
nomi, e con loro una équipe di giovani studiosi hanno ripreso e 
ampliato il lavoro pioneristico del Davis ricostruendo fin dove pos-
sibile non solo il patrimonio librario dei Conventi fiorentini tra fine 
’200 ed inizi ’300, con particolare riguardo a quello francescano di 
Santa Croce, ma anche le sue linee di utilizzazione e di fruizione; 
hanno cioè individuato e continuano a lavorare sui codici che i vari 
frati possedevano e magari annotavano per la preparazione delle 
loro attività di insegnamento e che trasmettono fino a noi: non solo 
testi di auctores teologici, filosofici, letterari, ma anche lectiones e di-
sputationes, ordinarie e de quolibet prodotte per dir così in loco. I due 
volumi Dante e il suo tempo nelle biblioteche fiorentine, costituiscono 
un risultato impressionante di queste indagini. Impressionante, ma 
non definitivo perché la ricerca continua: un vero work in progress. 
Dante, pur essendo stato alla scuola di Brunetto, sembra essere sta-
to maggiormente attratto dalla cultura latina dei frati. Ce lo dice 

26  Sulla presenza pervasiva dei termini “ragione”, “ragionare” nel Convivio 
ha posto già l’accento M. Tavoni, Convivio e De vulgari eloquentia: Dante esule, 
filosofo laico e teorico del volgare, «Nuova Rivista di Letteratura Italiana» 17/1 (2014), 
pp. 11-54: 17-20 seguito da Andrea Mazzucchi che ha sottolineato inoltre come il 
Convivio si distanzi sul piano sintattico testuale dalle strutture dell’enciclopedismo 
medievale latino e volgare, che ha come fine la esposizione e non la dimostrazione 
(Mazzucchi, Convivio, pp. 59-61).



Dante lettore di Alberto Magno    11

ovviamente lui stesso con il troppo famoso accenno alle scuole de’ 
religiosi, ma ce lo dicono anche i termini filosofici e soprattutto i 
“frammenti” aristotelici presenti nella Vita Nova. Dante aveva potu-
to sentirli e leggerli nei commenti alla Sentenze dei lettori fiorentini 
a lui contemporanei (Pietro delle Travi, Giacomo da Tresanti) riu-
tilizzandoli poi, come ha dimostrato Lorenzo dell’Oso, in un con-
testo non più tecnicamente teologico, ma lirico amoroso. Tra i libri 
presenti nei conventi fiorentini verso la fine del ’200 e l’inizio del 
’300 non c’è però alcuna traccia del De caelo, o del De intellectu, o del 
De somno o dei Meteorologica di Alberto Magno, né a Santa Croce (e 
anche nell’inventario quattrocentesco del convento francescano la 
presenza di Alberto è modesta) né dove ci aspetteremo maggior-
mente di trovarli, a Santa Maria Novella. 

Dove allora? Dobbiamo così inevitabilmente addentrarci nella 
storia e nella geografia dell’esilio. Ora quando si oltrepassa il limi-
te dei dati oggettivamente indiscutibili, le ipotesi di dove collocare 
geograficamente e temporalmente i diversi luoghi toccati dal “ghi-
bellin fuggiasco” sono sempre state e sono a tutt’oggi oggetto di 
valutazioni discordi. Questa discordia ha ovviamente coinvolto an-
che luogo e data di composizione di alcune opere o parti di opere 
di Dante, nel nostro caso il Convivio, cioè il contenitore nella sua 
interezza di tutti i riferimenti dottrinali ad Alberto. In questi anni 
abbiamo assistito ad una reazione nei confronti di recenti biografie 
di Dante bollate come romanzate, in realtà biografie che avevano 
l’ambizione di colmare le lacune documentarie sulla base di un 
accurato sfruttamento del contesto in cui pure le lacune stesse si 
trovano inserite. Mi sembra così che si sia affermata una tenden-
za assimilabile alla teoria del restauro per cui le parti considerate 
perdute di un affresco devono essere semplicemente indicate con il 
bianco della calce, fino a parlare, nel caso di Dante, di biografia solo 
“possibile”, fino al fatto che confesso mi ha stupito per cui in due 
delle ultime biografie edite da dantisti insigni quasi non compare il 
nome di Bologna. Nel loro recentissimo libro, Vite nuove. Biografia 
e autobiografia di Dante27 Elisa Brilli e Giuliano Milani propongono 

27  E. Brilli, G. Milani, Vite nuove. Biografia e autobiografia di Dante, Carocci, 
Roma 2022.



12    Gianfranco Fioravanti

un approccio diverso e assai interessante alla vexata questio, facen-
do vedere come molti dei dati considerati oggettivi, quando basati 
sulle affermazioni di Dante, riflettono esperienze diverse che Dan-
te ha organizzato in momenti diversi per rappresentare sé stesso, 
dall’esule perseguitato al profeta riformatore (da qui il plurale Vite). 
Ovviamente in questa prospettiva il problema della specifica geo-
grafia compositiva delle varie opere perde di interesse, tanto che 
Elisa Brilli in un altro contributo, che ha però la stessa allure del 
libro, colloca la risposta nel possibile. «Is the De vulgari Eloquentia 
necessary linked to Bologna (as Carpi and Santagata argues in the 
footsteps of  Tavoni) or it is merely a possibility, as are other places 
in Romagna, Treviso or Venice (as Inglese contends)?»28. Certo che 
la composizione bolognese del De vulgari non è un fatto necessa-
rio, ma Venezia, Treviso, altri luoghi della Romagna (Forlì? Cese-
na? o che altro?) sono tutti egualmente possibili? Sostituiamo uno 
dei termini della coppia troppo filosoficamente connotata necessa-
rio-possibile con qualcosa di più adatto alla materia trattata: proba-
bile. Come infatti è stato autorevolmente detto, la ricerca storica 
è simile ad una indagine giudiziaria che in mancanza della prova 
provata va in caccia di indizi. Risulta allora chiaro che non tutte le 
risposte ad un problema di datazione o di collocazione geografica 
sono egualmente probabili e inoltre che accanto al più o meno pro-
babile esiste anche l’improbabile. Ora ritengo altamente improba-
bile che Dante abbia scritto il Convivio nei pochi mesi di soggiorno 
presso gli Ordelaffi o nella tappa veronese sotto la protezione di 
Bartolomeo della Scala. A Forlì e a Verona, nei primi anni dell’esilio 
Dante andava come uomo di parte, come rappresentante della pars 
Alborum, forse per cercare appoggi politici e militari, non come un 
visiting professor in anno sabbatico per portare avanti il suo lavoro 
intellettuale. Ma anche ammettendo che egli vi avesse iniziato il 
lavoro è del tutto fuori questione che vi avrebbe incontrato Alberto 
Magno. Dopo la cosiddetta battaglia della Lastra e il definitivo al-
lontanamento dalla pars Alborum è invece più che plausibile il ritor-

28  Cfr. E. Brilli, Dante’ Biography and Historical Studies, An Ouverture, in Fo-
rum. Dante and Biography, coordinated by Elisa Brilli, «Dante’s Studies» 136 (2019), 
pp. 133-142: 134.



Dante lettore di Alberto Magno    13

no di Dante ad una “libera” attività intellettuale cui può collegarsi 
l’esercizio degli officia libertatis garantitogli da Moroello Malaspina. 
Ma la lettura del De intellectu nelle rocche malaspiniane della Lu-
nigiana è improbabile quasi quanto la relazione amorosa di Dante 
con Alagia Fieschi immaginata da Marco Santagata nel suo ultimo 
romanzo dantesco. L’ipotesi che, anteriormente al soggiorno luni-
gianese, nel biennio 1304-1306 Dante sia stato a Treviso ospite di 
Gherardo da Camino e che qui dunque abbia composto i primi tre 
libri del Convivio, è stata riproposta recentemente, e sia pure con il 
punto interrogativo. Ma anche per Treviso valgono le osservazioni 
fatte per Forlì, Verona o la fortezza di Mulazzo. In uno dei suoi 
ultimi interventi Zygmunt Barański ha enunciato un fondamentale 
“caveat” per quel che riguarda la collocazione geografica della for-
mazione culturale di Dante: 

Fino a quando non sapremo molto di più degli interessi culturali 
dei vari centri in cui Dante visse e attraverso i quali passò, continua 
ad essere formalmente impossibile, ad eccezione della sua città na-
tale, avanzare proposte con un minimo di certezza su ciò che il 
poeta potrebbe aver appreso in altri luoghi29. 

Sono pienamente d’accordo. La regola però vale anche, per dir 
così, al negativo. Degli interessi culturali della Verona scaligera, 
della Forlì di Scarpetta, della Treviso di Gherardo, della Lunigiana 
di Moroello se non sappiamo tutto, sappiamo però abbastanza per 
escludere che vi fosse da qualche parte presente Alberto Magno. 
Possiamo dunque pensare che Bologna sia qualcosa di più di una 
fata morgana incantatrice e ingannatrice di studiosi un poco sprov-
veduti; presumendo che qui e non altrove Dante abbia incontrato i 
testi del teologo domenicano, la nostra proposta va sicuramente ol-
tre il minimo di probabilità richiesto. Interroghiamoci dunque sulla 
presenza dei testi di Alberto a Bologna. Gli interessi degli studiosi 
si sono rivolti principalmente alla Biblioteca del convento dome-
nicano di San Domenico per cui disponiamo di due inventari, uno 

29  Z. Barański, «E misimi a leggere» (Conv. II xii 2). Appunti e riflessioni (anche per-
sonali) su «Dante lettore» nel Convivio e dintorni, in S. Nobili (a cura di), Dante lettore. 
«Letture Classensi» vol. 52, Ravenna, Longo, pp. 57-93: 76.



14    Gianfranco Fioravanti

anonimo risalente agli anni 70-80 del XIV secolo e uno compilato 
dall’umanista Fabio Vigili agli inizi del Cinquecento30. Il primo re-
gistra quasi tutte le opere di Alberto Magno31. Purtroppo su que-
sto patrimonio non abbiamo studi che, come quelli per Firenze, ci 
diano un panorama degli scritti e degli autori che vi erano effetti-
vamente presenti già nei primi anni del 1300. Le ricerche sui codi-
ci di Santa Croce sono state facilitate dal fatto che già nel 17 essi 
erano stati trasferiti in massa dal granduca Leopoldo nella Biblio-
teca Medicea Laurenziana. Essi si sono così conservati senza con-
sistenti dispersioni. Per Bologna le cose sono andate diversamente; 
tra confische napoleoniche e incamerazione da parte del regno di 
Italia dei beni delle corporazioni religiose soppresse, la dispersione 
dei codici è stata notevole. Circa 170 codici attualmente posseduti 
dalla Biblioteca Universitaria e da quella dell’Archiginnasio sono 
riconoscibili come provenienti da San Domenico, ma, come nota 
Letizia Pellegrini, sembrano superstiti soltanto i codici confezionati 
o acquisiti per essere incatenati nella grande libraria conventuale 
(bellissimi codici da Biblioteca); tutto il resto della dotazione libra-
ria ha preso, magari al momento della soppressione, altre e finora 
ignote vie rispetto all’incameramento da parte delle due bibliote-
che pubbliche32. Cioè sembrano mancare proprio i libri d’uso, quel-
li che recano note di possesso e appunto di uso da parte dei frati. Su 
questa direttrice la nostra ricerca di Alberto a Bologna finisce in un 
vicolo cieco, almeno fino a quando si avrà una équipe che, come 
quella fiorentina affronti i problemi relativi al materiale esistente, 
che, ci dice ancora Letizia Pellegrini, non è poco33. Sappiamo però 

30  Cfr. G. Murano, I libri di uno Studium generale. L’antica libraria del Convento 
di San Domenico di Bologna, «Annali di Storia delle Università italiane» 13 (2009), 
pp. 287-304.

31  Cfr. Murano, I libri, p. 293, n. 54.
32  Cfr. L. Pellegrini, La Biblioteca e i codici di San Domenico (secc. XIII-XV), 

in R. Lambertini (a cura di), Predicatores-doctores. Lo Studium generale dei Frati Pre-
dicatori nella cultura bolognese tra il ’200 e il ’500, Nerbini, Firenze 2008 (Memorie 
domenicane n.s., 39) pp. 143-159: 155.

33  «Bologna è un caso difficile. Straordinariamente documentato a tutti i li-
velli è senz’altro molto studiato, ma davvero non lo è abbastanza […] Occorre-
rebbe sistematicità, fare controlli incrociati, produrre una sistematica schedatura 
su database dei codici, trascrivere e schedare alcune centinaia di carte di archivio 



Dante lettore di Alberto Magno    15

che a Bologna, alla fine del Duecento e agli inizi del Trecento, è 
presente un mercato librario per quel che riguarda i testi medici e 
filosofici. Sappiamo che a meno di dieci anni dalla condanna parigi-
na del 1277 sono presenti e vengono copiati, letti e utilizzati scritti 
di Sigieri di Brabante e di Boezio di Dacia (i loro commenti al Liber 
De causis e al De generatione compaiono nella biblioteca del medico 
Tommaso d’Arezzo). Sappiamo che il De anima intellectiva di Sigieri 
viene citato ampiamente a Bologna da un altro medico con forma-
zione filosofica, Antonio da Parma, prima del 1313, prima cioè che 
a Parigi le posizioni sull’intelletto del filosofo brabantino fossero 
rimesse in circolo da Giovanni di Jandun34. Antonio da Parma è una 
figura centrale nell’ambiente dei medici-filosofi bolognesi almeno 
per i primi due decenni del XIV. Nei suoi scritti egli ha ben presente 
Alberto, citato nominativamente, e ne discute le dottrine, accettan-
dole o respingendole. Nelle questiones di Antonio sul De generatione 
et corruptione Alberto viene chiamato in causa tre volte: la prima 
relativamente al problema centrale se nel processo di aumento 
corporeo ogni parte dell’organismo aumenti35. La seconda relativa-

[…] Spero vivamente che questa mole di codici e documenti […] trovi studiosi 
che possano dedicargli (!) il tempo che meritano» (Preziosi, La Biblioteca e i codici, 
pp. 158-159).

34  Nei suoi Dubia et remotiones eorum circa intellectum possibilem et agentem trat-
tando il problema della natura delle species cognitive Antonio scrive: «Dico ideo 
quod Sugerius magnus nescivit determinare quid sint, immo dixit quod tu legas 
in predicamentis si vis scire in quo praedicamento sint» (l’ultima frase è una cita-
zione diretta dal De anima intellectiva). Il testo in A. Robert, Noétique et théorie de 
la connaissance chez Angelo d’Arezzo. Édition de deux questions du Ms. VAT. LAT 6768 
«Medievalia Philosophica Polonorum» 37 (2008), pp. 95-167: 117.

35  Cfr. Questiones de generatione et corruptione, I, q. 6 Utrum quelibet pars aucti 
st aucta, p. 193: «Dicunt quod iste partes differunt in hoc quod ille partes dicuntur 
secundum formam que sunt partes officiales et organice […] ut manus et pes, sed 
ille dicuntur secundum materiam que sunt consimiles ut sunt os, caro et nervus. 
Modo dicunt quod prime partes sunt que manent et non fluunt et refluunt. Et 
ista est sententia Alberti» Il riferimento è alla parafrasi del Albertus Magnus, De 
generatione et corruptione, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1980 (Alberti 
Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), I, tr. III, cap. 8, p. 145. Le Questioni 
sono state edite in G. Fioravanti, Le Questiones super De generatione et corrup-
tione di Antonio da Parma, «Documenti e studi sulla tradizione filosofica medieva-
le» XXXII (2021), pp. 161-238. 



16    Gianfranco Fioravanti

mente alla necessità che ogni elemento possieda due qualità36. La 
terza all’interno della discussione se la terra sia più fredda dell’ac-
qua37. Nelle Questiones super tertium et quartum Meteorologicorum An-
tonio rimanda ad Alberto quando discute della natura dei colori 
dell’arcobaleno38, quando precisa il carattere attivo o passivo delle 
quattro qualità fondamentali39, quando tratta della natura com-
plessa del calidum naturale40. Alberto è presente anche nell’opera 
principale di Antonio, il Commentum alla prima fen del primo libro 
del Canone di Avicenna (il testo che ebbe una grande fortuna fino 
a tutto il Quattrocento) in relazione al problema del modo di pro-
duzione dello sperma, se esso sia un prodotto dei quattro umori o 
delle membra (Questio utrum sperma separetur ab humoribus corpori-
s)41 e a quello della esistenza negli animali “superiori” una facoltà, 

36  Liber secundus, q. 1: Utrum ad omne elementum requirantur due qualitates 
«Dicendum quod omne elementum requirit duas qualitates. Duplex autem causa 
huius consuevit assignari: una quam assignat Albertus» (pp. 229-230). Il riferimen-
to è a Albertus Magnus, De generatione et corruptione, II, tr. I, cap. 9, p. 183.

37  Liber secundus, q. 2: Utrum terra sit frigidior aqua: «Dicunt quidam, sicut Al-
bertus, quod terra est frigidior aqua» (p. 233). Il riferimento è a Albertus Magnus, 
De generatione et corruptione, II, tr. II, cap. 12, p. 185.

38  Liber tertius, q. 2: Utrum colores apparentes in yride sint veri colores: «Alii au-
tem dixerunt, sicut Albertus, quod illi colores yridis non sunt colores secundum 
esse materiale coloris, sed sunt colores secundum esse formale». Il riferimento 
è alla parafrasi dei Meteorologica, Albertus Magnus, Meteora, III, tr. IV, cap. 9, 
p. 185,54-66.

39  Albertus Magnus, Questiones de generatione et corruptione, IV, q. 1: Utrum 
calidum et frigidum sic sint qualitates active quod non passive, et utrum humidum et sic-
cum sic sint passive quod non active : «Sed est advertendum quod licet calidum et 
frigidum dicantur activa et humidum et siccum passiva hoc modo tamen magis 
dicitur activum calidum quam frigidum, et declarat hoc Albertus ex pluribus» Il 
riferimento è alla parafrasi dei Meteorologica, Albertus Magnus, Meteora, IV, tr. I, 
cap. 2, pp. 212-213.

40  «Est autem advertendum quod hoc calidum naturale tripliciter potest con-
siderari, ut dicit Albertus et bene» Il riferimento è alla parafrasi dei Meteorologica, 
Albertus Magnus, Meteora, IV, tr. I, cap. 4, p. 215,12. Le Questiones di Antonio sui 
Meteorologica sono contenute nel ms. Ravenna, Biblioteca Classense 409, ff. 129ra-
137ra. I testi citati ai ff. 129vb, 132ra, 132vb.

41  Vedi gli argumenta ex auctoritate portati a favore della tesi che lo sperma 
sia un derivato di tutte le membra: «Hoc enim declaratur auctoritate Avicenne 
tertio Canonis […] ibi enim ponit quod sperma est superfluitas ultimi alimenti 



Dante lettore di Alberto Magno    17

la extimativa, capace di apprendere le intentiones non sensate (ovvero 
di avere percezioni immediate di qualità che non sono conosciute 
dai sensi, ad esempio l’agnello percepisce in maniera immediata 
che il lupo è per lui un pericolo, il pulcino che la chioccia è per lui 
una protezione)42. In entrambi i casi la posizione di Alberto viene 
respinta: lo sperma non è un prodotto delle membra e senso co-
mune, immaginazione e memoria bastano a render conto di tutti 
i gradi di conoscenza diversi dal puro atto intellettivo. Di Alberto, 
con riferimento alla parafrasi del XII libro della Metafisica («dicit ibi 
Albertus») Antonio accetta invece la definizione secondo cui le in-
telligenze celesti sono arti che operano mediante l’intelletto se con-
siderate in rapporto alle realtà sublunari, sono invece speculative 
in quanto oggetto della nostra conoscenza («Intelligentie […] sunt 
quedam artes factive cum cognitione ut ista inferiora operantur, 
dicuntur autem speculative in quantum nos de eis speculamur»)43. 
Le opere di Alberto sono dunque ben presenti e ben accessibili a 
Bologna nella prima decade del XIV secolo e questo mi sembra un 
buon indizio per collocarvi il soggiorno di Dante negli anni 1304-
1306 e la stesura del Convivio almeno per i primi tre libri.

per omnes partes corporis distribuiti […] idem etiam videtur velle Albertus». (cito 
dal ms. [Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, ms.] Vat. lat. 4552, f. 
32rb). Il riferimento è a Albertus Magnus, Questiones de animalibus, E. Filthaut 
(ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1955 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Colo-
niensis, XII), l. XV, q. 12, p. 266.

42  Cfr. G. Fioravanti, Edizione del Commento di Antonio da Parma al cap. 5 della 
doctrina sexta della prima fen del primo libro del Canone di Avicenna, in E. Coda, C. 
D’Ancona, S. Donati (eds.), Studies offert to Concetta Luna by her friends, colleagues 
and pupils, «Studia graeco-arabica» 14/2 (2024), pp. 1025-1054: 1045.

43  Cito dal ms. [Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, ms.] Vat. lat. 
4452, f. 35rb. Il riferimento è alla parafrasi della Metafisica XI (=XII), cfr. Albertus 
Magnus, Metaphysica, B. Geyer (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1964 (Alberti Magni 
Opera omnia. Editio Coloniensis, XVI/2), II, tr. II, cap. 19, p. 506,60.





19

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226014
pp. 19-37 (dicembre 2025)

Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno

Luca Bianchi*

1. Il tema del mio intervento non ha nulla di nuovo. Nel sottoline-
arlo non mi riferisco banalmente al fatto che il problema generale 
della relazione fra Alberto Magno e Dante, oggetto di questo con-
vegno, viene studiato da tempo e sta suscitando crescente interesse 
da parte di ottimi specialisti1; intendo piuttosto ricordare che anche 
il sottoproblema specifico di come Bruno Nardi2 ha pensato quella 

*  Università degli Studi di Milano. Le ricerche svolte per stendere questo con-
tributo sono state finanziate dal “progetto di Eccellenza” del Dipartimento di Fi-
losofia “Piero Martinetti” dell’Università degli Studi di Milano (MUR 2023-2027).

1  Tra i numerosi studi sul rapporto tra Dante e Alberto si vedano almeno C. 
Vasoli, Otto saggi per Dante, Le Lettere, Firenze 1995 (Quaderni degli studi dan-
teschi, 9), pp. 103-116; G. Fioravanti, Dante e Alberto Magno, in A. Ghisalberti (a 
cura di), Il pensiero filosofico e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano 
2001, pp. 93-102; M.E. Malgieri, Dove «l’esser di tutto suo contento giace». Note sulla 
creazione mediata in Dante, tra il “Liber de causis” e Alberto Magno, «Medioevo» 46 
(2021), pp. 95-120; L. Sturlese, Dante, Alberto il Grande e la filosofia degli Antichi, in 
La biblioteca di Dante. Atti del convegno (Roma, 7-9 ottobre 2021), Bardi Edizioni, 
Roma 2022 (Accademia Nazionale dei Lincei. Atti dei Convegni Lincei, 345), pp. 
381-391; R. Imbach, Dante et Albert le Grand, in P. Allegretti, J. Berchtold (éds.), 
La bibliothèque de Dante. Le poète au miroir de la tradition, Mētis Presses - Fondation 
Martin Bodmer, Genève 2023, pp. 205-214; M.E. Malgieri, P. Porro, Dante e l’es-
sere. Una ricognizione iniziale, in L. Bianchi, S. Pelizzari e A. Tabarroni (a cura di), 
La “compiuta gioia”. Dante e la filosofia. Atti del XXV convegno di studi della Società 
Italiana per lo Studio del Pensiero Medievale (Udine, 9-11 dicembre 2021), Longo, 
Ravenna 2024 (“Memoria del tempo”, 87), pp. 161-190: 179-190.

2  La letteratura su Bruno Nardi è ampia e negli ultimi anni è considerevol-
mente aumentata: una selezione aggiornata si trova in L. Bianchi, Bruno Nardi e 
la tradizione aristotelica. Con un’inedita lettera di Nardi a Gemelli, in P. Falzone, M. 
Lenzi (a cura di), Tra Rosmini e Gentile. Il Medioevo teoretico di Bruno Nardi, Edizioni 
del Galluzzo, Firenze 2024 (“Carte e carteggi. Gli archivi della Fondazione Ezio 



20    Luca Bianchi

relazione è già stato indagato, sia all’interno della sempre più am-
pia letteratura su di lui e sul suo apporto agli studi danteschi, sia 
nell’importante articolo L’immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi 
pubblicato nel 1985 da uno storico del calibro di Cesare Vasoli3.

Quest’ultimo lavoro offre una ricostruzione tuttora valida dello 
sviluppo delle ricerche di Nardi su Alberto e la sua influenza su 
Dante. Mi limiterò quindi a qualche piccola glossa, che spero possa 
servire a integrare il quadro proposto da Vasoli alla luce di quanto 
nel frattempo abbiamo appreso – anche grazie all’analisi di mate-
riali inediti – sul percorso filosofico e storiografico di Nardi. Vasoli 
ha giustamente rilevato che «il suo “approccio” all’opera di Alberto 
avvenne […] gradualmente, via via che gli si precisavano i caratte-
ri di fondo della crisi intellettuale del XIII° secolo» e ha segnalato 
che il primo saggio del 1922 – intitolato Raffronti fra alcuni luoghi di 
Alberto Magno e di Dante e poi incluso nei Saggi di filosofia dantesca 
(1930, 1967)4 – propone «una valutazione ancora piuttosto limitati-
va dell’opera del maestro di Colonia»; che l’insistenza sullo «spre-
giudicato eclettismo» ma anche sulla minore originalità e coerenza 
di Alberto rispetto al suo discepolo Tommaso lascia trasparire un 
«“residuo” ancora irrisolto» della «formazione “neoscolastica”» di 
Nardi; che nel corso degli anni Venti e Trenta «il richiamo a testi 
albertini per l’illustrazione di molti passi danteschi tra i più contro-
versi divent[a] sempre più frequente e fondamentale»5. 

Sarebbe difficile dir meglio, ma vale la pena di aggiungere qual-
che dettaglio. In primo luogo si è spesso sostento, a ragione, che 

Franceschini”, 28), pp. 140-164: 139-140, n. 1. Per le notizie essenziali sulla vita e 
l’opera di questo studioso è preziosa la voce di P. Falzone, Nardi, Bruno, in Dizio-
nario Biografico degli Italiani, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma 2012, vol. 
77, pp. 770-772.

3  C. Vasoli, L’immagine di Alberto Magno in Bruno Nardi, in R. Imbach, Ch. 
Flüeler (Hrsg.), Albert der Größe und die deutsche Dominikanerschule, «Freiburger 
Zeitschrift für Philosophie und Theologie» 32 (1985), pp. 45-64, poi ripubblicato in 
Id., Otto saggi per Dante, pp. 117-132.

4  B. Nardi, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante [1922], ora 
in Id., Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1930 (poi ripubblicati in 
seconda edizione nel 1967, da cui cito), pp. 63-72.

5  Vasoli, L’immagine di Alberto Magno, pp. 48-49 (ora anche in Id., Otto saggi 
per Dante, p. 120).



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    21

la tesi lovaniense del 1911 contiene in germe i temi poi sviluppati 
da Nardi nell’arco di decenni. Proprio per questo mi pare significa-
tivo che Alberto vi sia quasi del tutto assente e non abbia ancora 
alcuna fisionomia chiaramente distinguibile6. Nardi si limitava a 
ricordare che intorno alla metà del Duecento si intraprese «un’e-
sposizione indipendente della vera e genuina filosofia di Aristote-
le» e commentava: «Alberto Magno si accinse, il primo, al difficile 
lavoro, Tomaso gli tenne dietro e lo sorpassò». Siamo ancora a un 
banalissimo Alberto “precursore” di Tommaso, e infatti poco dopo, 
rimandando a De Wulf, il giovane Nardi scriveva: 

In Alberto Magno la scuola agostinica [sic], già impregnata di ele-
menti aristotelico-avicennistici, piega ancora più verso Aristotele, 
e prepara la via a Tomaso D’Aquino7.

In secondo luogo, sappiamo che, rientrato da Lovanio, Nardi ave-
va progettato una seconda tesi, da sostenere a Firenze con Giuseppe 
Melli e volta a discutere la lettura che Rosmini aveva dato della con-
cezione aristotelica dell’intelletto e delle idee. I quaderni di appunti 
stesi nel 1914-1916 in preparazione di questo lavoro mai portato a 
termine – la tesi effettivamente discussa nel 1919 con Melli riguardava 
Pietro D’Abano – sono ora leggibili nella bella edizione curata da Ste-

6  G. Stabile, Bruno Nardi storico della filosofia medievale, in R. Imbach, A. Ma-
ierù (a cura di), Gli studi di filosofia medievale fra Otto e Novecento. Contributo a un 
bilancio storiografico, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1991, pp. 379-390: 
381-382, corsivi miei (ora anche in Id., Dante e la filosofia della natura. Percezioni, 
linguaggi, cosmologie, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2007, pp. 359-370: 
362), ha osservato: «è impressionante notare come nella tesi di Lovanio […] sia-
no già tutti presenti in nuce i principali temi della ricerca successiva», precisando: 
«la individuazione di un vero e proprio sistema filosofico di Dante costruito a 
partire da premesse altre e decisamente diverse da quello tomista. L’importanza 
attribuita alle influenze, non solo averroiste, ma anche avicennistiche, neoplato-
niche, ebraiche, e la contemporanea individuazione in Alberto Magno del principale 
mediatore di queste influenze». Credo che quest’ultima affermazione vada forte-
mente sfumata.

7  B. Nardi, Sigieri di Brabante nella “Divina Commedia” e le fonti della filosofia di 
Dante, «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica» 3 (1911), pp. 187-195 e pp. 526-545 (cito 
da pp. 534-535); 4 (1912), pp. 73-90 e pp. 225-239. Su questo lavoro rimando a P. 
Falzone, Bruno Nardi’s Leuven Degree Dissertation (1911) and the Uneasy Character of  
Dante’s Philosophy, «Tijdschrift voor filosofie» 75 (2013), pp. 357-373.



22    Luca Bianchi

fania Pietroforte e, come ho avuto occasione di osservare di recente, 
consentono fra l’altro di comprendere un punto decisivo. Anche a di-
spetto di alcune esplicite dichiarazioni dello stesso Nardi, è riduttivo 
pensare che egli abbia seguito un percorso di ricerca perfettamente 
lineare che, iniziato col problema del rapporto fra Dante e Sigieri, 
lo portò a studiare la tradizione aristotelica e averroista nel medio-
evo, e successivamente nel rinascimento. Influenzato da Rosmini (il 
cui peso nella sua formazione è stato a lungo sottovalutato), Nardi 
in realtà maturò ben presto un interesse specifico per il pensiero di 
Aristotele e le interpretazioni che ne erano state date. E tuttavia non 
fu nemmeno quest’interesse a spingerlo subito verso Alberto: colpi-
sce infatti che, diversamente da altri commentatori greci (Alessandro 
di Afrodisia, Temistio, Simplicio), arabi (Avicenna, Averroè) e latini 
(Tommaso d’Aquino), nei Quaderni Alberto non venga mai citato8.

La svolta quindi si ebbe col saggio del 1922, ma perché e come? 
Diciamo anzitutto che quel saggio rappresenta senza dubbio una 
novità rilevante rispetto al panorama italiano, ove l’interesse per la 
filosofia di Dante era iniziato ben prima di quanto in genere si ri-
tenga; ma prima di quanto in genere si ritenga – cioè prima dell’en-
trata in scena di Leone XIII – si era diffusa anche l’immagine di un 
Dante che “mette in versi” il pensiero di Tommaso. In un simile 
contesto Alberto non poteva avere uno spazio autonomo ed era 
ridotto a semplice maestro di Tommaso, dal quale veniva distinto 
vuoi per un maggiore interesse verso le «scienze naturali»9, vuoi 
per un orientamento più aperto al platonismo10. Del resto anche chi 

8  Cfr. S. Pietroforte (a cura di), Idee e intelletto. I quaderni di Nardi su Rosmini 
e Aristotele, Edizioni del Galluzzo, Firenze 2021 (Carte e carteggi. Gli archivi della 
Fondazione Ezio Franceschini, 26).

9  Su questo insisteva ad esempio Onofrio Simonetti, che però dava un giudi-
zio assai negativo sul maestro di Colonia, che a suo avviso sarebbe «nel vero sola-
mente erudito, compila e non esamina, facendo primeggiare la sottilità di forma e 
di materia, di essenza e di esistenza, e trattando l’anima come un tutto podestativo, 
e sempre in gotico e barbaro stile». Cfr. O. Simonetti, Filosofia di Dante contenuta 
nella Divina Commedia esposta ed ordinata in modo scientifico, all’insegna di A. Manu-
zio, Napoli 1845, pp. 10-11 (corsivo suo).

10  Cfr. F. Palermo, San Tommaso, Aristotele e Dante, ovvero della prima filosofia 
italiana, Cellini, Firenze 1869, pp. 14-15. Su Palermo rimando a L. Bianchi, Tom-
maso d’Aquino “grecista”: intorno a un’ottocentesca immagine della filosofia italiana, in 



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    23

precocemente rifiutò l’idea del Dante tomista di stretta osservanza 
si accontentò di fare timidi cenni al suo uso di Alberto: pronto a 
riconoscere una pur vaga influenza della «scuola degli Averroisti», 
nel 1839 Pompeo Azzolino si limitò a osservare che «dopo Boezio, 
Dante trasse profitto dai libri di Alberto Magno di cui cita spesso 
quello delle meteore»11.

Se però allarghiamo lo sguardo fuori d’Italia, va ricordato che 
già nel 1895 Paget Toynbee aveva pubblicato l’articolo Some Unak-
nowledged Obligations of  Dante to Albertus Magnus ove indicava alcuni 
luoghi paralleli e invitava a riconsiderare il debito del sommo poeta 
verso lo studioso domenicano12; un debito che era stato ingiusta-
mente sottovalutato dalla critica anche a giudizio di Edward Mo-
ore, che volle sottolinearlo richiamandosi proprio a Toynbee nei 
suoi Studies in Dante, pubblicati fra 1896 e 191713. Poiché all’inizio 
del suo articolo del 1922 Nardi – in genere molto restio a menzio-
nare i suoi predecessori – cita Toynbee14, credo si debba riconoscere 
che egli non creò dal nulla ma sviluppò l’ipotesi di un’influenza di 
Alberto su Dante: e la sviluppò in un modo tanto innovativo quan-

C. Crisciani, G. Zuccolin (a cura di), “Verba et mores”. Studi per Carla Casagrande, 
Aracne, Roma 2022 (Flumen Sapientiae, 18), pp. 393-407.

11  P. Azzolino, Introduzione alla storia della filosofia italiana ai tempi di Dante per 
la intelligenza dei concetti filosofici della Divina Commedia, s.e., Bastia 1839, p. 90. Su 
questo testo rimando a L. Bianchi, «Il primo filosofo del tempo suo»: il pensiero filosofi-
co di Dante nella storiografia italiana (1821-1921), in Bianchi, Pelizzari e Tabarroni 
(a cura di), La “compiuta gioia”, pp. 245-261: 249-251; 254-255.

12  Cfr. P. Toynbee, Some Unaknowledged Obligations of  Dante to Albertus Mag-
nus, «Romania» 24 (1895), pp. 399-412, poi riprodotto in versione ampliata in Id., 
Dante Studies and Researches, Methuen and Co., London 1902, pp. 38-55.

13  Si vedano in particolare E. Moore, Studies in Dante. First Series. Scripture 
and Classical Authors in Dante, Clarendon Press, Oxford 1896, pp. 13 e 130; Id., Stud-
ies in Dante. Third Series. Miscellaneous Essays, Clarendon Press, Oxford 1903, p. 111, 
ove, rinviando in nota a lavori di Toynbee, si afferma: «Albertus Magnus, who is 
[…] similarly honoured by Dante, was a writer to whom he is very largely indebt-
ed on a great variety of  subjects, though his obligations to him are rather scantily 
acknowledged, according to our modern ideas».

14  Nardi si serve della traduzione italiana, e ricorda anche la segnalazione di 
luoghi albertini nel commento alla traduzione tedesca della Commedia curata dal 
Philalethes, cioè dal principe Giovanni di Sassonia: cfr. Nardi, Raffronti fra alcuni 
luoghi di Alberto Magno e di Dante [1922], p. 63.



24    Luca Bianchi

to profondamente condizionato dai suoi orientamenti metodolo-
gici e teorici. 

2. È noto che, sensibile alla polemica condotta dai neoidealisti con-
tro il “positivismo documentario” della scuola storica, Nardi esibì 
un notevole scetticismo nei confronti delle «ricerche empiriche» 
volte a cercare le «fonti» di Dante, proponendosi invece di ricostru-
ire «l’ambiente spirituale» che permette di illuminare il significa-
to delle sue scelte teoriche15. Anche sul caso specifico ma decisivo 
dell’origine dell’anima umana, Nardi polemizzò ben presto con 
quanti, come Cornoldi e Poletto, avevano accostato le tesi del XXV 
canto del Purgatorio a quelle dell’Aquinate. Tuttavia sappiamo che 
inizialmente Nardi non rivolse la sua attenzione ad Alberto bensì a 
Robert Kilwardby e a Pietro Olivi, come già aveva fatto il gesuita 
antitomista Domenico Palmieri16; e nell’articolo del 1922 si limitò 
a individuare nel De natura et origine animae «un’opinione che coin-
cide con quella di Dante»17, senza parlare di rapporti diretti, né nel 
caso specifico né più in generale.

Decisive quindi non furono tanto le scoperte di filiazioni testuali 
documentabili, quanto l’acquisita consapevolezza che parlare di “pe-
ripatetismo albertino-tomista”, come si usava fare alla scuola di De 
Wulf, vedere in Alberto il protagonista di un primo, immaturo sta-
dio dell’“aristotelismo cristiano”, come facevano tanti neoscolastici 
lovaniensi e non, era del tutto improprio. Via via che approfondiva 
lo studio del pensiero medievale, Nardi infatti cominciò a mappare le 

15  Cfr. in particolare i Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1967, 
pp. viii, 40-41 (Dante e Pietro d’Abano [1920]), 342-343 (Il tomismo di Dante e il P. 
Busnelli S.J. [1923]).

16  In proposito si vedano L. Malusa, Neotomismo e intransigentismo cattolico. Il 
contributo di Giovanni Maria Cornoldi per la rinascita del tomismo, IPL, Milano 1986, pp. 
323-324, n. 183; M. Lenzi, Bruno Nardi, Pietro di Giovanni Olivi e l’origine dell’anima 
umana in Dante («Pg.» XXV, 37-79), in C. König-Pralong, O. Ribordy, T. Suarez-Nani 
(éds.), Pierre de Jean Olivi – Philosophe Théologien, De Gruyter, Berlin - New York 2010, 
pp. 369-405: 394-397. Per una discussione sull’ipotesi di una più generale influenza di 
Palmieri su Nardi cfr. Bianchi, «Il primo filosofo del tempo suo», pp. 259-261.

17  Nardi, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, p. 70.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    25

differenze teoriche fra Alberto e Tommaso e comprese che su molti 
temi qualificanti (dall’origine dell’anima alla conoscibilità delle so-
stanze separate, dalla noetica alla concezione della profezia) maestro 
e discepolo avevano posizioni diverse; diverso era l’atteggiamento 
nei confronti della tradizione platonica; diverso il giudizio su Aver-
roè; diverso il modo di concepire il rapporto fra filosofia e teologia. 
Diveniva così possibile aggiungere un argomento decisivo da spen-
dere nella polemica, iniziata con la tesi del 1911, contro la «leggenda» 
del tomismo di Dante. Riconoscere che, al di là della dipendenza su 
questioni specifiche, l’autore del Convivio, della Monarchia e ancora 
della Commedia era «buon discepolo di Alberto» (per usare una for-
mula che troviamo in uno scritto del 195618) significava anzitutto 
contraddire quanto affermavano non solo schiere di dantisti, ma ad-
dirittura un documento pontificio come la In praeclara summorum di 
Benedetto XV che, celebrando nel 1921 il sesto centenario della mor-
te di Dante, aveva sostenuto che egli «si fece discepolo del principe 
della Scolastica Tommaso d’Aquino»19. Significava inoltre attribuire a 
Dante non solo un pensiero intriso di averroismo – come Nardi aveva 
ipotizzato nel 1911 – ma anche di neoplatonismo, entrambi mediati 
da Alberto: una figura che non solo aveva acquisito un’autonomia 
rispetto a Tommaso, ma si ergeva come un’autentica alternativa teo-
rica al suo tentativo di conciliare pensiero aristotelico e verità cristia-
na, e proprio per questo era divenuto modello di quanti – come gli 
averroisti – erano ostili a ogni forma di “concordismo”.

Merita di essere sottolineato che negli anni Venti e Trenta del 
Novecento questa non era una semplice ipotesi storiografica, era 
anche una precisa scelta di campo nel dibattuto filosofico, che con-
dusse Nardi a scontrarsi frontalmente col movimento neoscola-

18  Cfr. B. Nardi, Le Rime filosofiche e il “Convivio” nello sviluppo dell’arte e del pen-
siero di Dante [1956], ora in Id., Dal “Convivio” alla “Commedia” (Sei saggi danteschi), 
Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960 (ristampa con premessa di O. Capitani, 
Istituto Storico Italiano per il Medio Evo, Roma 1992, da cui cito), pp. 1-36: 31.

19  Questa, nella traduzione ufficiale, la resa italiana del latino: «secutus est ma-
xime Thomam Aquinatem, Scholae principem». L’enciclica In praeclara summorum, 
del 30 aprile 1921, è consultabile alla pagina: <https://www.vatican.va/content/ 
benedict-xv/it/encyclicals/documents/hf_ben-xv_enc_30041921_in-praeclara- 
summorum.html>.



26    Luca Bianchi

stico: anzitutto con quello italiano, guidato da Agostino Gemelli 
che, specie all’indomani dei Patti Lateranensi del 1929, stava aper-
tamente tentando di sfidare l’egemonia del neoidealismo crociano 
e gentiliano; ma anche con altre importanti figure del neotomismo 
europeo. Non è un caso che, ancora nel mutato clima del secondo 
dopoguerra, Nardi aprisse il saggio La posizione di Alberto Magno di 
fronte all’averroismo polemizzando direttamente con Mandonnet e 
rimproverandogli di non aver compreso che Sigieri riprendeva alla 
lettera Alberto quando nel De anima intellectiva, dichiarato di cerca-
re solo l’intentio philosophorum e di muoversi al livello dell’indagine 
naturale, precisava: «nihi ad me de Dei miraculis cum ego de natu-
ralibus disseram». Quest’indicazione metodologica di Alberto di-
venne un vero cavallo di battaglia di Nardi, che innumerevoli volte 
ricordò come essa, insieme ad altri passi disseminati nelle parafrasi, 
avesse spinto non solo Sigieri, ma anche Giovanni di Jandun, Pie-
tro d’Abano e molti altri, a rimarcare la netta distinzione fra piano 
naturale e sovrannaturale, fra indagine razionale e verità rivelate20; 
e proprio in questo, secondo Nardi, consisteva «ciò che i moderni 
storici della filosofia chiamano “dottrina della doppia verità”»21. 

20  Cfr. B. Nardi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo [1947], 
ora in Id., Studi di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960, 
pp. 119-150: 119 (ma cfr. anche p. 143). Sin dal 1921, nel secondo dei saggi dedicati 
a Pietro d’Abano, Nardi aveva ricordato che Alberto aveva esposto il pensiero di 
Aristotele e degli aristotelici greci e arabi «pur notando che esso cozzasse coi dom-
mi cristiani» e che a lui «si richiamavano espressamente o tacitamente Pietro d’A-
bano e Sigieri di Brabante quando dichiaravano di trattare “de naturalibus natu-
raliter”, senza farla da teologi»: cfr. B. Nardi, Intorno alle dottrine filosofiche di Pietro 
D’Abano, «Nuova rivista storica» 5 (1921), pp. 300-313: 313. Nel riprodurre questo 
testo in B. Nardi, Saggi sull’aristotelismo padovano dal secolo XIV al XVI, Sansoni, 
Firenze 1958, Nardi aggiunse una nota (n. 9, p. 73) per rinviare al suo contributo su 
La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, nel frattempo pubblicato, ove 
aveva citato i passi-chiave in cui Alberto distingueva il discorso teologico da quello 
di chi si esprime naturaliter loquendo.

21  Così nella voce Averroismo, in Enciclopedia Cattolica, Ente per l’enciclopedia 
cattolica e per il libro cattolico, Città del Vaticano 1949, vol. II (Arn-Bra), coll. 
524-530 (cito dalla col. 526, ma cfr. anche la col. 527, ove si sottolinea il carattere 
non “eretico” di questa posizione). Anni dopo, Nardi avrebbe segnalato che Pietro 
Pomponazzi sempre rifiutò di attribuire ad Aristotele dottrine cristiane e denun-
ciò quest’atteggiamento come una “astuzia fratesca” («fratrizare, idest miscere 



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    27

3. Acquisizioni recenti permettono di comprendere meglio la ge-
nesi e il significato di questo fondamentale saggio, originariamente 
pubblicato nel 1947 e poi riprodotto negli Studi di filosofia medievale 
del 196022. Sebbene Nardi si sia talvolta presentato come un danti-
sta «tratto per i capelli» – la formula è sua23 – a studiare la filosofia 
medievale, quest’immagine, smentita da altre sue dichiarazioni, 
ci appare assai riduttiva. Nell’argomentarlo, di recente ho richia-
mato l’attenzione su di una lettera del 1948 in cui, riavvicinandosi 
a Gemelli malgrado le «mascalzonate» che, non a torto, riteneva 
gli avesse fatto, Nardi orgogliosamente si distingueva dai candida-
ti che gli erano stati preferiti durante un concorso per una catte-
dra di Storia della filosofia svoltosi nel 1938, contro il quale aveva 
presentato, senza successo, un ricorso. Affermato seccamente che 
costoro (Galvano Della Volpe, Michele Federico Sciacca, Carmelo 
Ottaviano) non avevano «portato un qualsiasi contributo nuovo a una 
migliore conoscenza della storia della filosofia», Nardi continuava:

Io invece su tre punti precisi ho fatto nuova luce, dimostrando 1. 
che la storia dell’averroismo è tutta diversa da come è stata fatta 
sin qui; 2. che da Alberto Magno si dirama una corrente diversa dal 
tomismo e il più delle volte in aperto contrasto con questo; 3. che 
la filosofia di Dante ha ben altre fonti che non il tomismo24.

Più che la convinta rivendicazione della sua originalità mi inte-
ressa qui l’ordine in cui sono indicati quelli che Nardi considera i tre 

diversa brodia»); che nel difendere la netta distinzione fra filosofia e teologia Pom-
ponazzi si richiamò ripetutamente ad Alberto Magno; che si spinse ad affermare 
che Alberto «determinavit plura contra fidem» e che i «fratres diabulini sancti do-
minici» avrebbero dovuto metterlo al rogo mentre in realtà «non dicunt illum esse 
hereticum, imo faciunt sanctum»; infine che «il nostro mantovano ave[va] perfet-
tamente ragione». Cfr. B. Nardi, Studi su Pietro Pomponazzi, Le Monnier, Firenze 
1965 (“Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento”), p. 27, n. 2.

22  Nardi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 119-150.
23  Cfr. B. Nardi, Sguardo panoramico alla filosofia della natura nel Medioevo, in 

La filosofia della natura nel Medioevo. Atti del Terzo Congresso Internazionale di 
Filosofia Medievale, Passo della Mendola (Trento), 31 agosto - 5 settembre 1964, 
Vita e Pensiero, Milano 1966, pp. 3-23: 3.

24  L’inedita lettera è pubblicata in appendice a Bianchi, Bruno Nardi e la tradi-
zione aristotelica, pp. 160-163. I passi citati sono alle pp. 162-163.



28    Luca Bianchi

maggiori risultati delle sue ricerche, fra loro interrelati: la demolizio-
ne del mito del tomismo dantesco viene per ultima, mentre al primo 
posto c’è l’intuizione che il ruolo dell’averroismo era stato frainteso 
e al secondo la scoperta delle divergenze teoriche fra Alberto e Tom-
maso, quindi fra le “correnti” che da loro avevano tratto origine.

Nel febbraio 1945 Nardi aveva scritto a Prezzolini di aver inizia-
to a lavorare a una «storia dell’averroismo che vorrei condurre fino 
al Cinquecento» e aveva ottimisticamente pronosticato: «M’occor-
reranno tre anni»25. Evidentemente informò Étienne Gilson, che 
nell’ottobre di quell’anno gli scrisse «toute cette histoire est à re-
faire, ou plutôt à faire»26; e un così autorevole giudizio dovette in-
coraggiarlo a dedicarsi a questo progetto, sul quale nella lettera a 
Gemelli del 1948 ritornò in termini più realistici. Colpisce che, col 
suo consueto candore, Nardi abbia confessato proprio a colui che 
giudicava corresponsabile delle manovre efficacemente condotte 
per impedire la sua nomina alla Sapienza, nel 1941-42, che il suo 
desiderio di passare dall’insegnamento liceale a quello universitario 
nasceva proprio dalla speranza di essere finalmente in condizione 
di portare a termine queste ricerche:

Tu mi chiedi che cosa io desideri, in che tu possa aiutarmi. Alla mia 
età non mi resta che un desiderio: che mi sia dato modo di continuare a 
lavorare a quella storia dell’averroismo latino che ancora non esiste né in 
Italia né fuori e che dovrebbe prendere almeno un paio di grossi volumi. 
Finora ho lavorato nei ritagli di tempo che mi lasciava liberi il Li-
ceo e l’incarico universitario, non che le altre cure domestiche. Per 
molti la cattedra universitaria ha significato il “finis studiorum”. Io 
l’ho desiderata unicamente per dedicare il tempo che mi prende l’insegna-
mento liceale, alle ricerche tutt’altro che facili dalle quali sono preso. Ti 
pare un’aspirazione ingiusta27?

25  Cfr. ibidem, p. 163, n. 14.
26  Così nella lettera inviata a Nardi il 22 ottobre 1945, ora pubblicata in Étienne 

Gilson’s Letters to Bruno Nardi, P. Dronke (ed.), SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Fi-
renze 1998 (Carte e carteggi. Gli archivi della Fondazione Ezio Francschini, 1), p. 
8. Sugli scambi epistolari fra Nardi e Gilson si veda l’eccellente contributo di G.M. 
Cao, Appunti storiografici in margine al carteggio Gilson-Nardi, «Giornale critico della 
filosofia italiana» 80 (2001), pp. 137-170.

27  Cfr. Bianchi, Bruno Nardi e la tradizione aristotelica, p. 163.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    29

Quando scriveva queste parole Nardi non poteva immaginare 
che avrebbe dovuto attendere ancora a lungo: malamente bocciato 
nel 1949 e nel 1950 in concorsi di Storia della filosofia (generale), 
solo nel 1951 vinse il primo concorso di Storia della Filosofia Me-
dievale bandito in Italia e venne chiamato alla Sapienza di Roma 
quando aveva ormai 67 anni28. Purtroppo non riuscì a pubblicare 
una complessiva storia dell’averroismo latino, ma raccolse molti 
materiali preparatori. Quelli relativi ai secoli XV e XVI confluirono 
in larga misura nei Saggi sull’aristotelismo padovano dal secolo XIV al 
XVI e negli Studi su Pietro Pomponazzi, dati alle stampe rispettiva-
mente nel 1958 e nel 1965. Quelli sui secoli XIII e XIV vennero par-
zialmente pubblicati fra il 1947 e il 1949, sotto il titolo complessivo 
Note per una storia dell’averroismo latino, sulla Rivista di storia della 
filosofia fondata da Mario Dal Pra, della quale, dopo la morte di 
Buonaiuti, Nardi era divenuto condirettore insieme a Mario Unter-
steiner29. Un recente contributo di Riccardo Saccenti offre elementi 
importanti per contestualizzare queste Note, che rispondono a un 
disegno preciso e, al contempo, riutilizzano gli appunti dei corsi 
che Nardi aveva tenuto a Roma negli anni Quaranta in qualità di in-
caricato dell’insegnamento di storia della filosofia medievale30. Per 
quanto qui ci interessa, non bisogna farsi fuorviare dal fatto che la 
prima di queste Note – che significativamente si aprivano citando 

28  Cfr. in proposito L. Bianchi, Dal Pra, Nardi e l’insegnamento della filosofia 
medievale nelle università italiane, «Rivista di storia della filosofia» 79 (2024), pp. 35-
75: 39-47.

29  Cfr. B. Nardi, Note per una storia dell’averroismo latino. I. Controversie sige-
riane, «Rivista di storia della filosofia» 2 (1947), pp. 19-25; II. La posizione di Alberto 
Magno di fronte all’averroismo, pp. 197-220; III. Egidio Romano e l’averroismo, ibidem, 
3 (1948), pp. 8-29; IV. Sigieri di Brabante e maestro Gosvino de la Chapelle, ibidem, pp. 
120-122; V. L’averroismo bolognese nel secolo XIII e Taddeo Alderotti, ibidem, 4 (1949), 
pp. 11-22. Scrivendo a Lorenzo Minio Paluello nel febbraio 1948 Nardi dichiarava 
apertamente che queste note erano destinate a formare un libro di considerevoli 
dimensioni: «Si tratta di una quindicina o venti note che alla fine rifonderò poi 
in un volume». La lettera è edita e analizzata in R. Saccenti, Una mancata storia 
dell’averroismo latino. Un inedito frammento nardiano su Tommaso di Wylton, in Falzo-
ne, Lenzi (a cura di), Tra Rosmini e Gentile. Il Medioevo teoretico di Bruno Nardi, pp. 
99-136: 121, n. 44.

30  Cfr. Saccenti, Una mancata storia dell’averroismo latino. 



30    Luca Bianchi

quanto gli aveva scritto qualche anno prima Gilson31 – fosse dedica-
ta alla polemica sull’attribuzione a Sigieri di Brabante di testi con-
servati nel celebre manoscritto Clm 9559. Nel piano ideale della sua 
storia dell’averroismo, che Nardi tracciò in un appunto personale 
scoperto da Saccenti, il capitolo su «Alberto Magno e l’averroismo» 
doveva infatti essere il secondo, dopo un capitolo introduttivo su 
«I precedenti dell’averroismo» ma prima di un terzo capitolo, dedi-
cato a Sigieri32. Così se già nel libro del 1945 sulla sua fortuna nel 
Rinascimento italiano Nardi aveva sottolineato che Sigieri, secondo 
la testimonianza di Agostino Nifo, sarebbe stato «discepolo di Al-
berto»33, ora affermava esplicitamente che Alberto, e non Sigieri, 
aveva spianato la strada allo sviluppo nel mondo latino di un mo-
vimento averroistico, del quale andava quindi considerato – come 
Nardi avrebbe ripetutamente ed esplicitamente affermato – il vero 
e proprio «iniziatore». Nel saggio su L’aristotelismo della scolastica e i 
francescani, del 1951, leggiamo:

Coloro che ad ogni altra esposizione preferirono il commento 
d’Averroè, e si adoperarono a interpretare Aristotele fuori di ogni 
tendenza concordistica, si dissero averroisti. Come ho dimostrato 
nello studio su La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, 
fu il domenicano di Colonia a dare inizio a questo movimento nei suoi 

31  «“Toute cette histoire est a refaire; ou plutot a faire […]”; mi scriveva tem-
po fa un amico che è uno dei maggiori e migliori maestri nelle ricerche sulla fi-
losofia del medio evo, a proposito di recenti controversie sull’averroismo. È un 
pezzo che ne sono convinto; e perciò ritengo che questa storia vada fatta una 
buona volta. Ma il farla non è così facile, come parrebbe a prima vista, perché più 
complessa di quanto comunemente si creda, e perché ancora troppo scarse sono 
le monografie particolari per poter tentare una visione panoramica, sufficiente-
mente esatta, delle vicende dell’Averroismo Latino dal suo nascere, poco dopo la 
metà del XIII secolo, a tutto il secolo XVI […]. Nell’attesa fiduciosa che questa non 
piccola lacuna della nostra cultura filosofica sia degnamente colmata, iniziamo 
con questa rubrica una serie di note intorno alla storia dell’Averroismo latino, le 
quali non hanno altra pretesa che quella di recare qualche piccolo contributo alla 
preparazione di un’opera di cui si sente la mancanza». Così in Nardi, Note per una 
storia dell’averroismo latino, p. 19.

32  Saccenti, Una mancata storia dell’averroismo latino, pp. 116-117.
33  Cfr. B. Nardi, Sigieri di Brabante nel pensiero del Rinascimento italiano, Edi-

zioni Italiane, Roma 1945, pp. 20, 24, 146.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    31

commenti alle opere aristoteliche e in quegli opuscoli che sono 
digressioni a parte su speciali argomenti. S. Alberto Magno dichia-
ra apertamente, in questi scritti, di voler esporre il pensiero dei 
peripatetici (cioè d’Avicenna, d’Averroè, d’Alfarabi e d’Algazele), 
sebbene egli sappia che “theologica non conveniunt cum physi-
cis in principiis”, e di aborrire dall’interpretazione dei latini. Egli 
certo non può dirsi averroista, nei suoi commenti ad Aristotele, nel sen-
so che accetti in tutto e per tutto l’interpretazione averroistica; anzi nel 
suo eclettismo fa larga parte agli altri peripatetici, e non di rado si 
allontana da Averroè; ma egli è veramente iniziatore del movimento 
averroistico, in quanto nell’esporre il pensiero dei filosofi non si pre-
occupa se la filosofia s’accorda o no con la fede34.

Cinque anni dopo, nel saggio sulle Rime e il Convivio, poi incluso 
nel 1960 in Dal “Convivio” alla “Commedia”, Nardi ribadiva:

Il vero è che, assai più che a Tommaso, Dante è debitore ad Alberto 
Magno. […] In particolare Dante condivide l’atteggiamento che Alberto 
assume di fronte all’averroismo, ben diverso da quello di Tommaso, 
tanto che il primo può veramente considerarsi iniziatore del movimen-
to averroista, sebbene dell’averroismo non accolga tutte le tesi; e non fa 
meraviglia di apprendere che Sigieri fu suo discepolo. Semiaver-
roistica e assai vicina a quella di Sigieri è la dottrina che Dante 
tolse da “Alberto de la Magna” intorno all’origine dell’anima, sì nel 
Convivio che nel Purgatorio; schiettamente averroistico è poi il pro-

34  B. Nardi, L’aristotelismo della scolastica e i francescani [1951], ora in Id., Studi 
di filosofia medievale, pp. 193-207: 197-198, corsivi miei. Del resto nel corso tenuto 
alla “Sapienza” di Roma nel 1948-1949 Nardi aveva insegnato ai suoi studenti che 
il «metodo averroista» di insegnare Aristotele senza cristianizzarlo forzatamente 
non fu diffuso nel mondo latino da Sigieri di Brabante «come comunemente si cre-
de», bensì da Alberto Magno e, polemizzando con Van Steenberghen, aveva con-
cluso: «Tutto questo ci autorizza a dire che l’averroismo scolastico trae forza da 
Alberto Magno; e se pensiamo che il suo commento al De anima e l’altro opuscolo 
De intellectu et intellegibili, dove vengono prese le difese della dottrina averroistica 
circa la conoscenza delle sostanze separate e della beatitudine naturale dell’uomo, 
uscirono dalla penna del teologo di Colonia prima della formazione del movimen-
to averroistico capeggiato da Sigieri, non si può fare a meno di credere che essi vi 
abbiano contribuito. […] Questo certo non significa che il pensatore di Colonia fu 
averroista; piuttosto è stato tale in molti suoi commenti aristotelici». Cfr. B. Nardi, 
Naturalismo e Alessandrismo nel Rinascimento, M. Sgarbi (a cura di), Torre d’Ercole, 
Travagliato - Brescia 2012, pp. 27-29.



32    Luca Bianchi

blema sull’origine della materia prima, trattato anche da Sigieri 
nelle Quaestiones sulla Metafisica35. 

Ancora nell’intervento su Filosofia e teologia ai tempi di Dante in 
rapporto al pensiero del poeta, tenuto nel 1965 al Congresso Interna-
zionale di Studi Danteschi nell’ambito delle celebrazioni del settimo 
centenario della nascita dell’Alighieri, Nardi ripresentava quest’i-
dea, seppur un po’ sfumata. Ricordato che «parlando di Alberto 
Magno, che tanta influenza ebbe su Dante, bisogna tenere ben di-
stinti i suoi scritti teologici come la Summa de creaturis e i commenti 
alle Sentenze, appartenenti al primo periodo del suo insegnamento, 
e i suoi commenti e parafrasi al corpo aristotelico […], che appar-
tengono sicuramente al periodo della sua maturità», Nardi sottoli-
neava che in questi testi Alberto distingueva nettamente le verità 
filosofiche da quelle rivelate e, così facendo, «apriva la strada agli 
averroisti, che, come vedremo, la percorsero fino in fondo con bal-
danza». Dopo aver insistito sul diverso approccio di Tommaso d’A-
quino, Nardi concludeva che «quello che è stato detto “averroismo 
latino”» fu «una nuova corrente che può dirsi tipicamente antito-
mistica e anticoncordistica». La novità di questa corrente risultava 
però relativa, perché Nardi si affrettava a precisare: «Per le sue ori-
gini, l’averroismo latino si ricollega sicuramente ai commenti di 
Alberto dei quali ho già detto»36. 

Nardi dunque stabiliva un’esplicita triangolazione Alberto-aver-
roismo-Dante, che non riguardava solo specifiche posizioni dottri-
nali, ma il complessivo orientamento nei confronti della tradizione 
filosofica greco-araba. A suo avviso l’intento di Alberto era «esclu-
sivamente quello d’intendere Aristotele e i suoi migliori interpreti» 
e non certo di fondare un «aristotelismo cristiano»37: anzi, mentre 
Tommaso si era richiamato ad Aristotele per «cercarvi quel prin-

35  B. Nardi, Le Rime filosofiche e il “Convivio” nello sviluppo dell’arte e del pensiero 
di Dante [1956], ora in Id., Dal “Convivio” alla “Commedia”, p. 29, corsivi miei.

36  B. Nardi, Filosofia e teologia ai tempi di Dante in rapporto al pensiero del poeta 
[1965], ora in Id., Saggi e note di critica dantesca, Ricciardi, Milano - Napoli 1966, pp. 
3-109: 24-28.

37  Nardi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 122-123.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    33

cipio che gli consenta di ridurlo “in captivitatem fidei”», Alberto 
«sembra compiacersi in accentuare il dissidio tra la filosofia e la ri-
velazione cristiana»38. Esplicito era qui il dissenso con Van Steen-
berghen, cui Nardi rinfacciava di aver sostenuto che se l’opera di 
Alberto fosse giunta un decennio prima avrebbe potuto svolgere 
«un’azione preventiva» nei confronti dell’«aristotelismo eterodos-
so», sebbene riconoscesse che «l’influsso d’Alberto non fu estraneo 
al formarsi di esso»39. 

Non è il caso di ricostruire qui la polemica sviluppatasi fra i due 
studiosi, che si protrasse a lungo ed è ben nota. Mi limito a os-
servare che se è difficile non dar ragione a Nardi quando rifiutava 
l’artificiosa congettura che le parafrasi albertine, qualora realizzate 
prima, avrebbero potuto impedire il diffondersi dell’averroismo, è 
altrettanto difficile non concordare con Van Steenberghen quando 
sosteneva che si fatica a immaginare che esse avessero finalità pu-
ramente esegetiche e non impegnassero in alcun modo il pensiero 
personale di Alberto. Non entro nel merito della questione di che 
cosa Alberto intendesse per “filosofia”, sulla quale anche di recente 
sono stati pubblicati contributi importanti40. Mi interessa piuttosto 
ricordare che Nardi aveva un’idea molto precisa, e molto discuti-
bile, di che cosa fosse la filosofia per gli uomini del Duecento e 
Trecento: interpretare Aristotele. Quest’idea cominciò a formarsi 
nella sua mente negli anni Venti del secolo scorso e venne com-
piutamente elaborata negli anni Quaranta in termini che – come 
ho rilevato altrove – sono schiettamente neoidealistici. Nardi in-
fatti distingueva la filosofia com’è «per noi moderni», cioè «sapere 

38  Ibidem, p. 150.
39  Ibidem, pp. 128-129. Cfr. anche supra, n. 34.
40  Si vedano almeno L. Sturlese, Il razionalismo filosofico e scientifico di Alberto 

il Grande, ora in Id., Storia della filosofia tedesca nel Medioevo. Il secolo XIII, Olschki, 
Firenze 1996, pp. 69-125; A. de Libera, Raison et foi. Archéologie d’une crise d’Albert 
le Grand à Jean Paul II, Seuil, Paris 2003, pp. 262-274; A. Beccarisi, Filosofia nel me-
dioevo: il caso di Alberto Magno, «Giornale critico della filosofia italiana» 102 (2023), 
pp. 438-460; A. Rodolfi, Maître Albert polémiste. Acceptions de la radicalité dans la 
pensée d’Albert le Grand, in M. Brinzei et alii (eds.), Radical Thinking in Middle Ages: 
Acts of  the XV International Congress of  the SIEPM, Paris, 22-26 August 2022, Brepols, 
Turnhout 2025, vol. 1, pp. 597-608.



34    Luca Bianchi

assoluto», riflessione critica sulla «totalità dell’esperienza» – quin-
di anche e soprattutto sull’esperienza religiosa – e la «filosofia dei 
medievali», che mirava semplicemente a offrire un’immagine del 
mondo di ispirazione aristotelica. Nardi, inoltre, caricava questa 
distinzione di forti elementi valutativi. Proprio perché la «filosofia 
dei medievali» era fatta coincidere con un aristotelismo più o meno 
“eclettico”, essa ne ereditava i limiti di «sistema chiuso», incapace di 
dar conto della dinamicità di una realtà non deducibile da concetti 
astratti. Di qui la convinzione, notoriamente caratteristica del suo 
pensiero, che la «vera», anzi «la vera e la sola filosofia del medio 
evo» fu in realtà la concezione cristiana della vita e del mondo, e in 
particolare la teologia41. 

Nel sopracitato saggio del 1947 questa convinzione ritornava 
puntualmente42, ma a mio avviso Nardi sottovalutò il fatto che pro-
prio il caso di Alberto Magno la sottoponeva a una sorta di stress 
test non facilmente superabile. La difficoltà non era rappresentata 
tanto da un Alberto dipinto come ispiratore o addirittura fondato-
re dell’averroismo latino benché autore di testi antiaverroisti come 
il De unitate intellectus e il De quindecim problematibus – Nardi era 
perfettamente consapevole di questa difficoltà e la affrontò, anche 

41  Su questa tesi e la sua ispirazione neoidealistica rimando all’analisi da 
me compiuta in L. Bianchi, Il pensiero filosofico di Dante nella storiografia italiana 
(1921–2021): intorno a Bruno Nardi, in Z.G. Barański, Th.J. Cachey, A. Pegoretti 
(eds.), “Now feed yourself ”: Dante and Anglo-American and Italian Scholarship, Legen-
da, Oxford 2024, pp. 254-277: 263-266. Per i giudizi riduttivi di Nardi sulla filosofia 
di Aristotele, il suo “matematismo” e il suo ruolo negativo nello sviluppo del pen-
siero scientifico è emblematico quel che si legge in B. Nardi, L’aristotelismo della 
scolastica e i francescani, pp. 201-204 (con il passo citato infra, n. 47). Ho richiamato 
l’attenzione su quest’aspetto del pensiero nardiano in Bianchi, Bruno Nardi e la 
tradizione aristotelica, pp. 149-154.

42  Nardi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, pp. 124-125, cor-
sivi miei: «non mi stancherò mai di ripetere che la filosofia del medio evo non bi-
sogna cercarla nei commenti ad Aristotele, ma nelle somme e nei commenti al “Libro 
delle sentenze”, ove il pensatore medievale esprime quello che veramente è il suo pensiero 
intorno ai problemi sorti dalla sua fede e dalla sua esperienza religiosa: la teologia, 
insomma, è la vera filosofia del medio evo, sia cristiano che musulmano e giudaico. Quella 
che Alberto Magno e in generale tutti i maestri della Scolastica chiamano “filoso-
fia”, è filosofia solo per quel tanto che risponde a un loro bisogno, ossia in quanto 
colma una grave lacuna nella loro visione della vita e del mondo». 



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    35

se con risultati solo in parte convincenti43. I problemi maggiori mi 
sembrano altri. Innanzitutto la categoria “averroismo” veniva dila-
tata in modo eccessivo, abbracciando qualsiasi forma di aristoteli-
smo radicale e non “concordistico” – secondo una prospettiva che 
finiva peraltro per trovarsi in paradossale sintonia con l’immagine 
che dei conflitti dottrinali del Duecento aveva dato la storiografia 
cattolica, da Mandonnet e Duhem in poi. Inoltre, una volta assunto 
che la «vera» filosofia medievale si trova «nelle somme e nei com-
menti al Libro delle sentenze», si era costretti ad applicare questo cri-
terio anche ad Alberto, e infatti Nardi, coerentemente, non esitava 
a dichiarare: «chi vuol conoscere il suo pensiero come credente, 
metta da parte le parafrasi aristoteliche, e consulti i suoi scritti teo-
logici»44. Resta però che da un lato Nardi dedicò modesta attenzio-
ne a questi scritti, i soli nei quali dovrebbe trovarsi la «vera» filosofia 
di Alberto (secondo la sopramenzionata definizione di che cosa è 
la filosofia «per noi»); d’altro lato rivendicò l’originalità di Alberto 
prendendo in considerazione soprattutto le dottrine presenti nelle 
parafrasi, distinguendo quel che egli disse in questi lavori, che a suo 
dire sarebbero di mera esegesi, da quel che Tommaso sostenne non 
in testi analoghi, cioè nei suoi commenti aristotelici, bensì in testi 
di diversissima natura, come le Summae. 

4. In conclusione è indiscutibile che, fra i suoi tanti meriti, Nardi 
abbia avuto anche e soprattutto quello di riconoscere in Alberto 
una figura di prima grandezza, dotata di una sua individualità e ca-
pace di esercitare un’influenza notevole su di una pluralità di pen-
satori, inclusi gli averroisti e Dante. Ne fece però una figura tanto 

43  Ibidem, pp. 131-135.
44  B. Nardi, La filosofia di Dante, in Grande antologia filosofica, diretta da U.A. 

Padovani, vol. 4, Marzorati, Milano 1954, pp. 1149-1253: 1157. Poco oltre in questa 
stessa pagina Nardi segnalava che «per quanto concerne la filosofia naturale e la 
metafisica, si ha ragione di affermare che la cultura filosofica di Dante sia attinta 
in massima parte ai commenti aristotelici di Alberto Magno, e che dai commenti 
d’Alberto derivino quasi tutte le citazioni ch’egli fa di filosofi arabi», poi precisava 
che nelle sue parafrasi Alberto «dichiara ripetutamente che egli, come credente e 
come teologo, non condivide affatto il pensiero di costoro».



36    Luca Bianchi

eroica quanto ancipite, per non dire scissa: un teologo che avrebbe 
in qualche modo fondato una “corrente” filosofica come l’averroi-
smo, che per Nardi era “filosofia” solo nel senso “medievale” del 
termine, riproposizione di una concezione del mondo superata e 
sterile, incapace di soddisfare i criteri di filosoficità dettati dal neoi-
dealismo, che non prevedevano approcci limitati e non totalizzanti 
all’esperienza e non tolleravano dicotomie fra credere e sapere; un 
pensatore che avrebbe avuto un seguito proprio in quanto mediato-
re e interprete di quella concezione del mondo, cioè per aver diffu-
so idee che per Nardi in fondo non erano le sue ma una presentazione 
“eclettica” di idee altrui45; un maestro domenicano la cui funzione 
storica sarebbe stata soprattutto quella di rivendicare l’autonomia 
della filosofia rispetto alla teologia, in alternativa al “concordismo” 
del suo maggior discepolo e confratello, col risultato di portare allo 
scoperto il «conflitto […] inevitabile»46 fra tradizione aristotelica e 
religione cristiana proprio come facevano i maestri francescani criti-
ci di Tommaso e degli averroisti47. L’Alberto di Nardi era infine un 

45  Va precisato che, insistendo sull’“eclettismo” di Alberto, Nardi in genere 
si riferiva all’influenza esercitata su di lui da tradizioni filosofiche diverse. Talvolta 
però egli si spingeva a indicare come tratto distintivo del maestro domenicano la 
tendenza a giustapporre forzatamente materiali teorici non criticamente vagliati 
e fra loro incompatibili. Impressionante in questo senso un passo della dispensa 
del già menzionato corso tenuto nel 1948-1949 alla “Sapienza” (cfr. supra, n. 34) 
ove, dopo aver riconosciuto l’eccezionale erudizione di Alberto, Nardi continuava: 
«egli ha esteso la curiosità di sapere a tutto quello che allora si poteva conoscere; 
i suoi commentari ad Aristotele e ancor più i trattati che ha scritto come digres-
sioni a parte, sono delle vere e proprie scorribande nella scienza greca ed araba e ci 
trasmettono un’infinità di materie accolte spesso senza il minimo spirito critico. In 
questo aspetto raccogliticcio è proprio la caratteristica della dottrina di Alberto Magno, 
ed è difficile incontrare nel Medioevo un uomo che abbia letto più di lui e che 
più di lui abbia accolto come vere le dottrine più assurde e contraddittorie». Cfr. Nardi, 
Naturalismo e Alessandrismo nel Rinascimento, p. 35.

46  Nardi, La posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, p. 125.
47  I quali, secondo Nardi, avevano avuto il merito di «mettere in evidenza 

l’opposizione irriducibile fra la concezione aristotelica dell’universo e il pensiero 
cristiano», erano riusciti a «liberare l’esperienza e la speculazione cristiana dalle 
pastoie d’un sistema chiuso, che mortificava la libertà dello spirito entro schemi 
pseudo-matematici e limitava l’onnipotenza divina». Cfr. Nardi, L’aristotelismo del-
la scolastica e i francescani, p. 201.



Bruno Nardi tra Dante e Alberto Magno    37

autore dal quale, come si legge nel saggio del 1922 che ho ricordato 
all’inizio, Dante avrebbe tratto gran parte della sua «cultura filoso-
fica – non dico la sua filosofia, dovuta sempre a un laborioso sforzo 
di meditazione personale»48. Dove si apprezzerà che già a questa 
data la «filosofia» di Dante era per Nardi il frutto di una «meditazio-
ne personale», e in questo senso meglio rispondeva ai requisiti che, 
decenni dopo, avrebbe fissato per ciò che può definirsi «filosofia» 
anche «per noi moderni»: un sapere che non si limita a presentare 
l’intentio philosophorum e a fornire un sistema teorico capace di spie-
gare i fenomeni naturali, ma che «organizza la propria esperienza, 
tutta la propria esperienza, in una visione unitaria della vita e del 
mondo»49. Che poi secondo Nardi, pur avvalendosi largamente di 
strumenti concettuali tratti dall’enciclopedia filosofica dell’Alber-
to “peripatetico”, Dante avesse raggiunto questa «visione unitaria» 
solo a un livello più alto – in un’originalissima sintesi di poesia, teo-
logia, misticismo e profetismo – è un paradosso, non saprei dire se 
di Nardi, di Dante o di entrambi.

48  Nardi, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di Dante, p. 63.
49  Cfr. B. Nardi, La fine dell’averroismo [1948], ora in Id., Saggi sull’aristotelismo 

padovano, pp. 443–455: 445.





39

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226015
pp. 39-71 (dicembre 2025)

La rappresentazione dell’Islam  
nelle opere di Alberto Magno:

una fonte di ispirazione per la Divina Commedia?*

Amos Bertolacci**

Un quadro esauriente della rappresentazione dell’Islam nelle opere 
di Alberto Magno, comparabile a quello disponibile per Tomma-
so d’Aquino già da alcuni decenni, ancora manca1. L’assenza ne-
gli scritti di Alberto di un locus classicus di presentazione generale 
dell’Islam equivalente al capitolo sesto del primo libro della Summa 
Contra Gentiles di Tommaso2, e la conseguente necessità di ricercare 

*  Il presente saggio fa parte della ricerca: Itineraries of  Philosophy and Science 
from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies (2023-2025), 
finanziata dal Ministero dell’Università e della Ricerca (PRIN 2022, 20225LFCMZ) 
nell’ambito del PNRR M4C2 finanziato dall’Unione europea – Next Generation EU.

**  Scuola IMT Alti Studi Lucca.
1  Da questo punto di vista, il giudizio espresso nel 2014 dagli editori del volu-

me Nicholas of  Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the Late Middle Ages, I.C. Levy, 
R. George-Tvrtković, D.F. Duclow (eds.), Brill, Leiden - Boston 2014 («Indeed, 
if  we page through the recently published volumes of  the massive Christian-Mus-
lim Relations: A Bibliographical History, we can’t help but notice that most of  the 
great scholastic thinkers – Abelard, Hugh of  St. Victor, Peter Lombard, Albert the 
Great, Bonaventure, Duns Scotus, Ockham – are entirely absent», p. XIV) fotogra-
fa una carenza, per quanto riguarda Alberto, non ancora sanata.

2  La bibliografia recente su Tommaso d’Aquino e l’Islam è contrassegnata da due 
studi fondamentali di Louis Gardet e Simone Van Riet del 1976 (L. Gardet, La con-
naissance que Thomas d’Aquin put avoir du monde islamique, in G. Verbeke, D. Verhelst 
(eds.), Aquinas and the Problems of  His Time, Leuven University Press - Martinus Nijhoff, 
Leuven - The Hague 1976, pp. 139-149; S. Van Riet, La Somme contre Gentiles et la 
polémique islamo-chrétienne, in G. Verbeke, D. Verhelst (eds.), Aquinas and the Problems 
of  His Time, pp. 150-160), seguiti nell’ultimo cinquantennio da molti altri saggi, tra cui 
spiccano quelli di J.P. Torrell, Saint Thomas et les non-chrétiens, «Revue Thomiste» 106 
(2006), pp. 17-49, e D.B. Burrell, Thomas Aquinas and Islam, «Modern Theology» 20/1 
(2004), pp. 71-89 (anche in J. Fodor, F.C. Bauerschmidt (eds.), Aquinas in Dialogue: 
Thomas for the Twenty-First Century, Blackwell, Oxford 2004, pp. 67-85). Per un’analisi 



40    Amos Bertolacci

indicazioni al proposito nel mare magnum della produzione alberti-
na, non agevolano certamente il compito. Questa carenza di infor-
mazioni complessive si ripercuote sulla percezione che gli studiosi 
hanno della possibile influenza dei due domenicani sul risvolto an-
ti-islamico del pensiero di Dante: nell’attuale stato dell’arte, quasi 
esclusivamente Tommaso figura tra le fonti teologiche e filosofiche 
del pensiero di Dante al proposito, con il rischio di alcuni eccessi3. 

Per converso, il tema del rapporto tra Dante e l’Islam da più di 
un secolo è stato assorbito dal dibattito sulle presunte fonti escato-
logiche arabo-islamiche della Divina Commedia, lasciando in ombra 
i luoghi specifici del poema in cui Dante stesso ci dice espressa-
mente in quale considerazione teneva l’Islam: si tratta non solo del 
locus classicus di Inf. XXVIII, ove il profeta Muḥammad ed il suo 
quarto successore ʿAlī sono puniti tra i «seminator di scandalo e di 
scisma» della nona malabolgia4, ma anche di luoghi meno estesi e 

del passo suddetto della Summa Contra Gentiles di Tommaso ed un inquadramento del 
suo coevo De rationibus fidei ad Cantorem Antiochenum, si veda Torrell, Saint Thomas et 
les non-chrétiens, pp. 38-39, 40-42, e Burrell, Thomas Aquinas and Islam, p. 86.

3  R. Al-Sabah, Inferno XXVIII: The Figure of  Muhammad, «Yale Italian Studies» 1 
(1977), pp. 147-161, ad esempio, sostiene che la citazione di Proverbi 6,12-19 nella Sum-
ma Theologiae II-II, q. 12 (De apostasia), art. 1, arg. 2, sia la fonte diretta del locus classicus 
dell’opposizione di Dante all’Islam, cioè Inf. XXVIII – canto in cui Muḥammad e ʿAlī 
sono inclusi emblematicamente tra i «seminator di scandalo e di scisma» (XXVIII, 
35) – in forza della caratterizzazione dell’apostata in questo passo del Libro dei Proverbi 
come «colui che semina alterco» (qui iurgia seminat) e del concomitante riferimento 
alla pratica islamica del pellegrinaggio alla Mecca, chiamato da Tommaso «adorazi-
one del sepolcro di Maometto», come atto di apostasia. In realtà il legame tra il luogo 
tomista e la figurazione dantesca è supportato da evidenze testuali assai più tenui di 
quelle che Al-Sabah vorrebbe («there is overwhelming evidence to support the theory 
that Aquinas’s gloss on the text of  the Proverbs [in the Summa theologiae] provided 
Dante the most solid theological basis for his representation of  Muhammad», p. 156). 

4  La letteratura su questo passo è immensa: un’utile sintesi è reperibile in 
P. De Ventura, Dante and Islam, in Christian-Muslim Relations. A Bibliographical 
History, Vol. IV, Brill, Leiden 2012, pp. 779-787; A. Celli, ‘Cor per medium fidit’: 
il canto XXVIII dell’Inferno alla luce di alcune fonti arabo-spagnole, «Lettere italiane» 
65/2 (2013), pp. 171-92; P.M. Tommasino, Visio e divisio in Inferno XXVIII: qualche 
riflessione sulle fonti islamiche della Commedia, in B. Huss, M. Tavoni (a cura di), 
Dante e la dimensione visionaria tra medioevo e prima età moderna, Longo, Ravenna 
2019, pp. 61-80. Per la lettura di Inf. XXVIII in Orientalismo di Eward Said, si veda 
A. Bertolacci, Dante orientalista? Considerazioni su Edward Said lettore della Divina 



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    41

famosi del poema, in cui è questione, sempre in vena polemica ma 
più minutamente, dell’architettura sacra dell’Islam, del suo assetto 
giuridico, della sua condotta morale e così via.

Nel presente contributo provo dunque ad allargare la prospetti-
va in una duplice direzione. Nella prima parte riassumo per sommi 
capi i principali riferimenti all’Islam che si trovano nelle opere di Al-
berto Magno, passando in rassegna testi finora solo frammentaria-
mente indagati o del tutto inesplorati nella letteratura secondaria, 
di cui nella seconda parte provo ad identificare le fonti principali5. 
Nella terza parte getto uno sguardo sull’Islam per così dire “diffu-
so” nella Divina Commedia, estendendo l’attenzione dal luogo ico-
nico di condanna della religione musulmana di Inf. XXVIII ad altri 
passi delle tre cantiche, certamente meno ragguardevoli ed artico-
lati dell’incontro di Dante e Virgilio con Muḥammad e ʿAlī nella 
nona malabolgia, ma ugualmente indicativi della considerazione in 
cui Dante teneva la religione islamica. A seguito di ciò, nella quarta 
parte, provo a tracciare un paragone tra questi due sommari e ad 
esplorare una possibile dipendenza di Dante da Alberto.

1. «Maometto» e «Saraceni» in Alberto Magno

La ricerca dei termini «Machumetus» (e di forme equivalenti del 
nome, come «Machometus», «Mahumetus”, «Mahometus») e «Sa-
raceni» (o «Sarraceni») nelle opere di Alberto tramite gli strumen-
ti informatici attualmente a disposizione offre una considerevole 

Commedia, in A. Beccarisi et alii (a cura di), La mente di Dante. Visioni, percezioni, 
rappresentazioni, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 2024, pp. 23-41.

5  Un passo rilevante del Commento alla Politica di Alberto (vedi sotto, Testo 
3) è stato segnalato da Gianfranco Fioravanti in una vera e propria piccola mono-
grafia in forma di articolo su questo commento albertino pubblicata nel 1979, in 
una nota della quale viene richiamato un luogo parallelo del Commento para-
frastico di Alberto all’Etica Nicomachea (vedi sotto, n. 28): G. Fioravanti, Politiae 
Orientalium et Aegyptiorum. Alberto Magno e la Politica aristotelica, «Annali della 
Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere, Storia e Filosofia» 9 (1979), 
pp. 195-246 (anche in Id., Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filoso-
fico medievale, Aracne, Roma 2021, VII), p. 245, n. 17.



42    Amos Bertolacci

base testuale, comprendente più di una ventina di passi rilevanti6. 
Una prima esplorazione e classificazione di questi testi permette di 
tracciare il quadro seguente.

I riferimenti in oggetto percorrono tutta la produzione di Alber-
to, trovandosi in opere filosofiche, teologiche, e scritturali composte 
nell’intero arco della sua carriera. Questo complesso di rimandi pre-
senta tre principali nuclei tematici, definibili rispettivamente “stori-
co” (a proposito della persona di Maometto e delle caratteristiche 
della religione da lui istituita), “teoretico” (riguardante alcuni parti-
colari aspetti della Weltanschauung islamica) ed “etico” (riguardante 
l’agire morale di Maometto ed i costumi della religione saracena). 

Il primo nucelo è contrassegnato dalla caratterizzazione di 
Maometto come falso profeta (pseudoprophaeta) e dell’Islam come 
eresia (haeresis). Questi due motivi si intrecciano in un passo del 
commento di Alberto al Vangelo di Marco, in cui Alberto ricorda 

6  Ho tenuto conto delle occorrenze di «Machu/ometus», «Mahu/ometus» 
e «Sar/raceni» indicate dai motori di ricerca dell’Alberti Magni e-corpus (<http:// 
albertusmagnus.uwaterloo.ca/index.html>) e dell’Editio Digitalis dell’Alberti Magni 
Opera Omnia (<https://www.albertus-magnus-online.de>). Il «Mahometh medi-
cus» citato in Albertus Magnus, De vegetabilibus libri VII, E. Meyer, C. Jessen (eds.), 
Berolini 1867, rist. Minerva, Frankfurt am Main 1982, VI.2.18, p. 572,7-8, §455, a 
proposito di una pratica oftalmologica, corrisponde ad una citazione di «Musaia» 
nella traduzione latina del Canone di Medicina di Avicenna (si veda ibidem, n. 7); un 
«Mesue» menzionato nel Canone viene identificato con il medico e famoso oftalmo-
logo Yūḥannà Ibn Māsawayh (m. 857) da Andrea Alpago (G. Vercellin, Il Canone 
di Avicenna fra Europa e Oriente nel primo Cinquecento. L’Interpretatio Arabicorum nomi-
num di Andrea Alpago, UTET, Torino 1991, p. 124, s.v.). L’indagine delle occorrenze 
del termine «Mauri» ha prodotto risultati meno rilevanti: a parte l’utilizzo del sin-
golare «Maurus» come epiteto di singoli autori (ad es. Ibn Bāǧǧa, «Abubacher» o  
«Avempace» in Alberto), si riscontrano nelle opere di Alberto solo sporadici richia-
mi dell’aneddoto riguardante il buon odorato dei «Mauri», dovuto alla loro astinen-
za dal vino (Albertus Magnus, De homine, H. Anzulewicz, J.R. Söder [eds.], Aschen-
dorff, Münster i.W. 2008 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVII], 
p. 227,36-38; Id., Super Dionysium De caelesti hierarchia, P. Simon, W. Kübel [eds.], 
Aschendorff, Münster i.W. 1993 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, 
XXXVI/1], p.  245,71-72). In controtendenza la menzione fortemente critica dei 
«Mauri» nel De muliere forti (cfr. Albertus Magnus, De muliere forti, A. Borgnet (ed.), 
Vivès, Paris 1893 [Alberti Magni Opera omnia, XVIII], p. 124a: “… scilicet diabolum, 
qui rex est Maurorum sive Aethiopum tetrorum, scilicet peccatorum et infernorum 
daemonum”), opera la cui autenticità è tuttavia dibattuta.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    43

la perfidia di tre falsi profeti, Ario (m. 336), Donato (III-IV sec.) e 
Maometto (m. 632), che guidano una «cerchia ereticale» (haeresis 
conventiculum) e sono pronti a contraffare le Scritture per indurre 
le persone ad abbracciare la loro religione7. Lo status di Maometto 
come pseudo-profeta trova una conferma astrologica in altre opere 
di Alberto: il segno zodiacale sotto cui Maometto è nato (lo Scor-
pione) viene associato con la menzogna nel Commento alla Politica 
(ove l’autorità astrologica citata è quella di Albumasar, cioè Abū 
Maʿšar, e Maometto viene descritto come oggetto di culto da parte 
di popoli «eretici», heretici) e nel Commento al De Mineralibus8. La 
radice dottrinale dell’eresia di Maometto è collocata da Alberto, nel 
De incarnatione, in un’errata concezione sostenuta dal profeta dell’I-
slam, secondo la quale Cristo discenderebbe da Abramo tramite i 
patriarchi successivi, al pari di tutti gli altri discendenti di Abramo9, 

7  Albertus Magnus, Super Marcum, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1894 (Alber-
ti Magni Opera omnia, XXI), cap. 13, vv. 21-22, pp. 677b-678a (vedi sotto, Testo 5).

8  Albertus Magnus, Politica, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1891 (Alberti Ma-
gni Opera omnia, VIII), VI.6, pp. 607a-608a: «In prima parte septem ponit per 
ordinem publica officia, sine quibus non potest esse civitas nec communicatio 
bona civitatis. … Septimus qui necessariissimus est, licet difficilis sit, qui est circa 
actiones condemnatorum et scriptiones, et circa custodias corporum, et huju-
smodi ad condemnatos pertinentium, sicut quod quidam sint condemnantes, et 
quidam exsequentes. Et hunc dicit esse dividendum in plures. Et addit quod ad 
talem etiam pertinet custodia meretricum et epheborum, et hujusmodi quae 
pertinebant ad gentium immunditias: qui modus usque hodie servatur in civita-
tibus Orientalium, qui semper immundi fuerunt et Sodomitae pessimi et haere-
tici contra naturam. Propter quod dicit Albumasar de Mahumeto cujus cultores 
sunt illae nationes: ‘Signum, inquit, prophetiae Mahumeti, scilicet Scorpio est, 
quod signum est mendacii secundum astronomos: quia Mahumetus nusquam 
nisi mendacium et turpitudinem docuit’»; questo passo del Commento di Al-
berto alla Politica è dicussso da Fioravanti, Politiae Orientalium, p. 244; la sua 
conclusione è analizzata sotto, Testo 3. Albertus Magnus, Mineralia, A. Borgnet 
(ed.), Vivès, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, V), II.3-5, pp. 53b-54a (passo 
citato sotto, n. 40).

9  Albertus Magnus, De incarnatione, I. Backes (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 
1958 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVI), tr. V, q. 1, p. 211,58-
60; 66-70; p. 212,58-62; 72-73: «(7) Iuxta hoc quaeritur, utrum Christus fuit in lumbis 
Abrahae sicut alii homines discendentes ab ipso. (8) Videtur enim quod sic. […] (9) 
Item, haeresis Machometi fuit, quod Christus descenderit tamquam lux quaedam 
per omnes patres; ergo cum hoc sit haeresis et per aliquem modum descenderit, 



44    Amos Bertolacci

con conseguente sconfessione della natura divina del Figlio di Dio. 
Per converso, nel Commento al IV libro delle Sentenze Alberto pone 
coloro che giurano nel nome di Maometto nel novero dei pagani, 
al pari degli idolatri10. La seconda parte della Summa theologiae at-
tribuita ad Alberto (la cui autenticità è dibattuta) pone la religione 
saracena in continuità genetica rispetto a quella giudaica per spie-
gare la loro comune credenza nell’esistenza di demoni11, e rimarca 
che i saraceni, come i giudei, sono «extra fidem» e, sebbene capaci 
di compiere azioni buone, non possono ottenere la vita eterna12.

videtur, quod eodem modo quo mater sua. […] Ad hoc quod quaeritur, utrum Chri-
stus fuit in lumbis Abrahae, dicendum, quod sic. Sed non fuit ibi sicut alii homines. 
Fuit enim ibi secundum corpulentam substantiam et non per leges concupiscien-
tiae. […] (9) Ad hoc quod obicitur de haeresi Machometi, dicendum, quod erravit». 
L’analogia tra la discendenza di Cristo da Abramo e la propagazione della luce, che 
Alberto in questo passo attribuisce a Maometto, è interessante sia in chiave cristo-
logica, per individuare più precisamente la corrente eretica in cui Alberto colloca 
Maometto, sia in termini più generali: nelle righe immediatamente seguenti, infatti, 
Alberto si premura di precisare che l’analogia con la luce utilizzata, a sua detta, da 
Maometto non deve essere confusa con la sua propria posizione in proposito (p. 
212,73-77: «Sed nos non ita dicimus. Non enim dicimus, quod illa materia fuerit in 
se tamquam lux, sed dicimus, quod non habuerit comparationem ad Christum, nisi 
primo detraheretur ei lex concupiscentiae»). L’utilizzo da parte di Alberto di ana-
logie riguardanti la luce nelle opere di filosofia è ben noto (si veda, ad esempio, A. 
Bertolacci, Aquila o herodius? Alberto Magno interprete della Metafisica di Aristotele 
nel Prologo della Summa Theologiae, «Bulletin de Philosophie Médiévale» 65 (2023), 
pp. 99-128: 106-107, e gli studi citati nella n. 18); l’utilizzo di questa modalità argo-
mentativa in cristologia merita di essere approfondito. Il riferimento a Maometto è 
assente nel luogo parallelo del Commento alle Sentenze di Bonaventura da Bagnoregio.

10  Albertus Magnus, Super IV libros Sententiarum, A. Borgnet (ed.), Vivès, 
Paris 1894 (Alberti Magni Opera omnia, XXVIII), l. 3, d. 39, art. 6, p. 739a: «Item, 
Christiani in fide treugarum recipiunt juramenta paganorum, cum tamen sciunt 
eos jurare per Mahumetum, vel per idola: ergo videtur non esse peccatum [sc. 
recipere idololatrarum iuramenta]».

11  Albertus Magnus, Summa theologiae, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1895 
(Alberti Magni Opera omnia, XXXII), II, tr. 7, q. 29, p. 31b: «Ad ultimum dicen-
dum, quod in veritate Avicenna, eo quod Sarraceni recipiunt legem Moysi, et 
credunt esse daemones, malitiam melancholiae vocat daemones: eo quod dae-
mon per malitiam melancholiae maxime turbat regimen rationis, eo modo quo 
dictum est».

12  Albertus Magnus, Summa theologiae, II, tr. 22, q. 138, m. 3, p. 466a-b (vedi 
sotto, Testo 4).



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    45

In questo primo ambito l’attitudine di Alberto nei confronti di 
Maometto è prevalentemente critica. Solo poche volte il suo atte-
giamento è neutrale, come quando registra la direzione della pre-
ghiera verso sud secondo la «lex Mahumeti» nel Commento al De 
caelo13, oppure riporta una data «post praedicationem Machometi» 
nel Commento al De animalibus14. La vis polemica spinge Alberto a 
travisare radicalmente la realtà storica, se il «Machometus» citato 
tra gli «Hesiodistae theologi» nel Commento alla Fisica corrispon-
de realmente al profeta dell’Islam: il Maometto in questione viene 
descritto come un teologo che sostiene tesi eraclitee in filosofia na-
turale, con fraintendimento o forse addirittura intenzionale distor-
sione di alcuni passi del Commento Grande alla Fisica di Averroè 
in cui si parla soltanto per inciso ed in maniera neutra del profeta 
Muḥammad15. Ugualmente critica, anche se più blanda, appare l’at-

13  Albertus Magnus, De caelo et mundo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Müns-
ter i.W. 1971 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/1), I, tr. 1, cap. 2, 
p. 5,4-9.

14  Albertus Magnus, De animalibus libri XXVI, H. Stadler (ed.), Aschendorff, 
Münster i.W. 1916 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XV), V, tr. 1, 
cap. 2, p. 412.

15  Albertus Magnus, Physica, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 
1993 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, IV/2), V, tr. 3, cap. 2, p. 
431,59-69: «Hac tamen opinione freti heracliani sophistae et decepti, cum omne 
corpus dicerent componi ex contrariis, dixerunt omnia esse in continua transmu-
tatione et omne esse universaliter esse quoddam continuum fieri, et ideo dixerunt 
nihil sciri de re aliqua, eo quod esse eius esset incertum. Et dixerunt propter ean-
dem causam, quod contradictoria verificantur de eodem et secundum idem et 
quod omnis oratio est vera de re qualibet. Hos etiam quidam secuti sunt Hesiodi-
stae theologi sicut Machometus et quidam alii, de quibus non est modo dicendum 
per singula». L’apparatus fontium (ad linn. 59-62 et 68) segnala la dipendenza del 
testo di Alberto dal Commento Grande alla Fisica di Averroè: ma la notazione cor-
rispondente in quest’ultimo è «dixerunt quidam Antiqui quod non est haec scien-
tia [sc. physica] necessaria, et quod omnia sunt in transmutatione, et est sermo 
sophisticus, unde Loquentes in lege Mahumeti dicunt, quod, [sic] accidentia non 
remanent per dua tempora» (Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Venetiis 
apud Iunctas 1562, repr. Minerva, Frankfurt am Main 1962, vol. IV, E.38, f. 231E) 
e riguarda i teologi musulmani («Loquentes in lege Mahumeti», ove «Loquentes» 
riflette l’arabo mutakallimūn, cioè «teologi dialettici»), mentre la sua ripresa in Al-
berto mette capo all’inserimento di Maometto nel novero di alcuni teologi seguaci 
di Esiodo, i quali a loro volta seguono i sofisti seguaci di Eraclito al proposito.



46    Amos Bertolacci

titudine di Alberto nei confronti dei saraceni, di cui spiega l’origine 
del nome sulla scorta di famose pseudo-etimologie di carattere de-
nigratorio che poteva trovare nei commenti biblici di San Girola-
mo: il nome di «Saraceni» indicherebbe la pretesa dei musulmani 
di discendere da Sara, moglie legittima di Abramo, occultando la 
loro reale discendenza da Agar, la schiava di Sara, che rendereb-
be più appropriato il nome di «Agareni»16. Anche i ragguagli stori-
co-geografici più puntuali riguardanti i Saraceni che si trovano in 
vari luoghi del De caelo, del De natura loci o del De animalibus, si 
prestano talvolta ad ospitare notazioni sul carattere distruttivo di 
questa istanziazione delle «nuove sette e religioni» (novas sectas et 
religiones)17.

16  Albertus Magnus, Postilla super Isaiam, F. Siepmann (ed.), Aschendorff, 
Münster i.W. 1952 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XIX), ad Is. 
XXI:13, p. 258,46-61: «13. Onus in Arabia. Hieronymus: Arabes sunt Saraceni ab 
Ismaele et Cedar, filio eius, qui melius a matre sua Agareni dicerentur, sed ma-
luerunt vocari Saraceni, quasi Sarae liberae et non Agar ancillae sint filii. Hi cum 
debuissent panem et aquam dare Iudaeis fugientibus a facie Chaldaeorum, panem 
praebentes aquam subtraxerunt, ut siti magis inardescerent et perirent. Quaprop-
ter et hi in captivitatem ducti sunt. Propter quod hic duo dicuntur, scilicet pecca-
tum et poena, ibi (16): ‘Quoniam haec dixit dominus ad me’. De peccato duo sunt; 
occasio enim peccati praemittitur et exhortatio contra peccatum subiungitur, ibi 
(14): ‘Occurrentes sitienti’. Dicit igitur: Onus in Arabia. Arabia interpretatur vespe-
ra vel occidens congruo nomine, quia in proximo occidere debebant et in tenebras 
captivitatis ire. Et gloriam huius mundi significat, quae semper intendit ad occa-
sum». Il riferimento iniziale rimanda al Commento di San Girolamo a Isaia (si veda 
apparatus fontium, ad lin. 46), a cui Alberto aggiunge notazioni simili reperibili in 
altri commenti scritturali di San Girolamo, come il Commento a Ezechiele ( J.V. 
Tolan, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, Columbia University 
Press, New York 2002, p. 287, n. 25; E. Lauzi, Bizantini ‘versus’ Saraceni: un’accusa 
d’idolatria, «Aevum» 88/2 (2014), pp. 283-309: 288-289 e n. 28).

17  Albertus Magnus, De natura loci, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Müns-
ter i.W. 1980 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, V/2), III, cap. 1, 
p. 32,26-28; 36-39: «Postea autem quando a Saracenis occupatae sunt, plurimae 
earum [civitatum] fractae sunt, et aliae aedificatae aliorum nominum, et quibu-
sdam etiam earum nomina sunt mutata. … Harum autem gentium nomina multa 
mutata sunt aut ex bellis aut depopulationibus terrarum, aut forte propter novas 
sectas et religiones nomina mutaverunt». Indicazioni più neutre si trovano in Al-
bertus Magnus, De caelo, I, tr. 4, cap. 1, p. 79,40-45; Id., De natura loci, III, tr. 1, p. 
32,26-27; III, tr. 6, p. 39,56; Id., De animalibus, XV, tr. 1, cap. 8, p. 1009.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    47

Il secondo nucleo tematico, quello teoretico, concerne l’orien-
tamento della religione islamica – considerata spesso assieme alle 
altre due religioni monoteiste – e della sua teologia a proposito 
dello status ontologico del mondo, se cioè esso sia eterno oppu-
re creato, e, nel caso sia creato, in quale modo lo sia. Ciò avviene 
nei commenti alla Fisica ed al De caelo. Nel Commento al De caelo 
Alberto riferisce, esimendosi da valutazioni in merito, che le reli-
gioni («leggi», leges) giudaica, cristiana e musulmana concordano 
con Platone nel ritenere il mondo creato dal nulla18, secondo un’o-
pinione che Alberto trova formulata in forma anonima nel Com-
mento Grande al De Caelo di Averroè19. Nel Commento alla Fisica 
è questione non delle tre religioni stesse ma degli esponenti delle 
loro teologie (theologi diversarum religionum), i quali figurano come 
sostenitori della dottrina del passaggio del mondo dalla potenza 
all’atto per via di generazione da una materia preesistente, da cui 
Alberto si dissocia20; Alberto trae questo spunto dal corrispondente 

18  Albertus Magnus, De caelo et mundo, I, tr. 1, cap. 8, pp. 19,63-20,5: «Sed opor-
tet praenotare, quod de caelo tres fuerunt et sunt philosophorum opiniones. […] 
Alia autem opinio fuit Platonis, qui dicit coelum per creationem ex nihilo a prima 
causa in esse deductum, et haec opinio est trium legum, Judaeorum scilicet, et Chri-
stianorum, et Sarracenorum. Et ideo dicunt coelum esse generatum, sed non ex 
aliquo, et de hac opinione etiam non pertinet ad nos hic tractare».

19  Albertus Magnus, De caelo et mundo, apparatus fontium ad p. 19,65sqq., il 
cui rinvio alla sezione A.20 della traduzione latina del Commento Grande di Aver-
roè al De caelo secondo l’edizione di Comino de Tridino corrisponde presumibil-
mente ad Averrois Cordubensis commentum magnum super libro De celo et mundo 
Aristotelis, F.J. Carmody, R. Arnzen (eds.), Peters, Leuven 2003, p. 37,17-21, ove agli 
«opinantes quod hoc corpus [sc. coelum] est creatum a prima causa» Averroè attri-
buisce la seguente opinione: «dicentes quod [coelum] est causatum a prima causa 
opinantur quod non est generabile ab aliquo». Una convergenza delle tre religioni 
a proposito della generazione del mondo e della sua fine futura è rinvenibile in un 
ulteriore passo del Commento Grande di Averroè al De caelo (vedi sotto, n. 23), ove 
tuttavia Averroè segnala la consonanza di tale posizione teologica con la filosofia 
di Anassagora e non con quella di Platone; quest’ultimo viene proposto come 
sostenitore di un’opinione (il mondo è generato, ma permane incorruttibile) al-
ternativa a quella di Anassagora.

20  Albertus Magnus, Physica, VIII, tr. 1, cap. 6, p. 560,47-65: «Si autem nos 
diceremus, quod caelum primum fuit in potentia materiae et post exivit in esse 
per modum generati de ipsa, sicut dicunt illi qui dicunt, quod non omnia creata 
sunt simul, tunc oportet nos dicere, quod tempus primum fuit numerus motus 



48    Amos Bertolacci

Commento Grande di Averroè, ove tuttavia è fatta menzione, con 
simile intento polemico, dei soli teologi musulmani21. In una terza 
occasione, nel Commento al De caelo, Alberto si scaglia contro alcu-
ni imprecisati e, a sua detta, insensati pensatori musulmani (quidam 
Sarracenorum irrationabilissime dicentes), che forse reputa teologi, i 
quali sostengono che il mondo sia corruttibile pur non essendo sta-
to generato22; nel far ciò Alberto amplifica il tono polemico che si 
riscontra in un accenno presente nel Commento Grande al De caelo 
di Averroè23. Mentre nel primo dei tre casi l’attitudine di Alberto è 

materiae, quo movebatur ad esse caeli et aliorum substantiali forma distinctorum, 
de qua sententia fuit Anaxagoras et Empedocles et post eos Ovidius, sicut patet 
per hoc quod dicit, quod ‘Ante mare et terram et quod tegit omnia, caelum / Unus 
erat toto naturae vultus in orbe, / Quem dixere chaos.’ Et in hanc sententiam con-
senserunt multi theologi diversarum religionum, tam scilicet Saracenorum quam 
Iudaeorum quam Christianorum. Sed nos non consentimus in hoc, sed potius, 
quod omnia creata sunt simul et quod tempus coaequaevum sit caelo et motui 
eius et a motu caeli causatus sit motus materiae activorum et passivorum, quae 
sunt generabilia et corruptibilia».

21  Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis, Vol. IV, θ.4, fol. 341I: «Et hoc, quod 
dicunt Loquentes nostrae legis […] est sermo sophisticus et deceptivus […]» (cfr. Al-
bertus Magnus, Physica, apparatus fontium ad p. 560,59; l’ulteriore luogo del Commen-
to Grande alla Fisica di Averroè richiamato in questa nota – fol. 341E – pare riferirsi 
ad altra dottrina).

22  Albertus Magnus, De caelo et mundo, I, tr. 4, ca. 1, p. 79,47-68: «Religiones au-
tem, quae ab initio usque modo fuerunt, quadrupliciter variantur; dixerunt enim Za-
bii, quod mundus nec per generationem incepit nec per corruptionem finietur, Stoici 
autem, quod quidem per generationem incepit, sed per corruptionem non finietur, 
in hoc sequentes Platonem. Pythagorici autem in legibus Pythagorae tradiderunt 
mundum et per generationem coepisse et per corruptionem desiturum, cum quibus 
conveniunt tam Empedocles quam Anaxagoras et Heraclitus, licet diversis modis hoc 
dicant, sicut patet ex praemissis. Sunt autem quidam Sarracenorum irrationabilissi-
me dicentes et quartam legem inducentes, quod videlicet mundus per generationem 
numquam inceperit, sed tamen per corruptionem desiturus sit. Cum nulla autem 
istarum legum vel religionum convenit lex Moysi, quae prophetice non philosophice 
docuit mundum non per generationem, sed per creationem incepisse et per volunta-
tem dei iudicis desiturum, non quidem sic, ut nullo modo sit, sed sic, ut in alio statu 
sit, in quo tam boni quam mali iustam operis sui consequentur retributionem».

23  Averrois Cordubensis commentum magnum super libro De celo et mundo Ari-
stotelis, A.102, pp. 195,42-196,52: «Opiniones autem de mundo sunt quatuor: aut 
credere ipsum esse non generabile aut corruptibile, et hec est opinio Aristotelis et 
ipse fuit primus dicens hoc Philosophorum Grecorum, et hoc tenebat lex Zabio-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    49

meramente descrittiva, nei secondi due il dissenso che egli esprime 
si pone su un piano prettamente filosofico, cioè si propone come 
critica di una dottrina cosmologica che Alberto non ritiene corret-
ta, senza che ciò intacchi la reputazione o pregiudichi il valore delle 
religioni coinvolte: in almeno due casi su tre, infatti, il cristianesi-
mo stesso è affiancato all’Islam. Che queste critiche non abbiano 
un’immediata valenza anti-islamica è testimoniato dalla loro fonte: 
in tutti e tre i casi, infatti, Alberto si fa portavoce di istanze po-
lemiche presenti nell’esegesi aristotelica del musulmano Averroè, 
sebbene non espliciti la fonte a cui attinge24.

Ma Alberto prende di mira non solo l’itinerario storico e l’asset-
to dogmatico dell’Islam, da una parte, e le opinioni teoretiche asso-
ciabili a questa religione, dall’altra. Obiettivo polemico di Alberto 
è anche e soprattutto la condotta etica della fede musulmana. Que-
sto terzo nucleo tematico ha carattere fortemente critico, sia nei 
confronti del fondatore dell’Islam, sia verso la religione o «legge» 
da lui istituita, rappresentando il principale bersaglio polemico del 
Coloniese. Critiche di questo genere ricorrono infatti in tutti e tre 
gli scritti che Alberto ha dedicato alla filosofia pratica nel corso di 
più di un decennio – il commento per questioni all’Etica Nicomachea 

rum antiqua, et hoc intelligetur ex verbis occultis Caldeorum; aut credere ipsum 
esse generabile et corruptibile, et hec est opinio Anaxagore ex Philosophis, et hanc 
sustinent tres leges que sunt modo note scilicet Maurorum et Christianorum et 
Iudeorum; opinio vero tertia est Platonis et est quod sit generabile et non corrup-
tibile; quarta vero credere non generabile sed corruptibile, sed hoc nullus dicebat 
inquantum scimus nisi loquentes nostre legis, quamvis sit hoc tantum extra natu-
ram». Cfr. Albertus Magnus, De caelo et mundo, apparatus fontium ad p. 79, ll. 48,59; 
52,55-56; 58,62-63.

24  Accanto alla comune visione teoretica del mondo e della sua origine, un 
altro fattore di legame tra le religioni monoteistiche viene individuato da Alberto 
nelle pratiche commerciali, sebbene tramite un riferimento cursorio: Albertus 
Magnus, Super Iohannem, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1899 (Alberti Magni Opera 
omnia, XXIV), cap. 4, vv. 7-8, p. 159b: «Sed tunc quaeritur, Qualiter ad istos diverte-
bant [discipuli eius], cum Judaei Samaritanis non coutantur? Ad hoc dicendum quod 
manducando et bibendo non coutebantur eis, sicut nec modo faciunt cum Chri-
stianis vel Saracenis: sed emendo vel vendendo quosdam cibos coutebantur et tunc 
sicut et nunc. II ad Corinth. vi, 14: Quae participatio justitiae cum iniquitate? Et ideo 
secundum Chrysostomum, reddit rationem ejus, quod Dominus sedit super fontem 
extra civitatem, et non intravit in civitatem comesturus cum eis».



50    Amos Bertolacci

(composto tra il 1250 e il 1252), il Commento per via di parafrasi 
alla stessa opera (1260-1262/3), ed il Commento per via di parafrasi 
alla Politica (dopo il 1264), con paralleli in altre importanti opere 
coeve – nonostante la difformità stilistica e la possibile evoluzione 
tematica degli scritti che le ospitano25. Il sesto libro dell’Etica Nico-
machea in particolare, con la sua disamina delle facoltà intellettive 
preposte all’azione morale, diviene per Alberto, anche sulla scorta 
delle sue fonti, il luogo deputato ad esporre e criticare le vedute 
etiche di Maometto ed i dettami comportamentali dell’Islam.

In termini generali, Alberto rimarca che Maometto e la sua 
«legge» (lex) – cioè la religione codificata che egli ha fondato – in-
segnano a seguire le passioni più basse dell’animo umano, come 
la concupiscenza e l’ira, in questa vita; si oppongono non solo al 
credo cristiano ma, ancor più fondamentalmente, alla civiltà, alla 
natura umana ed ai buoni costumi26; e permettono l’espletamento 
di ogni turpitudine27. Analogamente, egli sottolinea che Maometto 

25  Per il ruolo dei due commenti all’Etica Nicomachea nel quadro del pensiero 
etico di Alberto si veda M.J. Tracey, The Moral Thought of  Albert the Great, in I.M. 
Resnick (ed.), A Companion to Albert the Great. Theology, Philosophy, and the Sciences, 
Brill, Leiden - Boston 2013, pp. 347-379. Secondo T. Wietecka, Albert the Great’s Ethi-
cal Commentaries and al-Farabi’s De Intellectu, in R. Hofmeister Pich, A. Storck, A. 
Culleton (eds.), Homo - Natura - Mundus: Human Beings and their Relationships. Pro-
ceedings to XIV SIEPM International Congress, Brepols, Turnout 2020, pp. 345-356, i due 
commenti di Alberto all’Etica dipendono da fonti parzialmente differenti.

26  Albertus Magnus, Super Ethica. Commentum et quaestiones. Libri VI-X, W. 
Kübel (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1987 (Alberti Magni Opera omnia. Editio 
Coloniensis, XIV/2),VI, 2, p. 404,62-74 (vedi sotto, Testo 1).

27  Albertus Magnus, Ethica, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1891 (Alberti Ma-
gni Opera omnia, VII), pp. 397b-398a: «Quamvis autem haec sit veritas, tamen 
multos duxit in errorem. Dicunt enim quod si plantata sunt in natura hominis, 
quibus scibilia et delectabilia proprias inferunt passiones, videtur non debere re-
dargui, quamquam si talibus potentiis utitur ad actum, et similiter utitur instru-
mentis, sicut si oculo utatur ad visum: et per hoc licentiam volunt habere ad omnis 
turpitudinis expletionem, quemadmodum lex data videtur esse Mahumeti, quae 
ad hoc facit. Est responsio, quod in omni toto potestativo inferior potentia semper 
ordinatur ad superiorem, nec habet ultimum nisi in summo illo quo superiorem 
attingit: hoc autem patet tam in civilibus quam in naturalibus. In civilibus qui-
dem totum potestativum est regnum distributum in partes potestativas, sicut in 
praetoriatum, ducatum, militiae praefectoriam, et hujusmodi. Patet autem quod 
inferior semper respicit superiorem, et non habet bonum et optimum sui nisi ordi-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    51

e la sua legge prospettano un aldilà fatto di piaceri sensibili28. Anche 
su questo versante pratico l’error Mahumeti si ripercuote, secondo 
Alberto, sui suoi seguaci, alcuni dei quali hanno sostenuto, per aval-
lare il perseguimento del «bonum ut nunc et hic», una dottrina del-
la semplicità dell’anima umana (o della presenza in essa di facoltà 
distinte ma non reciprocamente opposte) che egli ritiene troppo 
superficiale29. Il topos della dissolutezza morale di Maometto era 

nem superioris participando, sicut dux ordinatur a rege ad actum et opus, praetor 
autem a duce, praefectus autem a praetore: et si talis ordo non sit, cum ordo sit 
pars potestatis, cadunt a ratione potestatis, et confusum quid erit non in unum sed 
in diversa tendens et seipsum destruens». Uno stralcio di questo passo è preso in 
esame da Fioravanti, Politiae Orientalium, p. 245, n. 117.

28  Albertus Magnus, Super Dionysium De Ecclesiastica Hierarchia, P. Simon, W. 
Kübel (eds.), Aschendorff, Münster i.W. 1999 (Alberti Magni Opera omnia. Editio 
Coloniensis, XVI/2), p. 148,38-46; 55-58: «Quarta opinio [de resurrectione], quae 
incipit ibi: Alii vero nescio etc., dicebat quod resurget anima cum eodem corpo-
re, sed illud corpus utetur cibis sicut nunc et aliis delectationibus corporalibus, 
et in hoc esse beatitudinem. Et hoc dicit Papias Hierapolites, quem secuti sunt 
etiam in hoc Apollinaristae, et hoc etiam dicit Machumet in lege sua, et similiter 
Iudaei in talmuth quod comedent anseres in alia vita et leviathan. […] Quartam 
reprobat per hoc quod sanctis est repromissa vita similis angelis – MATTH. XXII 
(30): ‘Erunt sicut angeli dei’ – unde iniustum esset eis materialem vitam dicere 
futuram». A questo passo può ricollegarsi un luogo del Commento di Alberto alla 
Metafisica (Albertus Magnus, Metaphysica, B. Geyer (ed.), Aschendorff, Münster 
i.W. 1960 [Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVI/1], II, cap. 2, p. 
102,71-77) in cui l’Islam non viene espressamente citato ma è sussunto nelle reli-
gioni che promettono premi carnali: «Sicut expresse videmus in legibus his quae 
carnalia sibi praemia constituunt, sicut delectari venereis et potibus et cibis post 
mortem, cum ratio non admittat aliquod esse virtutis praemium, nisi in quo et 
deus delectatur, hoc est contemplationem sui ipsius, sicut in fine Ethicorum de-
terminatum est a nobis».

29  Albertus Magnus, Ethica, IX, tr. 2, cap. 2, pp. 573b-574a: «Quod autem qui-
dam dicunt Mahumeti sequentes errorem, quod anima cum simplex sit, in se non 
habet contrarietatem, et per consequens pugnam habere non potest; vel, si diver-
sitatem habet in potentiis, non habet contrarietatem: diversa autem non contraria 
non pugnant, haec imperiti hominis sunt dicta. Ad pugnam enim diversitas sufficit 
quae est cum modo contrarietatis. Bonum autem ut nunc et hic quod in sensibi-
lem agit partem, quamvis non sit contrarium bono simpliciter in movendo, ta-
men modum contrarietatis habet ad illud. Movet enim contra motum intellectus 
practici, et abstrahit ab illo: et ex hoc surgit, quod anima discerpitur sicut puella 
quae a diversis procis ad honestas et inhonestas nuptias per diversas rationes de-



52    Amos Bertolacci

diffusissimo ai tempi di Alberto (basti pensare alla bolla Quia maior 
di papa Innocenzo III del 1213). La tradizione storico-filosofica da 
cui Alberto trae questo motivo è principalmente di area bizantina: 
si tratta dei commentatori bizantini all’Etica Nicomachea di Aristote-
le, come andiamo a vedere più in dettaglio nella sezione successiva.

2. Le fonti della conoscenza che Alberto ha avuto dell’Islam

La ricerca futura potrà utilmente ordinare i testi suddetti di Alber-
to in ordine cronologico, studiarne meglio il contesto e la possibi-
le evoluzione, e rintracciarne le fonti. Come contributo in questa 
terza direzione nella presente sezione mi soffermo sulle auctorita-
tes – esplicitamente citate da Alberto, obliquamente accennate, od 
utilizzate in maniera del tutto tacita – di alcuni dei testi precedenti. 
Trattandosi di passi appartenenti ad opere in gran parte ancora non 
edite criticamente (si vedano i Testi 3-5) o le cui fonti stesse ancora 
attendono un’edizione critica (si vedano i Testi 1-2), le considera-
zioni seguenti sono da intendersi come una prima mappatura di un 
terreno che potrà essere indagato più approfonditamente in futuro. 
I luoghi che verranno presi in esame, oltre ad indicare la varietà 
di fonti di cui Alberto poteva disporre, sono rappresentativi delle 
differenti tipologie di opere in cui ha Alberto ha posto riferimenti 
all’Islam (commenti filosofici, opere teologiche, esegesi scrittuale).

Abbiamo già ricordato che alcuni dei testi più rilevanti dell’am-
bito teoretico di confronto di Alberto con l’Islam dipendono tacita-
mente dai Commenti Grandi di Averroè alla Fisica ed al De caelo. Seb-
bene Alberto stesso non espliciti questa dipendenza, gli editori critici 
dei suoi commenti hanno rimarcato il suo ricorso al Commentatore 
in questi casi30. Un altro «Commentator» – da non identificare con il 
Cordubensis – viene invece menzionato da Alberto, senza ulteriori 
ragguagli sulla sua identità, nel Commento per questioni all’Etica Ni-

lectabilium distrahitur». Questa critica riprende ciò che Alberto dice ibidem, VI.1.3 
(vedi sopra, n. 27) e può ricollegarsi a riferimenti polemici come quelli che si tro-
vano nel suo Super Ethica. Commentum et quaestiones. Libri VI-X (vedi sotto, Testo 1).

30  Cfr. supra, nn. 19, 21, 23.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    53

comachea, in un passo in cui Alberto discute la questione se tutte e tre 
le potenze dell’anima – non solo quella razionale, ma anche quella 
irascibile e quella concupiscibile – debbano ottenere piena attualiz-
zazione delle proprie inclinazioni. L’Islam, cioè la «lex Machumeti», 
a detta di Alberto propende per una risposta nettamente positiva a 
questa domanda, con effetti deleteri non solo in ambito dogmatico 
(«contra catholicam fidem»), ma anche etico («contra bonos mores»), 
politico («contra omnem civilitatem») e antropologico in genere 
(«contra naturam»). A questo proposito Alberto riferisce che il «Com-
mentator» in questione «disputat hic multum contra Machumetum»:

Testo 1: Albertus Magnus, Super Ethica. Commentum et quaestiones. 
Libri VI-X, VI.2, pp. 404,62-69, 405,69-74: 
Cum igitur de virtutibus animae sit dicendum, oportet de his ha-
bitibus [sc. de optimis habitibus partium animae] dicere, et quia 
Commentator disputat hic multum contra Machumetum, qui 
docuit esse sequendam quamlibet concupiscentiam et iram, tum 
quia potentiae naturales naturaliter sunt ad hoc, cum quia hoc est 
insitum creaturae a creatore, ideo quaeratur de rationibus Machu-
meti et dictis Commentatoris. […]
Solutio: Dicendum, quod in veritate lex sua [sc. lex Machumeti] non 
solum est contra catholicam fidem, sed etiam contra omnem civilita-
tem et contra naturam et contra bonos mores; dicit enim, quod nulla 
concupiscentia peccatum est neque in feminas neque in masculos.

Il «Commentator» citato due volte in questo testo non è l’ese-
geta di Aristotele per antonomasia, cioè Averroè (l’«Averoïs che ‘l 
gran comento feo» di Inf. IV, 144, per dirla con Dante), bensì uno 
dei commentatori bizantini dell’Etica Nicomachea di Aristotele, vale 
a dire Eustrazio di Nicea (c. 1050-1120), dalla cui traduzione lati-
na, eseguita da Roberto Grossatesta, Alberto trae questo virulento 
attacco contro la «lex Machumeti». W. Kübel, l’editore critico del 
Commento per questioni all’Etica di Alberto, ha individuato nei se-
guenti due passi del commento di Eustrazio di Nicea al sesto libro 
dell’Etica Nicomachea il luogo a cui Alberto attinge31:

31  Albertus Magnus, Super Ethica. Commentum et quaestiones, apparatus fon-
tium ad p. 404,63-64, p. 404,65-68; “Auctores ab Alberto ipso allegati”, p. 800b (in 
riferimento alla menzione del «Commentator» di p. 404,63; la menzione imme-



54    Amos Bertolacci

Testo 2: Eustratius Nicaeensis, Commento all’Etica Nicomachea, 
G. Heylbut (ed.), CAG XX, Berolini 1892, pp. 277,5-13; 275,1-4; 
trad. lat. Ms. Roma, Bibliotheca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 
2171, ff. 101rb; 100va: 
Quorum nihil pseudopropheta ille [sc. Machometus, in marg. ab 
eadem manu] sciens omnium lege posuit turpissima; iste enim est, 
quem Arabes et Aegyptii et Persae et quicumque secundum vi-
tam his assimulantur, prophetam proprium sui et legis positorem 
predicant, hominem turpissimum et luxuria repletum et neque, 
quae Sodomitis et Gommoreis acciderunt, verentem et timentem, 
ut fama est, combustis igne, quoniam talia qualia iste lege posuit, 
operabantur, ut et terra combureretur ipsa et in cinerem decideret, 
quem in ipsa habitantes superascendebant luxuriantes. […]
Sed forte utique dicent: quoniam et cuius gratia conditor irratio-
nales potentias has hominibus imposuit, si non et secundum has 
operari deberent et intendere operationes, ut ipsae se ipsis ex in-
tensione perfectiores fiant?

La prima parte di questo testo di Eustrazio sottolinea due elementi 
ad personam assenti nel Testo 1 di Alberto, cioè il carattere di Maomet-
to come falso profeta e la turpitudine non solo della religione che egli 
ha istituito ma anche della sua stessa persona, in riferimento ad un al-
tro stereotipo su Maometto diffuso nella cristianità medievale, quello 
cioè della sua irrefrenabile lussuria («luxuria repletus»), sia eterosessua-

diatamente successiva, p. 404,69, non è registrata in questo indice); “Index rerum 
et vocabulorum”, p. 844a. Dato che la traduzione latina del commento di Eustra-
zio al VI libro dell’Etica Nicomachea non è ancora edita criticamente (The Greek 
Commentaries on the Nicomachean Ethics of  Aristotle in the Latin Translation of  Robert 
Grosseteste, Bishop of  Lincoln. Volume I. Eustratius on Book I and the Anonymous Scholia 
on Books II, III, and IV, H.P.F. Mercken (ed.), Brepols, Turnout 1973, contiene solo 
il commento di Eustrazio al libro I), la trascrizione del ms. Vat. Lat. 2171 riportata 
da Kübel nell’apparato delle fonti della sua edizione è estremamente meritoria. La 
punteggiatura del passo tratto dal f. 100va è leggermente modificata rispetto alla 
trascrizione di Kübel. La polemica anti-islamica nella versione originale di questo 
passo del commento di Eustrazio è analizzata approfonditamente, con particola-
re attenzione alla sua dipendenza dalle opere dei polemisti bizantini precedenti, 
in M. Trizio, A Neoplatonic Refutation of  Islam from the Time of  the Komneni, in P. 
Steinkrüger, A. Speer (Hrsg.), Knotenpunkt Byzanz: Wissensformen und kulturelle 
Wechselbeziehungen, De Gruyer, Berlin 2012, pp. 145-166; in questo studio (p. 147) 
Trizio richiama la ripresa del passo di Eustrazio da parte di Alberto. 



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    55

le che omosessuale32. Alberto sfronda il testo eustraziano dei suoi con-
notati biblici – che nel commentatore bizantino servono a rafforzare 
il ritratto negativo di un Maometto che non teme il castigo inflitto da 
Dio a Sodoma e Gomorra secondo Gn. 19 – e ne trasferisce il portato 
dalla persona di Maometto alla legge da lui istituita o ai suoi seguaci33. 
In quest’ottica rimane da stabilire se, quando Alberto sottolinea ul-
teriori aspetti negativi della legge di Maometto nel Testo 1 («lex sua 
[…] est contra catholicam fidem», «contra civilitatem», «contra natu-
ram», «contra bonos mores») e in passi ad esso attigui («sua lex destruit 
seipsam», «lex sua falsissima est»)34, egli dipenda ancora da Eustrazio o 
sviluppi invece motivi di altra provenienza o vedute originali.

Un passo del Commento di Alberto alla Politica evidenzia un 
altro filone di fonti a cui Alberto ha attinto la propria conoscenza 
dell’Islam, il filone definibile come “astrologico”. Nel passo in que-
stione Alberto associa infatti Maometto al segno zodiacale dello 
Scorpione, ritenuto tipico della menzogna, sotto l’egida dell’auto-

32  Oltre al Testo 2 si veda anche il passo del commento di Eustrazio richiama-
to da Trizio, A Neoplatonic Refutation of  Islam from the Time of  the Komneni, p. 150 e 
n. 23. Un riflesso del tema della sfrenatezza eterosessuale di Maometto «pessimo 
adultero» (pessimus adulter) compare ad, esempio, in Ruggero Bacone, Moralis phi-
losophia, IV.7, P. Bernardini et alii, (a cura di), Firenze 2024, pp. 404-405, § 13. Per 
la centralità del tema dell’omosessualità nella polemica cristiano-islamica e le sue 
ricadute attuali si veda S. Schmidtke, Homoeroticism and homosexuality in Islam: a 
review article, «Bulletin of  the School of  Oriental and African Studies» 62/2 (1999), 
pp. 260-266. Il Testo 2 di Eustrazio risulta centrale a più ampio raggio nel conte-
sto «etico» di opposizione albertina all’Islam: esso ispira, oltre al Testo 1, anche 
il suo passo parallelo nel Commento parafrastico all’Etica Nicomachea (Albertus 
Magnus, Ethica, VI, tr. 1, cap. 3, pp. 397b-398a; si veda il testo riportato sopra, n. 
28), sia per la dottrina delle facoltà dell’anima ivi attribuita a Maometto che per 
la terminologia associata alla lex Mahumeti («licentiam … ad omnis turpitudinis 
expletionem»).

33  Oltre al Testo 1 si veda Albertus Magnus, Super Ethica, p. 406,17-19: «[…] sicut 
maxime patet in peccatis contra naturam, quibus sui sequces maxime sunt involuti».

34  Albertus Magnus, Super Ethica, pp. 405,57-58, 405,68. Per la valenza del prin-
cipio «contra fidem» nelle Quaestiones super Ethica si veda M.J. Tracey, Albert’s Invo-
cations of  Averroes in His Account in Super Ethica of  the Realtion between Philosophical 
and Theological Ethics, in K. Krause, R. Taylor (eds.), Albert the Great and his Arabic 
Sources: Medieval Science Between Inheritance and Emergence, PATMA Series, Brepols, 
Turnhout 2024, pp. 117-144.



56    Amos Bertolacci

rità di uno dei più grandi ed influenti astrologi del mondo islamico, 
Abū Maʿšar Jaʿfar Ibn Muḥammad al-Balḫī (787-886), noto in latino 
tramite la forma latinizzata della prima parte del nome («Albuma-
sar» e forme equivalenti in Alberto): 

Testo 3: Albertus Magnus, Politica, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1891 
(Alberti Magni Opera omnia, VIII), VI.6, p. 608a:
Propter quod dicit Albumasar de Mahumeto cujus cultores sunt 
illae nationes [sc. civitates Orientalium]: “Signum, inquit, prophe-
tiae Mahumeti, scilicet Scorpio est, quod signum est mendacii se-
cundum astronomos: quia Mahumetus nusquam nisi mendacium 
et turpitudinem docuit”.

Il Testo 3 è la parte terminale di una sezione del Commento di 
Alberto alla Politica in cui, come ha mostrato Fioravanti, Alberto 
interpreta in modo deformante un passo dell’opera di Aristotele 
(Pol. VI, 1322a26), trasformando la taxis ephebum di cui Aristotele 
parla da magistratura deputata al controllo dei condannati a classe 
sociale connotata di pederastia, associata alla prostituzione fem-
minile e soggetta essa stessa a controllo pubblico35. Senza entrare 
nei dettagli della lettura albertina di questo passo della Politica, 
quello che preme sottolineare è la coloritura marcatamente an-
ti-islamica che Alberto conferisce a quella che Fioravanti definisce 
«la maschera di un ellenismo orientale ed impudico [che] si so-
vrappone alle belle immagini della grecità»36. In effetti la «disloca-
zione geografica nell’Oriente immorale e pagano delle istituzioni 
descritte dalla Politica»37 che Alberto opera nelle righe immediata-
mente precedenti, diviene nel Testo 3 un vero e proprio attacco ad 
personam contro Maometto come profeta latore di nient’altro che 
menzogna e turpitudine, sotto l’egida dell’autorità astrologica di 
Abū Maʿšar.

Il virgolettato del Testo 3 è quello che si legge nell’edizione 
Borgnet della Politica, anche se si può ritenere che il testo origi-
nale di Abū Maʿšar che Alberto cita termini in realtà prima, limi-

35  Il passo nella sua interezza è riportato sopra, n. 9.
36  Fioravanti, Politiae Orientalium, p. 243.
37  Ibidem, p. 244.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    57

tandosi o al corrispettivo arabo della frase «Signum prophetiae 
Mahumeti Scorpio est», oppure includendo al massimo anche 
l’idea astrologica dello Scorpione come segno zodiacale che de-
termina un carattere menzognero («quod signum est mendacii 
secundum astronomos»); l’applicazione a Maometto stesso delle 
conseguenze del suo esser nato sotto il segno dello Scorpione, 
cioè la sua natura menzognera («quia Mahumetus nusquam nisi 
mendacium et turpitudinem docuit») è difficile da immaginare 
sotto la penna di Abū Maʿšar, soprattutto in un contesto dove 
è questione della condizione profetica (prophetia) di Maometto. 
Una volta accertata l’esatta provenienza di questa dottrina nelle 
opere di Abū Maʿšar tradotte in latino si potrà meglio capire se si 
tratta di un’aggiunta operata nella traduzione latina che Alberto 
consulta oppure di una notazione che Alberto stesso inserisce38. 
Nella versione latina del De magnis coniunctionibus di Abū Maʿšar, 
ad esempio, occorre una notazione sulla nascita di Maometto sot-
to il segno dello Scorpione, nel contesto della quale alla menzio-
ne del «Propheta» segue l’invocazione, certamente non originale, 
«super quem sit maledictio»39.

Ciò che Alberto afferma nel Testo 3 viene ripetuto – in un dif-
ferente contesto ma con identica conclusione, secondo cui Mao-
metto «nunquam nisi mendacium docuit et injustitiam» – in un 

38  Per un quadro della ricezione delle opere di Abū Maʿšar in Alberto si veda 
Á. Cortabarría Beitia, Fuentes árabes de San Alberto Magno: Albumasar, «Estudios 
filosóficos» 30 (1981), pp. 283-299 (il Testo 3 viene segnalato alle pp. 295, n. 43; 
297); R. Lemay, Albert le Grand et le Maurus Albumazar, in R. Lemay (ed.), Liber Intro-
ductorii Maioris ad Scientiam Iudiciorum Astrorum, Istituto Universitario Orientale, 
Napoli 1995-6, Vol. I, pp. 254-256; A. Palazzo, Astrology and Politics: The Theory of  
Great Conjunctions in Albert the Great, «Quaestio. Yearbook of  the History of  Meta-
physics» 19 (2019), pp. 173-203. L’occorrenza di un’idea simile a quella espressa 
nel Testo 3 («la nascita di Maometto … era avvenuta nella successiva triplicità 
dello Scorpione che significa empietà e falsità») è nota in Abramo Bar Chijja (Sa-
vosarda), astrologo ebreo della prima metà del XII secolo (G. Federici Vescovini, 
La storia astrologica universale. L’oroscopo delle religioni tra Medioevo e Rinascimento, 
«Philosophical Readings» 7/1 (2015), pp. 8-41: 24).

39  C.S.F. Burnett, K. Yamamoto, Abu Ma’Sar on Historical Astrology: The Book 
of  Religions and Dynasties on the Great Conjunctions, Brill, Leiden 2000, pp. 96-97 (nel 
contesto immediato la medesima invocazione ricorre anche alle pp. 81, 98).



58    Amos Bertolacci

passo del suo commento alla parte mineralogica dei Meteorologica 
di Aristotele, ove egli affronta, in una digressione volta a intratte-
nere il lettore, il tema del potere curativo delle immagini zodiaca-
li impresse su pietre40. L’originalità di questo inciso anti-islamico 
all’interno di un lapidario astrologico che, per il resto, è reperibile 
anche in Arnoldo di Sassonia (XIII sec.) e Tommaso di Cantim-
pré (m. 1272) è stata segnalata, con indicazioni sommarie sulle sue 
possibili fonti41.

In un passo della seconda parte – di autenticità dibattuta – della 
Summa theologiae spicca un accenno alla condizione dei Saraceni 
alla luce del pensiero di Sant’Agostino:

Testo 4: Albertus Magnus, Summa theologiae, II, tract. 22, q. 138, 
m. 3, p. 466a-b:
Quod autem quaeritur de spe, jam dictum est, quod spes in illa 
intentione erigit: et isti sunt funiculi charitatis, quibus trahit ho-
minem Deus, et tendere facit in beatitudinem. Et ideo dicit Augu-
stinus in libro Sententiarum Prosperi: “Ubi deest agnitio aeternae 
veritatis, falsa virtus est, etiam in optimis moribus.” Ad Roman. 
XIV, 23: Omne quod non est ex fide, peccatum est. 

40  A proposito di Maometto, della sua nascita sotto il segno dello Scorpione 
e della sua conseguente indole menzognera, Alberto non cita in questo caso di-
rettamente Abū Maʿšar, ma si riferisce a non meglio precisati pensatori («dicunt»), 
forse cultori dell’«ars imaginum» (Albertus Magnus, Mineralia, II, tr. 3, cap. 5, pp. 
53b-54a: «Licet autem absque dubio ea sufficiant ad praesentem intentionem quae 
dicta sunt, tamen ad solatium legentium quaedam ponemus de significatone ima-
ginum, et postea de ligaturis et suspensionibus earum, et postea complebimus de 
lapidibus tractatum. […] Cancer autem, Scorpio et Pisces insculpti lapidibus prop-
ter triplicitatem aqueam et Septentrionalem temperant febres calidas et siccas, sicut 
est ethica, et causon, et hujusmodi. Inclinant autem secundum artem imaginum ad 
mendacium et injustitiam et inconstantiam et lubricitatem. Hujusmodi signum est, 
quod dicunt Scorpionem esse imaginem Mahometi, qui nunquam nisi mendacium 
docuit et injustitiam»). In questo testo, l’opinione secondo cui lo Scorpione rappre-
senta l’immagine zodiacale di Maometto e la considerazione di quest’ultimo come 
caso esemplare di comportamento menzognero e scorretto fungono da prova del 
fatto che i nati sotto i segni del Cancro, dello Scorpione e dei Pesci, nella cosiddetta 
triplicità di acqua, sono inclini alla menzogna e all’ingiustizia, oltre che all’instabili-
tà ed alla mutevolezza di carattere («inconstantia et lubricitas»).

41  Albertus Magnus, Book of  Minerals, translated by D. Wyckoff, Clarendon 
Press, Oxford 1967, pp. 140-141 e n. 3.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    59

Unde dicitur in eodem capitulo istius distinctionis, et est Augu-
stini verbum, quod illi qui sunt extra fidem, multa possunt facere 
de genere bonorum, sicut Judaei et Sarraceni, sed nihil possunt 
remunerabile ad vitam aeternam. Possunt etiam facere utilia, 
propter quae disponuntur et vicinantur ad salutem. Possunt face-
re signa boni, per quae aedificant proximum. Possunt etiam facere 
opera misericordiae, quibus juvant proximum. Et haec non sunt 
perfecte bona nisi fiant intentione quam fides dirigit, et charitas 
informat, sicut dictum est.

L’inciso «sicut Judaei et Sarraceni» in questo testo, per quanto 
riguarda i Saraceni come popolo «extra fidem», pare un’aggiun-
ta posteriore rispetto all’originale agostiniano, forse eseguita da 
Alberto stesso (o, ad ogni buon conto, dall’autore della seconda 
parte della Summa) oppure dalla fonte a cui quest’ultimo attinge la 
citazione di Agostino. L’idea di fondo è che coloro che sono privi 
dell’autentica fede – una categoria in cui vengono fatti rientrare ex 
post i musulmani assieme ai giudei – possono eseguire molte azio-
ni che si avvicinano allo status di perfetta bontà (cose utili; cose 
edificanti in quanto indicative del bene; opere di misericordia), ma, 
trovandosi extra fidem ed essendo privi della carità che è associata 
alla fede, non possono fare niente che sia autenticamente buono e 
pertanto meritevole di vita eterna.

L’indagine delle fonti agostiniane del Testo 4 e di luoghi simi-
li della seconda parte della Summa theologiae42 merita un’indagine 

42  Quello che nel Testo 4 ha tutta l’aria di essere un rimando alle Sentenze di 
Pietro Lombardo («dicitur in eodem capitulo istius distinctionis») ed all’autorità 
di Agostino ivi invocata trova rispondenza in un altro passo della Summa theolo-
giae, immediatamente precedente (Albertus Magnus, Summa theologiae, II, tr. 22, 
q. 138, m. 3, pp. 465b-466a: «Et quod objicitur de charitate, jam dictum est, quia 
charitas dirigit in aeternam beatitudinem quasi adhibendo vim motivam et in-
citativam et tractivam per affectum ad progrediendum. Osee, XI, 4: In funiculis 
Adam traham eos, in vinculis charitatis. Unde in primo capite istius distinctionis 
multa adduntur, quod extra fidem nulla virtus sit, et nullum bonum meritorium: 
quia dicit Augustinus, et ibi inducitur: “Quod in fide non fit, et ad charitatem non 
refertur, non fit quemadmodum oportet.” Et ideo dicitur in Glossa super illud 
Psalmi LXXXIII, 4: Passer invenit sibi domum, quod qui pullos bonorum operum 
extra Ecclesiam facit, et in nido Ecclesiae non collocat tamquam in altari, pulli 
conculcantur, et non sufficiunt ad sacrificium Domini»).



60    Amos Bertolacci

ulteriore. Nell’ottica del dibattito, ancora in corso, sull’autenticità 
della seconda parte di quest’opera non si può non registrare la 
forte dissonanza tra ciò che viene detto nel Testo 4 a proposito 
della possibilità concessa ai musulmani di compiere azioni in vario 
modo proficue, da una parte, e l’immagine fortemente negativa 
dell’agire pratico secondo la «lex Machumeti» negli scritti etici 
e politici di Alberto, sicuramente autentici, visti in precedenza, 
dall’altra.

Infine, uno dei commenti scritturali di Alberto, il Commento al 
Vangelo di Marco, ci mette di fronte ad un’ultima tipologia di possi-
bile fonte di conoscenza dell’Islam, definibile come “eresiologica”:

Testo 5: Albertus Magnus, Super Marcum, in cap. 13, vv. 21-22, pp. 
677b-678a:
Versus 21-22 “Et tunc si quis vobis dixerit: Ecce hic est Christus, 
ecce illic, ne credideritis. Exsurgent enim pseudochristi et pseu-
doprophetae, et dabunt signa et portenta ad seducendos, si fieri 
potest, etiam electos.”
Tangit periculum seductionis in falsis Prophetis. Et tangit tria: 
periculum seductionis, admonitionem provisionis, et signa vicina 
dominicae ad judicium manifestationis. Dicit igitur: “Et” in die-
bus illis, “tunc,” in ultima persecutione, “si quis,” cujuscumque 
professionis vel auctoritatis, “vobis,” vel successoribus vestris, vel 
plebibus vobis commissis, “dixerit: Ecce hic est Christus,” in unius 
vel alterius haeresis conventiculis, sicut Arius in sua perfidia dixit 
Christum, et Donatus in sua, et Mahumeth in sua: et ita venient 
multi similia dicentes in novissimis temporibus. “Ecce illic.” Et in-
ducent auctoritates Scripturae male intellectas ad suae perfidiae 
confirmationem. 

In questo passo Alberto commenta la visione escatologica di 
Mc. 13, più specificamente l’annuncio della desolazione e della tri-
bolazione che precederanno il ritorno ultimo del Figlio dell’Uomo 
e l’insorgere in questi tempi ultimi di falsi messia e falsi profeti, se-
condo i versetti 21-22 del testo. Ciò offre ad Alberto l’occasone per 
passare in rassegna tutti i principali clichés dogmatici riguardanti 
l’Islam in ambiente cristiano medievale, in riferimento congiunto 
agli eretici Ario, Donato e Maometto: ricorrono infatti, il tema del-
la falsa profezia del fondatore dell’Islam, il carattere eretico e setta-



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    61

rio di questa religione, il cui ambito di diffusione è limitato ad un 
conventiculum, e la perfidia del suo capofila, il quale ha frainteso e 
falsificato il dettato biblico per proporre il Corano come rivelazione 
ultima del Dio di Abramo.

Ci si può chiedere quanto l’immagine di Maometto come ere-
siarca ed il suo accostamento ad altri eretici come Ario e Donato 
nel Testo 5 possa provenire ad Alberto da fonti latine che hanno 
insistito sul carattere settario dell’Islam, a partire dagli scritti di Eu-
logio di Cordova (m. 859) e l’Indiculus luminosus di Paolo Alvaro di 
Cordova (m. 861-2)43, passando per le opere apologetiche e polemi-
che facenti parte della Collectio toletana, quali la Summula totius hae-
resis Sarracenorum ed il Liber contra sectam sive heresim Sarracenorum 
(1143-4) di Pietro il Venerabile (m. 1156)44, fino ad arrivare ad autori 
e testi più prossimi ad Alberto nel processo di formazione di quella 
che è stata definita l’immagine «pseudo-historical» o «constructed» 
del Profeta Muḥammad nel medioevo45.

Concludo questa seconda parte del contributo con una consi-
derazione generale sulle fonti da cui Alberto attinge la propria co-
noscenza di Maometto e della religione islamica. Si tratta infatti di 
fonti indirette, siano esse filosofiche (Averroè), astrologiche (Abū 
Maʿšar), eresiologiche, o di altro tipo: è notevole che Alberto non 
citi mai passi della versione latina del Corano o della sunna, e che 
i testi sacri islamici contenuti nella cosiddetta Collectio toletana ri-
mangano totalmente fuori dalla sua orbita argomentativa. In ciò 
Alberto non si differenzia dal suo confratello Tommaso d’Aquino, 
il quale «ne témoigne nulle part de la moindre curiosité pour le 
contexte propre de la religion de l’islam» e «ne semble pas avoir 
jamais fait l’effort de lire le Coran»46.

43  The Indiculus luminosus of  Paul Alvarus. Translated with Introduction and 
Commentary by K.B. Wolf, Liverpool University Press, Liverpool 2023.

44  Petrus Venerabilis, Schriften zum Islam, R. Glei (Hrsg.), CIS-Verlag, Alten-
berge 1985.

45  M. Di Cesare, The Pseudo-Historical Image of  the Prophet Muḥammad in Medi-
eval Latin Literature: A Repertory, De Gruyter, Berlin - Boston 2012; A. Shalem et alii 
(eds.), Constructing the Image of  Muhammad in Europe, De Gruyter, Berlin - Boston 
2013.

46  Torrell, Saint Thomas et les non-chrétiens, p. 37.



62    Amos Bertolacci

3. Moschee infernali, nemici saraceni, legge ingiusta: l’Islam 
“diffuso” nella Divina Commedia

Negli ultimi cento anni la ricerca riguardante il rapporto di Dante 
con l’Islam è stata monopolizzata dal dibattito, dai toni accesi e non 
ancora consluso, sulle presunte fonti islamiche “implicite” della Com-
media, sulla scia della discussione iniziata con Miguel Asín Palacios 
nel 1919, lasciando poco spazio all’indagine delle fonti arabo-islami-
che “dichiarate” da Dante stesso, cioè dei luoghi del poema in cui 
l’Alighieri tematizza aspetti e figure del mondo arabo-musulmano. 
In questo secondo ambito si segnalano come luoghi particolarmen-
te significativi il Limbo di Inferno IV, 118-144, dove Dante annovera 
Saladino, Avicenna ed Averroè tra gli «Spiriti Magni», e la nona ma-
labolgia di Inferno XXVIII, 22-63, in cui Maometto e ʿAlī figurano tra 
i «seminator di scandalo e di scisma». In quest’ottica la presenza di 
Avicenna ed Averroè all’interno del gruppo degli uomini di cultura 
(filosofi e scienziati) di Inferno IV – dopo l’incerta collocazione di Sa-
ladino a margine del gruppo dei politici nel medesimo luogo – rap-
presenta il punto più alto di apprezzamento dantesco della cultura 
araba, incarnata da due dei più insigni esponenti della sua medicina e 
della sua falsafa, rispetto alla ferma condanna della religione islamica 
nella figura del suo fondatore e di uno dei primi e principali succes-
sori del Profeta in Inferno XXVIII. Secondo questa lettura, Avicenna 
ed Averroè nel Limbo si trovano, secondo un fondamentale rispetto, 
in netta opposizione a Muḥammad e ʿAlī nelle Malebolge. È impor-
tante sottolinearlo: per Dante una cosa sono la cultura e la politica 
arabe, rappresentate da Saladino, Avicenna ed Averroè nel Limbo, 
che egli accoglie e valorizza; altra cosa è la religione islamica, istan-
ziata dai suoi fondatori Muḥammad e ʿAlī, che egli rigetta e forse 
addirittura vilipende nel penultimo cerchio dell’inferno47.

47  La distinzione è lucidamente formulata da N. Mineo, Dante e il “Libro della 
Scala”, in C.G. Antoni (a cura di), Echi letterari della cultura araba nella lirica proven-
zale e nella Commedia di Dante, Campanotto, Udine 2006, pp. 109-129 (si veda C. 
Saccone, Così il Profeta scalò i cieli. Dalle rielaborazioni arabe e persiane del «mi’rag» di 
Muhammad al «Libro della Scala» e la «Commedia» di Dante, Istituto per l’Oriente C.A. 
Nallino, Roma 2022, pp. 37-38); ne ho richiamato l’importanza in A. Bertolac-
ci, Avicenna ed Averroè «spiriti magni»: Dante Alighieri e la cultura araba nella Divina 



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    63

La perfetta integrazione di Avicenna ed Averroè all’interno della 
«filosofica famiglia» degli Spiriti Magni – con Avicenna collocato 
tra i due maggiori medici greci (Ippocrate e Galeno) e con Averroè 
che, in quanto autore del «gran comento» ad Aristotele, chiude la 
rassegna dei filosofi, dei poeti mitici e degli scienziati non-cristiani 
aperta dal «maestro di color che sanno» – è nota. Sul versante oppo-
sto, la cruenta punizione del profeta Muḥammad e del suo cugino, 
genero e quarto successore ʿAlī tra gli scismatici nel XXVIII canto 
è ugualmente famosa: Muḥammad e ʿAlī vi sono puniti in quanto 
fondatori della religione islamica intesa come deviazione eterodos-
sa del cristianesimo, ed un contrappasso analogico li vede ripetuta-
mente mutilati dalla spada di un angelo così come essi hanno scisso 
la religione cristiana con la loro eresia, con un’insistenza quasi sar-
castica da parte di Dante sui dettagli scurrili di tale mutilazione48.

Mi propongo in questa sezione di estendere il quadro al di là di 
questi due passi “iconici”, perché ulteriori elementi utili a ricostru-
ire la considerazione in cui Dante teneva l’Islam emergono altro-
ve nella Commedia, non solo in altri luoghi dell’Inferno ma anche 
nel Purgatorio e nel Paradiso, evidenziando un’attitudine di oppo-
sizione e rigetto dell’Islam che può considerarsi affine a quella di 
Inf. XXVIII49. In Inf. VIII, 70-72, ad esempio, troviamo che la città 

Commedia, «Medioevo. Rivista di Storia della Filosofia Medievale» 46 (2021), pp. 
145-174. Essa sfuma, invece, in altri contributi: S. Toorawa, Muḥammad, Muslims, 
and Islamophiles in Dante’s Commedia, «The Muslim World» 82/1-2 (1992), pp. 
133-143, ad esempio, considera Saladino, Avicenna e Averroè «Muhammad’s fol-
lowers», denominandoli «Muslims» (p. 143), e chiama Federico II, Michele Scoto e 
Pier delle Vigne «islamophiles» (pp. 138-143). Il grado e la modalità dell’avversione 
di Dante nei confronti dell’Islam sono dibatutte: si veda Tommasino, Visio e divisio 
in Inferno XXVIII e le mie considerazioni in Dante orientalista?, p. 34, n. 30.

48  Il passo ha comprensibilmente dato origine a vari fenomeni di “cancel 
culture”, a partire dalle rasure delle illustrazioni di Inf. XXVIII in manoscritti me-
dievali della Commedia, passando per le traduzioni omissive dell’opera in arabo e 
in lingue di paesi con alta immigrazione islamica come l’Olanda, fino ad arrivare 
all’esenzione dalla frequenza di lezioni riguardanti la condanna di Muḥammad e 
ʿAlī in scuole medie superiori italiane con popolazione studentesca multietnica 
secondo quanto ci riferisce la cronaca italiana recente.

49  Ho richiamato brevemente l’importanza di alcuni di questi passi in Berto-
lacci, Avicenna ed Averroè «spiriti magni», p. 156, n. 28.



64    Amos Bertolacci

infernale di Dite possiede tratti architettonici islamici, dato che le 
sue torri sono dette «meschite», tramite quella che pare essere una 
sineddoche indicante i minareti delle moschee:

Testo 6: Inferno VIII, 70-72:
E io: “Maestro, già le sue meschite
là entro certe ne la valle cerno,
vermiglie come se di foco uscite.

Sulla stessa falsariga, il saraceno figura come l’oppositore per 
antonomasia della fede cristiana nella descrizione di Bonifacio VIII 
in Inf. XXVII, 85-90, ove il papa, «principe d’i novi Farisei», è detto 
combattere contro dei correligionari cristiani e non contro i veri ne-
mici della fede cristiana, cioè contro i musulmani ed i giudei. Nel-
la descrizione di questi ultimi, mentre i saraceni sono facilmente 
identificabili con coloro che avevano cinto d’assedio San Giovanni 
d’Acri, ultima roccaforte cristiana in Terra Santa perduta nel 1291, i 
giudei sono forse associabili a coloro che intrattenevano commerci, 
allora vietati dalla Chiesa, con il Sultano dei musulmani:

Testo 7: Inferno XXVII, 85-90:
Lo principe d’i novi Farisei,
avendo guerra presso a Laterano,
e non con Saracin né con Giudei,
ché ciascun suo nimico era Cristiano,
e nessun era stato a vincer Acri
né mercatante in terra di Soldano,
[…]

Un altro stereotipo della raffigurazione medievale dell’Islam 
nell’Europa cristiana, cioè la sua bassezza morale e la sua barbarie eti-
ca, traspare nell’accostamento tra le donne saracene e le donne bar-
bare fatto da Forese Donati in Purg. XXIII, 97-105, come metro di de-
grado etico ignobilmente superato dalle «sfacciate donne fiorentine»:

Testo 8: Purgatorio XXIII, 97-105:
O dolce frate, che vuo’ tu ch’io dica? 
Tempo futuro m’è già nel cospetto, 
cui non sarà quest’ora molto antica, 



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    65

nel qual sarà in pergamo interdetto 
a le sfacciate donne fiorentine 
l’andar mostrando con le poppe il petto. 
Quai barbare fuor mai, quai saracine, 
cui bisognasse, per farle ir coperte, 
o spiritali o altre discipline?

In Par. XV, 139-148, l’antenato di Dante Cacciaguida ricorda la 
malvagità («nequizia») della religione («legge») islamica e l’usurpa-
zione da parte dei musulmani di ciò che spetta di diritto ai cristiani, 
descrivendo i saraceni come gente disonorevole («turpa») e la pro-
pria morte per loro mano durante la seconda crociata (1147-1149) 
come «martiro», un termine che ricorre anche in Par. XI, 100 a pro-
posito della predicazione di San Francesco presso il sultano d’Egitto 
durante la quinta crociata:

Testo 9: Paradiso XV, 139-148:
Poi seguitai lo ‘mperador Currado;
ed el mi cinse de la sua milizia,
tanto per bene ovrar li venni in grado.
Dietro li andai incontro a la nequizia
di quella legge il cui popolo usurpa,
per colpa d’i pastor, vostra giustizia.
Quivi fu’ io da quella gente turpa
disviluppato dal mondo fallace,
lo cui amor molt’anime deturpa;
e venni dal martiro a questa pace.

Altri passi possono forse essere aggiunti a questo dossier provvi-
sorio50. Oltre all’idea dello scisma come fattore costitutivo dell’Islam, 

50  J.S.P. Tatlock, Mohammed and His Followers in Dante, «The Modern Language 
Review» 27 (1932), pp. 186-195, propone di leggere nel drago che assale il carro della 
Chiesa di Pg. XXXII, 130-135, un riferimento «almost […] certain» ai Saraceni e più 
in particolare a Muḥammad stesso. Dante metterebbe la lingua coranica in bocca 
al demone Pluto nel quarto cerchio dell’inferno e al gigante infernale Nembrot nel 
transito tra l’ottavo e il nono cerchio, secondo alcune delle possibili interpretazioni 
del «Papé Satan, papé Satan Aleppe» di Inf. VII.1, e il «Raphèl maì amècche zabì almi» 
di Inf. XXXI.67 (A. Troni, Un verso arabo nella Divina Commedia, «Annali della Acca-
demia del Mediterraneo» 2 (1954), pp. 97-100; D. Amaldi, Papé satàn e Raphèl maì 
nelle traduzioni arabe dell’Inferno, «Egitto e Vicino Oriente» 27 (2004), pp. 209-215).



66    Amos Bertolacci

ben sviluppato nella condanna dei suoi capostipiti in Inf. XXVIII, in 
questi luoghi Dante descrive brevemente e considera condivisi dal let-
tore una serie di altri strali lanciati contro l’Islam. La lezione che se ne 
può trarre è duplice. Da un lato, la valenza tacitamente anti-islamica 
di questi passi rende ancora più eccezionale la presenza di ben tre ara-
bo-musulmani nel Limbo, i quali evidentemente sono collocati nella 
«ville lumière» o nel «piccolo Eden» del castello degli Spiriti Magni non 
in quanto rappresentanti della loro religione, bensì come esponenti di 
una cultura, sia pratica che teoretica, che Dante considera di altissimo 
valore. D’altro canto, a fronte di questa ripetuta avversità nei confron-
ti dell’Islam come religione, mi pare difficile ipotizzare un’influenza 
diretta dell’escatologia islamica sulla Divina Commedia quale quella 
ipotizzata nel 1919 da Asin Palacios ed ancora dibattuta dagli studio-
si. I passi anti-islamici della Commedia, sia i più estesi e famosi come 
Inf. XXVIII, sia quelli più brevi e meno appariscenti richiamati nella 
presente sezione, si aggiungono ai luoghi in cui Dante stesso dichiara 
quali siano le “fonti” del poema (ad es. Inf. II, 31-33), con rimando 
esclusivo alla discesa agli inferi dell’Enea virgiliano ed all’ascensione 
al cielo di San Paolo. Questa evidenza interna mi pare renda implausi-
bile un ricorso diretto e consapevole di Dante all’escatologia islamica 
come fonte della struttura e del contenuto stesso della Commedia51.

51  E.A. Coggeshall, Dante, Islam, and Edward Said, «Telos» 139 (2007), pp. 
133-151, pone il Testo 6 di Dante ad esergo ed associa opportunamente «the use 
of  Muslim architecture to model the city of  Dis» with «the humiliation of  the 
founders of  their [i.e. of  Averroes and of  his companions in Limbo] religion» in 
Inf. XXVIII (p. 149). Per converso, M. Corti, Dante e la cultura islamica, in Centro P. 
Rajna (a cura di), «Per correr miglior acque…»: bilanci e prospettive degli studi danteschi 
alle soglie del nuovo Millennio, Atti del Convegno di Verona-Ravenna (25-29 ottobre 
1999), Salerno Ed., Roma 2001, vol. I, pp. 183-202; rist. ingl.: Dante and Islamic 
Culture (1999), «Dante Studies» 125 (2007), pp. 57-75, vede l’utilizzo del termine 
«meschita» come un riflesso della conoscenza che Dante ha avuto del Libro della 
scala (p. 73: «it is best to eschew the excessive boldness of  the scholar who wishes 
to catch a glimpse of  the splendor of  a direct source in the Liber scale Machometi. 
But the text certainly generated flashes within Dante’s imagination, leaps of  fan-
tasy, and playful poetics such as calling the houses of  the city of  Dis “meschite” 
– the same name given to the temples of  the Saracens»). Se l’ipotesi di Corti fosse 
corretta, il «glimpse of  the splendor» del Libro della Scala generebbe un «flash» 
alquanto negativo all’interno dell’immaginazione poetica di Dante. Il passo di Inf. 
VIII, 70-72, è preso in esame anche da M. Campanini, Dante e l’Islam. L’empireo delle 



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    67

4. Possibile infuenza

L’evidenza testuale raccolta nelle sezioni precedenti permette sol-
tanto conclusioni negative. Sebbene, infatti, l’influenza di Alberto 
su Dante sia acclarata52, non è certo che Dante abbia conosciuto 
tutte le opere di Alberto sopra richiamate e, nel caso in cui le ab-
bia consultate, che le abbia utilizzate per attingervi informazioni 
e armamentario polemico nei confronti dell’Islam. In ogni caso, 
non si registra alcun parallelo stretto tra Alberto e Dante riguardo 
all’Islam, non essendovi alcuna vera e propria “citazione” di Alber-
to da parte di Dante su temi riguardanti la polemica anti-islamica 
nella Divina Commedia. I motivi che Dante raffigura in maniera ec-
celsa nel poema – il carattere scismatico dell’Islam, l’opposizione 
tra religione islamica e fede cristiana, il carattere riprovevole della 
legge musulmana, la bassezza morale dei suoi aderenti – sono temi 
generali, veri e propri stereotipi, che Alberto può aver contribui-
to ad avvalorare agli occhi di Dante, fungendo in questo modo da 
sua fonte di ispirazione, ma che Dante ha sicuramente incontrato 
anche altrove nella cultura del suo tempo. La vicinanza terminolo-
gica tra il sostantivo «turpitudo» utilizzato da Alberto (Testo 3; si 
veda anche il passo parallelo nel Commento parafrastico all’Etica) e 
l’aggettivo «turpe» usato da Dante (Testo 9) costituisce un’evidenza 
troppo tenue per essere significativa.

In particolare Dante potrebbe dipendere, piuttosto che da Alber-
to stesso, dalle fonti di conoscenza dell’Islam e della critica di esso a 
cui anche Alberto attinge. Certamente Dante poteva avere accesso 
ai commenti di Averroè alla Fisica ed al De caelo indipendentemente 
dalle opere di Alberto in cui questi vengono citati. Lo stesso dicasi 

luci, Edizioni Studium, Roma 2019 (cfr. C. Baffioni, Dante e la filosofia araba, in R. 
Antonelli, L. Mainini (a cura di), La biblioteca di Dante, Bardi Edizioni, Roma 2022, 
pp. 503-560: 542, n. 124).

52  Lo stato dell’arte al proposito è tracciato in L. Sturlese, Dante, Alberto il 
Grande e la filosofia degli Antichi, in R. Antonelli, L. Mainini (a cura di), La biblioteca di 
Dante, Bardi Edizioni, Roma 2022, pp. 381-391. Un possibile ulteriore esempio viene 
avanzato in A. Bertolacci, Da Talete ad Averroè: Dante storico della filosofia nel Canto 
IV dell’Inferno, in L. Bianchi, S. Pelizzari, A. Tabarroni (a cura di), La «compiuta 
gioia». Dante e la filosofia, Angelo Longo Editore, Ravenna 2024, pp. 141-160: 153-158).



68    Amos Bertolacci

per Eustrazio di Nicea: il medesimo aggettivo «turpe» richiamato in 
precedenza ricorre infatti due volte, al grado superlativo, nel Testo 2, 
dove viene applicato alla legge islamica ed a Maometto stesso. Ana-
logamento il discredito astrologico di cui Maometto è fatto oggetto 
in Alberto poteva essere noto a Dante tramite le traduzioni latine 
delle opere di Abū Maʿšar stesso o tramite famosi utilizzatori latini 
di quest’ultimo in chiave anti-islamica come Ruggero Bacone53. Più 
in generale, sia Alberto che Dante avevano a disposizione testi apo-
logetici e polemici come la traduzione latina della Risāla dello Pseu-
do-al-Kindī54, le opere di Pietro il Venerabile ricordate nella sezione 
II, ed il Liber de generatione Mahumet et nutritura eius (1142) tradotto da 
Ermanno di Carinzia (1100-1160 circa), solo per menzionare alcuni 
capisaldi di quella che Alessandro D’Ancona ha definito la «leggenda 
di Muhammad in Occidente»: un rappresentante autorevole di que-
sta tradizione è Riccoldo da Montecroce (1242-1320), conterraneo 
e contemporaneo di Dante55. Siamo dunque di fronte ad un vero 
e proprio network di influenze, in cui Alberto certamente si situa, 
ma entro il quale è difficile stabilire direttrici di impatto di un autore 
sull’altro che siano lineari piuttosto che, appunto, reticolari. 

In quest’ambito è interessante registrare un altro dato negativo: 
così come il Doctor Universalis non ha spinto la propria curiositas al di 

53  J. Agrimi, C. Crisciani, Albumazar nell’astrologia di Ruggero Bacone, «ACME» 25 
(1972), pp. 315-338; J.D. North, Roger Bacon and the Saracens, in G. Federici Vescovini 
(ed.), Filosofia e scienza classica arabo-latina medievale e l’età moderna: ciclo di seminari 
internazionali, 26-27 gennaio 1996, FIDEM, Louvain-la-Neuve 1999, pp. 120-160; J.V. 
Tolan, Saracens Philosophers Secretly Deride Islam, «Medieval Encounters» 8/2-3 (2002), 
pp. 184-208, anche in Id., Son of  Ishmael, University of  Florida Press, Gainesville 2008, 
pp. 123-125; Federici Vescovini, La storia astrologica universale, pp. 17-18

54  L’influenza della Risāla su Tommaso d’Aquino è segnalata da Torrell, 
Saint Thomas et le non-chrétiens, pp. 39-40.

55  A. D’Ancona, La leggenda di Muhammad in Occidente, 1889, 1911, rist. a 
cura di A. Borruso, Salerno Editrice, Roma 1994. Per Riccoldo da Montecroce 
come fonte di conoscenza dell’Islam in relazione a Dante, si vedano J.V. Tolan, 
Du sage arabe au Sarrasin irrationnel: vers une idéologie de la supériorité occidentale, 
in F. Clément, M. Pondevie Roumane, J. Tolan (éds.), Culture arabe et culture eu-
ropéenne: L’inconnu au turban dans l’album de famille, L’Harmattan, Paris 2006, pp. 
189-201: 191-194; K. Mallette, The Mediterranean, in M. Gragnolati, E. Lombar-
di, F. Southerden (eds.), The Oxford Handbook of  Dante, Oxford University Press, 
Oxford 2021, pp. 368-382: 375.



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    69

là di confini di appartenenze dogmatiche che risultavano invalicabi-
li anche ad un pensatore «pantagruelico», per dirla con Gilson e de 
Libera, come lui, la barriera dell’incomprensione e dell’opposizione 
religiosa pare essere stata insormontabile anche per un genio della 
statura e dell’apertura mentale di Dante. A fronte di ciò, siamo auto-
rizzati a parlare dell’esistenza di un vero e proprio “muro” opposto 
da parte cristiana alla religione rivale che anche i più potenti ed in-
fluenti artefici di “ponti” culturali in ambito cristiano medievale non 
sono riusciti a superare56.

E tuttavia, pur in questo contesto negativo, il raffronto tra Alber-
to e Dante risulta utile in termini più generali. Richiamo brevemente 
tre possibili spunti. Il primo riguarda la visione generale dei rapporti 
tra Cristianesimo e Islam che Alberto e Dante hanno condiviso e che 
si è protratta in ambiente cristiano fino a tempi molto recenti. Abbia-
mo visto Alberto affermare nel Commento alla Politica (Testo 3) che 
«Maometto non ha insegnato niente altro che menzogna e turpitudi-
ne» («Mahumetus nusquam nisi mendacium et turpitudinem docu-
it») e ribadire nel Commento ai Mineralia che egli non ha insegnato 
«niente altro che menzogna e ingiustizia» («[…] Mahometi, qui nun-
quam nisi mendacium docuit et injustitiam»). Queste affermazioni, 
sia per il contentuo che per la forma sintattica, ricordano molto da 
vicino l’asserzione dell’imperatore bizantino Manuele II Paleologo 
(reg. 1391-1425) nel dialogo intrattenuto all’inizio del XV secolo con 
un anonimo saggio persiano a proposito di Cristianesimo e Islam, 
riferito da Papa Ratzinger nella sua famosa lectio magistralis del 2006 
nell’università di una città tedesca così fortemente legata al vescovo 
Alberto Magno come Ratisbona57.

Il secondo spunto riguarda Sant’Agostino come possibile fonte 
della considerazione dei non-cristiani nella Commedia. Abbiamo vi-

56  È utile ricordare che il primo documento ufficiale della Chiesa cattolica in 
cui l’Islam viene oggettivamente descritto e pienamente riabilitato è la dichiara-
zione Nostra aetate del Concilio Vaticano II (1965), promulgata esattamente sette-
cento anni dopo la nascita di Dante.

57  Il discorso, pronunciato in tedesco, è disponibile in varie lingue presso il sito 
ufficiale della Santa Sede: <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/ 
speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university- 
regensburg.html>.



70    Amos Bertolacci

sto che Alberto, se egli è davvero l’autore della seconda parte della 
Summa theologiae, trae da Agostino l’idea che coloro che sono «extra 
fidem» possono compiere molte azioni che rientrano nel genere del 
bene, sebbene tali azioni non appartengano alla speciale categoria 
di azioni meritevoli di salvezza (Testo 4). Questa dottrina agosti-
niana, che nel passo in questione viene applicata a giudei e musul-
mani, è molto congeniale all’idea di fondo che permette a Dante di 
inserire nel Limbo, oltre ai bambini non battezzati e ai patriarchi 
dell’Antico Testamento, anche gli Spiriti Magni non-cristiani. In ef-
fetti, proprio nel corpus agostiniano è reperibile un passo rilevante, 
non sufficientemente considerato negli studi sull’argomento, cioè 
la sezione II.4 della Lettera ad Evodio: qui Agostino prospetta un 
novero di persone virtuose, il cui unico difetto è stato un erroneo 
culto di Dio (excepto Dei cultu), che egli auspica che siano liberate 
dalle pene dell’Inferno al momento della discesa agli inferi di Gesù. 
I virtuosi in questione sono suddivisi in gruppi molto simili alle 
categorie di Spiriti Magni che ritroviamo nel Limbo: Agostino parla 
infatti, tra l’altro, di poeti e oratori (poetae et oratores), filosofi (illi qui 
philosophando dixerunt) e coloro che hanno disprezzato la morte per 
il bene della patria (mortis pro patriae salute contemptus)58.

Il terzo spunto ci proietta nell’ambiente fiorentino. L’identità dei 
tre eretici che Andrea di Bonaiuto (m. 1377) raffigura ai piedi di San 
Tommaso nel Trionfo di quest’ultimo nel Cappellone degli Spagno-
li di Santa Maria Novella (1365-1367) non è esplicitata dall’artista. 
Mentre l’eretico col turbante è tradizionalmente associato con Aver-
roè, in base all’esplicita menzione fatta da Lippo Memmi nel dipinto 
che rappresenta il capostipite del motivo del Trionfo di San Tomma-
so nella Chiesa di Santa Caterina d’Alessandria a Pisa, gli altri due 

58  Ho richiamato l’importanza di questo luogo agostiniano in Bertolacci, Da 
Talete ad Averroè, p. 142, n. 3. Altri studiosi insistono invece sul carattere assoluta-
mente innovativo dell’inserzione dantesca degli Spiriti Magni nel Limbo (si veda, ad 
esemlpio, T. Barolini, Il Limbo di Dante e l’equità di accesso: non-Cristiani, bambini, e i 
criteri di inclusione ed esclusione, da «If» 4 a «Pd» 32, «Italianistica: rivista di letteratura 
italiana» 50/1 (2021), pp. 49-64, versione inglese in Ead., Dante’s Multitudes. History, 
Philosophy, Method, University of  Notre Dame Press, Notre Dame (IN) 2022, pp. 58-
81, Ch. 4: Dante’s Limbo and Equity of  Access: Non-Christians, Children, and Criteria of  
Inclusion and Exclusion, from «Inferno» 4 to «Paradiso» 32, e la bibliografia ivi citata).



La rappresentazione dell’Islam nelle opere di Alberto Magno    71

eretici vengono identificati con Sabellio (m. ca. 260) e Ario (m. 336), 
sulla scorta delle denominazioni assegnate da Filippino Lippi in 
un’analoga raffigurazione nella Chiesa di Santa Maria Sopra Miner-
va a Roma. Questa identificazione è avvalorata, prima ancora che 
dal Vasari, dalla menzione di Sabellio e Ario tra gli eretici accusati 
di errore da San Tommaso d’Aquino in Par. XIII, 127-12959. A questa 
lettura “dantesca” dell’inconografia del Bonaiuto, si può utilmente 
affiancare la lettura “albertina” veicolata dal passo del Commento al 
Vangelo di Marco di Alberto visto in precedenza (Testo 5), in cui i tre 
eretici sono identificati con Ario, Donato e Maometto. Questo luo-
go albertino introduce infatti l’interessante possibilità che nella raffi-
gurazione del Cappellone degli Spagnoli l’eretico col turbante possa 
eccedere la figura di Averroè, venendo a coincidere, o assumendo la 
stessa valenza ereticale, del profeta – o per meglio dire dello pseu-
do-profeta, secondo l’opinione cristiana medievale – dell’Islam.

Possiamo conclusivamente chiederci se, riguardo al tema affron-
tato nella presente relazione, Alberto sia stato «frate e maestro» oltre 
che di Tommaso, che lo descrive in questi termini nel canto X del 
Paradiso (Par. X, 98), anche di Dante. Una prima provvisoria risposta 
a questo interrogativo è che Alberto è certamente stato “fratello” di 
Dante: entrambi sono esposti e recepiscono gli stessi stereotipi sull’I-
slam a cui tutta la latinità medievale soggiace. In questo senso po-
tremmo dire che tra i due esiste una fratellanza in errore e in precon-
cetto. Più difficile stabilire se il Doctor Universalis sia stato in ciò anche 
“maestro” del Sommo Poeta e, nel caso lo sia stato, in quale misura. 
Una prima ricognizione come quella tentata qui pare indicare che 
Alberto non abbia svolto il ruolo di fonte diretta, bensì di autorevole 
rappresentante dell’ampio bagaglio di clichés sull’Islam e di corredo 
di motivi polemici a cui anche Dante ha potuto attingere.

59  J. Zahlten, Disputation mit Averroes oder unterwerfung des ‘Kommenta-
tors’. Zu seinem Bild in der Malerei des Mittelalters und der Renaissance, in A. Speer 
(Hrsg.), Wissen über Grenzen. Arabisches Wissen und lateinisches Mittelalter, De 
Gruyter, Berlin - New York 2006, pp. 718-744: 722-723; S. Jagot, Averroes, Islam, 
and Heterodoxy in the Spanish Chapel ‘Triumph of  St Thomas Aquinas’, «Interfaces: 
A Journal of  Medieval European Literatures» 6 (2018), pp. 7-32.





73

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226016
pp. 73-107 (dicembre 2025)

Quasi fulgor

Lampo e visione in al-Ġazālī, Alberto Magno e Dante*

Marco Signori**

[…] e lo si porta dentro di sé per 
tutto il fulgorato scoscendere 
d’una vita.

Carlo Emilio Gadda,  
La cognizione del dolore

[…] e poi? Luce di lampo

invano può mutarvi in alcunché 
di ricco e strano. Altro era il tuo 
stampo.

Eugenio Montale, Le occasioni  
[Il ramarro, se scocca…]

1. Introduzione

Lo scopo di questo articolo è studiare un piccolo estratto dell’am-
pia teoria medievale sulla visione divinatoria, tentando un difficile 
equilibrio tra considerazioni filosofiche e ragionamento lettera-
rio, o, per meglio dire, specificamente poetico. Si tratta per certi 
versi di un obbligo ineludibile, che l’argomento stesso di questo 
volume – e della conferenza da cui è scaturito – ci impone, giu-
stapponendo come fa il nome del più grande poeta della nostra 
letteratura e di uno dei più importanti maestri della Scolastica 
latina; ma non per questo risulta meno difficile da raggiungere 
nel concreto dell’analisi dei testi. Il mio compito poi è reso più 
arduo dal fatto che l’equilibrio che tenterò non sarà solo dupli-
ce, tra Dante e Alberto Magno, ma proverà a tener conto anche 
dell’apporto di un pensatore arabo, Abū Ḥāmid al-Ġazālī, che 

*  Il presente saggio fa parte della ricerca: Itineraries of  Philosophy and Science 
from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies (2023-2025), 
finanziata dal Ministero dell’Università e della Ricerca (PRIN 2022, 20225LFCMZ) 
nell’ambito del PNRR M4C2 finanziato dall’Unione europea – Next Generation EU.

**  Scuola IMT Alti Studi, Lucca.



74    Marco Signori

credo possa aggiungere una tessera importante al mosaico non 
dirò delle fonti, ma certo dei possibili riferimenti culturali che 
compongono il mondo filosofico di Dante. Una triangolazio-
ne tra tre autori molto diversi, quindi, ma anche tra gli apporti 
specifici della filosofia, della letteratura e della teologia, dato che 
al-Ġazālī è unanimemente riconosciuto come il più importante 
teologo dell’islām sunnita1, Alberto Magno è stato a sua volta 
un teologo di grande rilievo2; e al tema del theologus Dantes sono 
stati dedicati sforzi critici ingenti (anche, in anni recenti, rivolti 
semmai allo scrostamento della figura intellettuale di Dante dalle 
concrezioni di ragionamenti teologici latamente, e talvolta ma-
lamente, intesi)3. Per cercare di fare almeno un piccolo passo in 

1  Al-Ġazālī (m. 1111), noto con l’epiteto onorifico di “prova dell’islām” 
[ḥuǧǧat al-islām], è autore di diverse opere di teologia [kalām], tra le quali spicca 
per importanza la Rivivificazione delle scienze religiose [Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn], un mo-
numentale e fortunatissimo compendio di riflessione sistematica sulla teologia 
islamica: cfr. Al-Ġazālī, Iḥyāʾ ʿ ulūm al-dīn, 16 parti in 4 voll., Laǧnat našr al-ṯaqā-
fa al-islāmiyya, Cairo 1356-57 [1937-39]; ristampa anastatica in 6 volumi, Dār 
al-kitāb al-ʿarabī, Bayrūt s.d. [c. 1990]. Parti selezionate dell’opera si possono 
leggere in italiano in L. Veccia Vaglieri, R. Rubinacci (a cura di), Scritti scelti di 
al-Ghaza ̄li ̄, utet, Torino 1970. Per uno studio recente sul progetto teologico di al-
Ġazālī si veda almeno K. Garden, The First Islamic Reviver. Abū Ḥāmid al-Ghazālī 
and His Revival of  the Religious Sciences, Oxford University Press, Oxford 2014.

2  L’apporto teologico di Alberto Magno è vastissimo e spazia negli ambiti delle 
teologie biblica, sacramentale e morale, della mariologia, della liturgia e della predica-
zione; molto studiato il suo commento alle Sentenze, così come i suoi impegnativi testi 
esegetici sui Vangeli e su diversi libri veterotestamentari. Per uno sguardo d’insieme, 
si vedano almeno gli studi generali di A. Rohner, De natura theologiae juxta S. Albertum 
Magnum, «Angelicum» 16 (1939), pp. 3-23 e W. Senner, Zur Wissenschaftstheorie der The-
ologie im Sentenzenkommentar Alberts des Grossen, in G. Meyer, A. Zimmermann (Hrsg.), 
Albertus Magnus Doctor Universalis 1280/1980, Matthias Grünewald Verlag, Mainz 1980, 
pp. 323-343 (con paralleli tra Alberto, Tommaso e la tradizione francescana).

3  Per l’amplissimo dibattito sul pensiero teologico di Dante occorre ripartire 
almeno da P. Mandonnet, Dante, le théologien. Introduction à l’intelligence de la vie, des 
oeuvres et de l’art de Dante Alighieri, Desclée de Brouwer, Paris 1935, di cui è appena 
uscita la prima traduzione inglese (P. Mandonnet, Dante the Theologian, G. Corbett, 
P. Kelly (eds.), Brepols, Turnhout 2025) a cui già si opponeva É. Gilson, Dante et la 
philosophie, Vrin, Paris 1939. Per i tentativi (americani e non solo) di de-teologizzazio-
ne del poeta (e del suo poema) resta emblematico fin dal titolo T. Barolini, The Un-
divine Comedy. Detheologizing Dante, Princeton University Press, Princeton (nj) 1992. 



Quasi fulgor    75

questa direzione, che mi appare centrale per gli studi danteschi, 
mi concentrerò in quel che segue su una sola parola: il «fulgore» 
con cui, nell’ultimo canto del Paradiso, Dante esprime per meta-
fora il soddisfacimento ultimo del proprio desiderio intellettuale 
di conoscere Dio.

Testo 1.
[…] ma non eran da ciò le proprie penne: 
se non che la mia mente fu percossa 
da un fulgore in che sua voglia venne4. 

Non occorre neppure sottolineare il ruolo centralissimo svolto 
da questa terzina nel viaggio della Commedia, di cui costituisce con 
tutta evidenza un punto estremo e apicale. Ma è molto interessante 
seguire invece una pista segnalata per la prima volta, tangenzial-
mente, da Paolo Falzone, che – in un saggio importante per ben 
altre ragioni – ha annotato la vicinanza di questo fulgore dantesco 
con il fulgor che compare nella traduzione latina della summa di filo-
sofia peripatetica scritta da al-Ġazālī5.

Testo 2.
Possibile est igitur ut huiusmodi anima, quia cessat ab occupatio-
ne sensuum, elevetur ad mundum superiorem, in quo apparet ei 
aliquid de rebus, sed haec apparentia est quasi fulgor cito pertran-
siens; et haec est una species prophetandi6.

Per un orientamento recente su tutto il dibattito (con affondi importanti anche sulla 
presunta eterodossia del poeta) e sui rapporti di Dante con la teologia tardo-medie-
vale cfr. L. Lombardo, D. Parisi, A. Pegoretti, Theologus Dantes. Tematiche teologiche 
nelle opere e nei primi commenti, Edizioni Ca’ Foscari, Venezia 2018; utile anche G. Led-
da (a cura di), Le teologie di Dante. Atti del Convegno internazionale di Studi. Raven-
na, 9 novembre 2013, Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, Ravenna 2015.

4  Paradiso (d’ora in poi Par.) xxxiii 139-141. Si cita il testo del poema da Dante 
Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di G. Petrocchi, Mondadori, 
Milano 1966-1967.

5  P. Falzone, Visione beatifica e circolazione celeste negli ultimi versi del Paradiso, 
«Bollettino di italianistica. Rivista di critica, storia letteraria, filologia e linguistica» 
7/2 (2010), pp. 46-77: 46, n. 1.

6  Algazel’s Metaphyiscs: A Mediaeval Translation, J. Muckle (ed.), St. Michael’s 
College, Toronto 1933, p. 191,27-30. Qui e nel seguito, laddove ho citato il testo 



76    Marco Signori

Personalmente mi sono convinto della speciale pertinenza di 
questo richiamo, non solo per la tangenza terminologica (che non 
è ovvia, dato che fulgor nei testi confrontabili non appare così spesso 
come si potrebbe supporre7) ma anche per l’aspetto dottrinale, che, 
come si vede già da queste poche righe, ha a che fare con il tema 
centralissimo della visione e della profezia. Mi è parso dunque che 

latino di Algazel dall’ormai vetusta edizione di Muckle, ho tacitamente adeguato 
la grafia e la punteggiatura allo standard delle edizioni moderne, ripristinando i 
dittonghi classici e uniformando lo spelling (e.g., scrivendo sempre occupatio invece 
di occupacio).

7  Oltre ai brani albertini citati in ciò che segue, potrebbero rivestire una certa 
importanza per la mappatura dei luoghi filosofici nei quali un fulgore fa la sua 
comparsa questi due testi di Tommaso d’Aquino, tratti rispettivamente dal Com-
mento tommasiano alle Sentenze e dalla Quaestio disputata De veritate. Cfr. Thomas 
de Aquino, In IV Sent., q. 45 art. 2 co.: «Et ita patet quod per nullam similitudinem 
receptam in intellectu creato potest sic Deus intelligi quod essentia eius videatur 
immediate. Unde etiam quidam ponentes divinam essentiam solum per hunc mo-
dum videri, dixerunt, quod ipsa essentia non videbitur, sed quidam fulgor, quasi 
radius ipsius. Unde nec ille modus sufficit ad visionem divinam quam quaerimus»; 
citando Alessandro e Averroè, Tommaso propone quindi in alternativa una solu-
zione unitiva e quasi ilemorfica all’essenza divina: «proportio essentiae divinae ad 
intellectum nostrum est sicut proportio formae ad materiam». Cfr. anche Thomas 
de Aquino, De veritate, q. 8, art. 1, co. [Quaestio est de cognitione Angelorum. Et 
primo quaeritur utrum Angeli videant Deum per essentiam]: «Omnis autem si-
militudo divinae essentiae in intellectu creato recepta, non potest habere aliquam 
convenientiam cum essentia divina nisi analogiae tantum. Et ideo cognitio quae 
esset per talem similitudinem non esset ipsius Dei per essentiam, sed multo im-
perfectior quam si cognosceretur substantia per similitudinem accidentis. Et ideo 
illi qui dicebant quod Deus per essentiam non videtur, dicebant quod videbitur 
quidam fulgor divinae essentiae, intelligentes per fulgorem illam similitudinem 
lucis increatae, per quam Deum videri ponebant, deficientem tamen a repraesen-
tatione divinae essentiae, sicut deficit lux recepta in pupilla a claritate quae est 
in sole; unde non potest defigi acies videntis in ipsam solis claritatem, sed videt 
inspiciens quosdam fulgores». Il brano, come si vede anche dalla prosecuzione, 
è del tutto parallelo a quello del quarto delle Sentenze: «Restat ergo ut illud quo 
intellectus creatus Deum per essentiam videt, sit ipsa divina essentia. Non autem 
oportet quod ipsa essentia divina fiat forma ipsius intellectus, sed quod se habeat 
ad ipsum ut forma; ut sicut ex forma, quae est pars rei, et materia efficitur unum 
ens actu, ita licet dissimili modo, ex essentia divina et intellectu creato fit unum in 
intelligendo, dum intellectus intelligit, et essentia per seipsam intelligitur. Qualiter 
autem essentia separata possit coniungi intellectui ut forma, sic ostendit Com-
mentator in III de anima».



Quasi fulgor    77

valesse la pena di studiare più approfonditamente il contesto di que-
sto luogo ġazālīano, per capirne meglio il possibile ruolo culturale 
nella genesi dell’immagine di folgorazione con cui Dante conclude 
il suo poema.

2. Le intenzioni dei filosofi

L’opera di al-Ġazālī che stiamo leggendo porta il titolo arabo di Ma-
qāṣid al-falāsifa, che si può tradurre con Le intenzioni dei filosofi8. Si 
tratta di un’enciclopedia del pensiero avicenniano maturo, scritta a 

8  Esistono diverse edizioni del testo arabo delle Intenzioni, nessuna delle 
quali può dirsi critica: al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa, M.D.Ṣ. al-Kurdī (ed.), 3 voll., 
al-Maṭbaʿa al-Maḥmūdiyya al-Tiǧāriyya, Il Cairo 19362; al-Ġazālī, Muqaddimat 
Tahāfut al-falāsifa al-musammāt Maqāṣid al-falāsifa, S. Dunyā (ed.), Dār al-Maʿārif, 
Il Cairo 1961 (di riferimento, pur se assai difettosa); al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa, 
M. Bīǧū (ed.), Maṭbaʿat al-Ṣabāḥ, Damasco 2000 (ristampa dell’edizione di al-Kur-
dī menzionata supra); al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa. Ilǧām al-ʿawāmm ʿan ʿilm al-
kalām. Fuṣūl fī l-asʾila wa-aǧwibati-hā, A.F. al-Mizyadī (ed.), Dār al-kutub al-ʿilmiyya, 
Bayrūt 20082. Una pionieristica traduzione spagnola dell’intero testo può leggersi 
in Algazel, Maqāṣid al-falāsifa o Intenciones de los filosofos, traducción, prólogo y 
notas por M.A. Alonso, Juan Flors, Barcelona 1963; due traduzioni turche inte-
grali sono state pubblicate in anni più recenti (Gazzâlî, Felsefenin Temel İlkeleri 
(Makâsıdu’l-felâsife), çev. C. Erdemci, note di S. Dunyā, Vadi Yayinlari, Ankara 
2002, ristampato con il titolo Filozofların Maksatları, Endülüs Yayinlari, İstanbul 
2021; e Gazzâlî, Mekasıdü’l-Felâsife (Filozofların Maksatları), çev. İ. Karagözoğlu, 
Kayıhan Yayinlari, İstanbul 2020); una traduzione inglese parziale, relativa alla sola 
sezione di Logica, è stata resa disponibile online da T. Street, Maqasid. The Logic, 
<https://www.academia.edu/35144568/Maqasid_The_Logic>, s.d. Ho fornito 
una traduzione inglese integrale dell’opera in M. Signori, al-Ġazālī, The Intentions 
of  the Philosophers. Volume 1. English Translation and Commentary of  al-Ġazālī 
Maqāṣid al-falāsifa, de Gruyter, Berlin 2025; traduzioni inglesi commentate del pro-
logo, dell’epilogo e delle prefazioni alle tre macrosezioni dell’opera anche in M. 
Signori, The Liminary Texts of  al-Ġazālī’s Maqāṣid al-falāsifa. A Specimen of  English 
Translation of  the Prologue, Epilogue and Prefaces, with Philosophical and Philological 
Commentary, «Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 34 (2023), 
pp. 157-208. Per la proposta di tradurre il titolo come Dottrine dei filosofi, anziché 
Intenzioni, cfr. A. Shihadeh, New Light on the Reception of  al-Ghazali’s Doctrines of  
the Philosophers (Maqāṣid al-Falāsifa), in P. Adamson (ed.), In the Age of  Averroes. 
Arabic Philosophy in the Sixth/Twelfth Century, The Warburg Institute - Nino Arag-
no Editore, London - Turin 2011, pp. 77-92: 90.



78    Marco Signori

partire da una summa persiana di Avicenna nota come Libro di scien-
za per ʿAlà al-Dawla (in persiano Dānešnāme-ye ʿAlāʾī)9. I Maqāṣid han-
no goduto già in antico di una notevolissima fortuna, perché sono 
stati tradotti in latino da Domenico Gundissalino e dal suo collabo-
ratore arabofono Iohannes Hispanus, a Toledo, nell’ultimo quarto 
del XII secolo10; e poi anche in ebraico, due se non addirittura tre 

9  Il riconoscimento più chiaro della derivazione dei Maqāṣid al-falāsifa dal Dān-
ešnāme di Avicenna si deve a J. Janssens, Le Dānesh-Nāmeh d’Ibn Sina: Un texte à 
revoir?, «Bulletin de philosophie médiévale» 28 (1986), pp. 163-177. Il testo persiano 
delle quattro sezioni che compongono la summa è edito in Ibn Sīnā, Manṭiq. Dān-
ešnāme-ye ʿAlāʾī, M. Meškāt (ed.), Anjoman-e Āṯār-e Mellī, Tehran 1331Š/[1952]; 
Ibn Sīnā, Ṭabīʿiyyāt. Dānešnāme-ye ʿAlāʾī, M. Meškāt (ed.), Anjoman-e Āṯār-e Mellī, 
Tehran 1331Š/[1952]; Ibn Sīnā, Riyāḍiyyāt. Dānešnāme-ye ʿAlāʾī, M. Mīnovī (ed.), 
Anjoman-e Āṯār-e Mellī, Tehran 1331Š/[1952] (non vidi; l’edizione è citata da 
D. Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Brill, Leiden - Boston 20142, p. 
574, ma non sembra essere mai stata realizzata); Ibn Sīnā, Ilāhiyyāt. Dānešnāme-ye 
ʿAlāʾī, M. Moʿīn (ed.), Anjoman-e Āṯār-e Mellī, Tehran 1331Š/[1952]; Ibn Sīnā, 
Dāniš-nāmah-i ʿalāi, manṭiq va falsafah-i ūlā, taṣnīf-i Ḥuǧǧat-ul-ḥaqq Abū ʿAli Sinā, 
A. Ḫurasānī (ed.), Kitābḫānah-i Fārābī, Tehran 1360/[1981]. Sono disponibili una 
traduzione francese integrale (Avicenne, Le livre de science, vol. I. Logique, Métaphys-
ique. II. Physique, Mathématiques, tr. M. Achena, H. Massé, Les Belles Lettres, Paris 
1955-1958); varie traduzioni inglesi parziali (The Metaphysica of  Avicenna (ibn Sīnā), 
tr. P. Morewedge, Routledge, London 1973; Avicenna’s Treatise on Logic, Part One 
of  Danesh-Name Alai. A Concise Philosophical Encyclopaedia and Autobiography, tr. 
F. Zabeeh, Martinus Nijhoff, The Hague 1971; J. Jauhari, The Physics of  Avicenna. 
A translation and commentary upon the physics proper of  the Tabiy’yat of  Avi-
cenna’s Danish Nama-i Alai, PhD diss., Fordham University, New York 1987; una 
traduzione turca completa ad eccezione delle matematiche (Ibn Sînâ, Dânişnâme-i 
Alâî. Alâî hikmet kitabi, çev. M. Demirkol, Türkiye Yazma Eserler Kurum Başkan-
liği Yayınları, Istanbul 2013).

10  Per la Logica della traduzione latina cfr. C. Lohr, Logica Algazelis. Intro-
duction and Critical Text, «Traditio» 21 (1965), pp. 223-290; per la Metafisica e la Fi-
sica cfr. Algazel’s Metaphyiscs: A Mediaeval Translation, J. Muckle (ed.), St. Michael’s 
College, Toronto 1933; il solo quarto trattato della Fisica è stato riedito in E. St. 
Clair, Algazel on the Soul: A Critical Edition, «Traditio» 60 (2005), pp. 60-84. Il prolo-
go dell’opera, conservato in traduzione latina in un unico codice, è stato trascritto 
da D. Salman, Algazel et les latins, «Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du 
Moyen Âge» 10 (1935-1936), pp. 103-127. Per una visione d’insieme della traduzio-
ne latina si veda J. Janssens, al-Ġazālī’s Maqāṣid al-Falāsifa, Latin Translation of, in 
H. Lagerlund (ed.), Encyclopedia of  Medieval Philosophy. Between 500 and 1500, de 
Gruyter, Berlin 2011, pp. 387-390.



Quasi fulgor    79

volte, nel corso del Medioevo11. La stessa consistenza dei testimo-
ni manoscritti, su cui torneremo nel seguito per quanto riguarda la 
Firenze di Dante, conferma la speciale rilevanza del ruolo svolto da 
questa summa tutto sommato breve della filosofia peripatetica per 
gli sviluppi del pensiero medievale: ne esistono infatti almeno di-
ciannove manoscritti arabi (di cui due giudeo-arabi, cioè scritti in 
caratteri ebraici), quarantaquattro latini, e addirittura centodicias-
sette ebraici, nelle varie traduzioni disponibili12. Edizioni critiche 
compiute di questo testo mancano ancora in tutte le lingue in cui 
è stato trasmesso, e il loro allestimento è un desideratum eminente 
della medievistica filosofica13.

11  Le traduzioni ebraiche sono state eseguite da Isaac Albalag (completata 
poi da Isaac Pulgar o Polqar; cfr. G. Vajda, Sēfer Tiqqūn ha-Deʿōt [ספר תיקון הדעות], 
Israel Academy of  Sciences and Humanities, Gerusalemme 1973); da Yehūda ben 
Solomon Nathan; e da un traduttore anonimo (forse coincidente con una revisio-
ne della precedente). La Logica della traduzione anonima è stata edita, come tesi 
dottorale, in The Logical Part of  al-Ghazālī’s Maqāṣid al-falāsifa. In an anonymous 
Hebrew translation with the Hebrew commentary of  Moses of  Narbonne, G.B. Chertoff 
(ed.), PhD diss., Columbia University, New York 1952. La stessa sezione, insieme 
alla Metafisica fino a alla settima sezione del primo trattato, è ora riedita, sulla base 
di sei manoscritti, in The Logika of  the Judaizers: A Fifteenth-Century Ruthenian 
Translation from Hebrew, Critical edition of  the Slavic texts presented alongside 
their Hebrew sources with Introduction, English Translation, and Commentary 
by M. Taube, The Israel Academy of  Sciences and Humanities, Jerusalem 2016. 
Sulla ricezione ebraica dei Maqāṣid al-falāsifa si vedano almeno C.H. Manekin, The 
Logic of  the Hebrew Encyclopedias, in S. Harvey (ed.), The Medieval Hebrew Encyclope-
dias of  Science and Philosophy, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht 2000, pp. 
287-292; S. Harvey, Why Did Fourteenth-Century Jews Turn to Algazeli’s Account of 
Natural Science?, «Jewish Quarterly Review» 91 (2001), pp. 359-376; Id., The Chang-
ing Image of  al-Ghazālī in Medieval Jewish Thought, in F. Griffel, G. Tamer (eds.), 
Islam and Rationality. The Impact of  al-Ghazālī. Papers Collected on his 900th Anniver-
sary, 2 vols., Brill, Leiden - Boston 2015, vol. I (ed. G. Tamer), pp. 288-302.

12  Le indicazioni quantitative raccolte qui sono risultati parziali di una re-
censio sistematica, che sto conducendo da alcuni anni e che è tuttora in corso, dei 
manoscritti che trasmettono l’opera di al-Ġazālī nelle diverse lingue di cultura 
nelle quali essa è stata tramandata durante il medioevo. La recensio è a sua volta 
funzionale al progetto di una nuova edizione compiutamente critica dell’opera, 
che tenga conto sistematicamente degli apporti del latino e dell’ebraico per la con-
stitutio del testo arabo.

13  Cfr. supra, nn. 6 e 8.



80    Marco Signori

L’enciclopedia di al-Ġazālī è costituita da tre sezioni, rispetti-
vamente dedicate alla logica, alla metafisica, e infine alla fisica, in 
quest’ordine14. È rilevante notare che il contesto in cui si trova la 
citazione da cui siamo partiti è il quinto e ultimo trattato della Fisi-
ca dell’opera, che ne rappresenta la sezione apicale e conclusiva15. 
In questo trattato al-Ġazālī sviluppa, seguendo Avicenna ma con 
aspetti di indubbia originalità16, diverse considerazioni che, con 
Dimitri Gutas, possiamo rubricare globalmente sotto l’etichetta di 
«metafisica dell’anima razionale»17, e che in altre opere avicenniane 

14  Si tratta di un ordine atipico rispetto a quello della maggior parte delle 
summae filosofiche di Avicenna, che ricalcano il curriculum tardo-antico nell’asse-
gnare alla metafisica il ruolo conclusivo dell’iter studiorum. Il persiano Dānešnāme, 
con la sua ricezione nella prima cerchia di discepoli di Avicenna (segnatamente in 
Bahmanyār ibn Marzubān, per il cui Kitāb al-Taḥṣīl si veda J. Janssens, Bahmanyār 
ibn Marzubān: A Faithful Disciple of  Ibn Sina?, in D.C. Reisman, A.H. al-Rahim 
(eds.), Before and After Avicenna. Proceedings of  the First Conference of  the Avicenna 
Study Group, Brill, Leiden - Boston 2003, pp. 177-198), rappresenta una cospicua 
eccezione all’usus, la cui struttura peculiare viene rispecchiata anche nell’opera 
di al-Ġazālī.

15  M. Signori, Prophecy and the Authority of  the Prophet in al-Ġazālī’s Maqāṣid 
al-falāsifa, in A. Palazzo, A. Rodolfi (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages, 
SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2020, pp. 77-100.

16  L’osservazione a questo riguardo è già in G.S. Reynolds, A Philosophical 
Odyssey: Ghazzālī’s Intentions of  the Philosophers, in J. Inglis (ed.), Medieval Philos-
ophy and the Classical Tradition, in Islam, Judaism and Christianity, Richmond 2002, 
pp. 30-41.

17  D. Gutas, Avicenna and the Aristotelian Tradition, Brill, Leiden - Boston 
20142, in particolare alle pp. 288-296, discute estesamente i contenuti di questa 
disciplina, identificata e unificata da Avicenna stesso rispetto alla tradizione prece-
dente, e ne indaga lo sviluppo nelle summae avicenniane giovanili e mature, senza 
però menzionare in questo contesto il Dānešnāme da cui i Maqāṣid di al-Ġazālī deri-
vano, e che colloca questo complesso tematico al culmine della filosofia naturale, 
dopo la sezione di psicologia (che occupa il quarto trattato della Fisica dell’ope-
ra). È significativo per la storia della prima ricezione del pensiero di Avicenna che 
al-Ġazālī isoli ulteriormente il blocco concettuale sul destino dell’anima razionale 
rispetto alla sua fonte, dato che lo discute unitariamente in un trattato dedicato 
(appunto il quinto della Fisica delle Intenzioni), rendendone così esplicita la coeren-
za tematica. Tra i temi principali della metafisica dell’anima razionale nel progetto 
filosofico di Avicenna Gutas elenca lo studio della provvidenza e del governo divi-
no, la rivelazione profetica, e l’escatologia (con particolare riferimento alla felicità 
e all’infelicità dell’anima dopo la morte, alle loro cause e ai loro meccanismi). Per 



Quasi fulgor    81

appaiono appunto nelle sezioni metafisiche, e non fisico-naturali-
stiche, delle summae, pur conservando sempre un ruolo risolutivo 
nella struttura dell’enciclopedia filosofica18. Il titolo del Quinto trat-
tato della Fisica dei Maqāṣid è Su ciò che fluisce sulle anime dall’intel-
letto agente [Fī mā yafīḍu ʿalà l-nufūs min al-ʿaql al-faʿʿāl]; all’interno 
del generale discorso emanativo così riassunto, che studia tutti i 
modi con cui l’anima razionale può entrare in contatto con le intel-
ligenze superiori, si può leggere una sezione piuttosto consistente 
di argomento onirologico e profetologico. Sogno e profezia sono 
associati e spiegati nel testo con strumenti teorici ed epistemologi-
ci affini, in analogia con lo sguardo naturalistico e tutto filosofico 
gettato da Avicenna sul fenomeno della profezia19. In particolare, 
prima di passare direttamente allo studio razionale della profezia 
islamica (in Fisica V.9) vengono trattati in sequenza i sogni veridici, 
i sogni mendaci, le visioni veridiche in stato di veglia, e le visioni 
mendaci, come nello schema sinottico che segue20.

una sintesi dottrinale sul tema cfr. anche Id., Avicenna: The Metaphysics of  the Ratio-
nal Soul, «The Muslim World» 102/3-4 (2012), pp. 417-425.

18  È il caso almeno del Libro della guarigione o cura [Kitāb al-Šifāʾ], l’enciclope-
dia maggiore di Avicenna, che ne tratta a partire dal capitolo IX.7 (sul maʿād delle 
anime a Dio) della Metafisica [Ilāhiyyāt] e nel successivo decimo e ultimo trattato 
(cfr. Avicenna, Le cose divine, A. Bertolacci (a cura di), utet, Torino 2007, in part. 
pp. 774-810, corrispondenti ai capitoli IX.7-X.3, ma si vedano pure gli ultimi due 
capitoli del testo) e del precedente e assai più breve Libro della guida [Kitāb al-hi-
dāya], che pure colloca l’argomento in metafisica (cfr. O.L. Lizzini, La Metafisica del 
Libro della Guida. Presentazione e traduzione della terza parte (bâb) del Kitâb al-Hi-
dâya di Avicenna, «Le Muséon» 108/3-4 (1995), pp. 367-424, in particolare le sezioni 
quinta e sesta, alle pp. 415-422).

19  Cfr. in particolare le chiare spiegazioni di D.N. Hasse, Avicenna’s De anima 
in the Latin West. The Formation of  a Peripatetic Philosophy of  the Soul, 1160-1300, The 
Warburg Institute - Nino Aragno Editore, London - Turin 2000, pp. 154-174; per 
una messa a punto recente e approfondita sulle tipologie della profezia discusse 
da Avicenna si veda A. Bertolacci, The Metaphysical Proof  of  Prophecy in Avicenna, 
in Palazzo, Rodolfi (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages, pp. 39-75, con 
l’ulteriore bibliografia lì citata.

20  Il numero di paragrafi corrisponde alla divisio textus dell’edizione araba dei 
Maqāṣid al-falāsifa che ho adottato in Signori, The Intentions, e che è riportata anche 
nell’appendice di Signori, The Liminary Texts, pp. 204-207.



82    Marco Signori

Diagramma 1.

sonno veglia

vero

[(5)]
sogni veridici

§§433-436

[(7)]
visioni veridiche

§§438-440

falso

[(6)]
sogni confusi e mendaci

§437

[(8)]
visioni mendaci

§§441-442

3. Sogni, visioni e fantasia

Il passo che più ci interessa si colloca quasi all’inizio della sezione sul-
le visioni veridiche (la settima del quinto trattato), che vengono però 
inizialmente connesse ai paralleli fenomeni onirici (discussi nelle due 
sezioni precedenti, la quinta e la sesta)21. I sogni divinatori si spiegano in 
effetti, aristotelicamente ma con una già ben distinguibile torsione ara-
bo-avicenniana22, con l’assenza della distrazione dei sensi esterni, che 

21  Cfr. infra, §6 e nn. 68-69 per l’importanza del legame, esplicitato nel testo 
di al-Ġazālī (ma anche in quello di Alberto Magno), tra visioni e sogni, cioè tra 
i fenomeni profetici e divinatori della veglia e quelli analoghi, ma inferiori, che 
avvengono invece nel sonno.

22  Per la peculiare tradizione araba dei Parva naturalia aristotelici, e le non pic-
cole trasformazioni subite in questo processo di trasmissione dai trattati di Aristotele 
sul sonno e i sogni, sono ora fondamentali gli studi di R. Hansberger, How Aristotle 
came to Believe in God-Given Dreams: The Arabic Version of  De divinatione per somnum, 
in L. Marlow (ed.), Dreaming Across Boundaries. The Interpretation of  Dreams in Islam-
ic Lands, Ilex Foundation - Center for Hellenic Studies - Harvard University Press, 
Washington - Cambridge (Mass.) 2008, pp. 50-77; Ead., Kitāb al-Ḥiss wa-l-maḥsūs. 
Aristotle’s Parva naturalia in Arabic Guise, in C. Grellard, P.-M. Morel (éds.), Les 
Parva naturalia d’Aristote. Fortune antique et médiévale, Publications de la Sorbonne, 
Paris 2010, pp. 143-162. È attesa da parte della stessa studiosa l’edizione critica dell’in-
sieme dei Parva naturalia arabi, noti con il titolo di Kitāb al-Ḥiss wa-l-maḥsūs (analogo 
al latino De sensu et sensato, ed esteso all’intera collezione dal primo dei suoi trattati). 
Per alcuni aspetti è tuttora utile anche lo studio più datato, ma ricchissimo di infor-
mazioni e interpretazioni, di S. Pines, The Arabic Recension of  Parva naturalia and the 
Philosophical Doctrine concerning Veridical Dreams according to al-Risāla al-Manāmiyya 
and other Sources, «Israel Oriental Studies» 4 (1974), pp. 104-153.



Quasi fulgor    83

durante il sonno interrompono la loro costante fornitura di materiale 
all’anima e ai suoi sensi interni. Sebbene la dottrina avicenniana sia più 
complessa, nella sintesi ġazālīana l’aspetto che emerge con la massima 
chiarezza è che, nella stasi dei sensi esterni, l’anima si fa più suscettibile 
di congiungersi alle intelligenze separate, che le forniscono le forme di 
cui si sostanziano i sogni. All’inizio della sezione per noi più rilevante 
(§§438-440), però, al-Ġazālī spiega che questo può avvenire, in casi par-
ticolari, non solo durante il sonno, ma anche in stato di veglia. Le cause 
di un tale fenomeno di congiunzione “onirica” in vigilando sono due: 
una, eccezionale per così dire in positivo, è che le facoltà dell’anima 
siano così forti da sopraffare la distrazione dei sensi anche durante la 
veglia; la seconda, eccezionale invece in negativo, ha a che fare con fe-
nomeni e credenze superstiziose che diremmo di possessione23; è con-
nessa, secondo un topos culturale certo non solo arabo, con il “morbo 
sacro” dell’epilessia24; e non prevede autentica consapevolezza da parte 
del soggetto profetante. Noi ci concentreremo sulla prima delle due 
cause, quella positiva, che è esplicitamente qualificata da al-Ġazālī, alla 
fine del passo che ci riguarda, come una «perfezione»25.

Testo 3a. Testo 3b.
Uno dei due [motivi per cui è possibile 
ottenere visioni in stato di veglia] è che le 
facoltà dell’anima abbiano una potenza 
che i sensi non riescono a occupare e a so-
praffare26, così da assorbire [l’attenzione

Una est cum anima sic est fortis, quod 
non impeditur a sensibus, nec dominan-
tur ei, nec submergunt eam ut propter 
eos prohibeatur ab intentione sua. Sed 
propter fortitudinem suam dilatatur ad

23  Signori, Prophecy and the Authority of  the Prophet, pp. 93-94; si veda in par-
ticolare la discussione del testo T7, in cui al-Ġazālī attribuisce questa particolare 
forma “proto-profetica” ai maǧānīn (“posseduti”) e ai maṣruʿūna (“epilettici”).

24  Ibidem; cfr. supra, n. 22.
25  Cfr. al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa, S. Dunyā (ed.), p. 379,17-18: «Questa 

specie è un’imperfezione [nuqṣān], mentre la prima causa è una specie di perfezio-
ne [kamāl]»; cfr. la resa latina in Algazel’s Metaphysics, J. Muckle (ed.), p. 192,12-13: 
«Et hic modus est imperfectionis; primus vero perfectior est».

26  Oppure, con la lezione concorde dei manoscritti İstanbul, Süleymaniye 
Kütüphanesi, Yeni Câmi 735 fol. 195v e Madrid, Real Biblioteca del Monasterio 
de San Lorenzo de El Escorial, àrabe 1105 fol. 103v: «[…] è che l’anima si rafforzi 
[taqawwiya, V forma, oppure taqwà, I] in modo tale che i sensi non riescono a oc-
cuparla e sopraffarla». Questa sembra essere stata anche la lezione dell’antigrafo 
della traduzione latina (cum anima sic est fortis…).



84    Marco Signori

dell’anima] e impedire la sua attività, ma 
[tale] al contrario da ampliare e corrobo-
rare [l’attività psichica] in vista della spe-
culazione [rivolta] verso il lato superiore 
e il lato inferiore [D379] allo stesso tem-
po, proprio come alcune anime sono 
rafforzate al punto da essere in grado di 
riunire [l’atto] di parlare e scrivere in un 
unico istante. In effetti, in alcune circo-
stanze è permesso che l’attività dei sensi 
sia allentata da anime siffatte, e che esse 
ascendano così verso il mondo dell’igno-
to [ilà ʿālami l-ġaybi]. Così, alcune cose 
provenienti da lì appariranno loro in 
modo manifesto; ma è come un lampo 
fuggevole [miṯla l-barqi l-ḫāṭif i]. 
Questa specie [di visione appartiene] 
alla profezia [nubuwwa].
Poi, se la [facoltà] immaginativa [mu-
taḫayyila] si indebolisce, ciò che è sta-
to rivelato dell’ignoto rimane come 
tale nella [facoltà della] conservazione 
[ḥifẓ] – e si tratta allora di una rivela-
zione pura [waḥyan ṣarīḥan]. Se invece 
la [facoltà] immaginativa si rafforza, 
agirà secondo la natura dell’imitazione 
[muḥākā]. Questa rivelazione, dunque, 
avrà bisogno di un’interpretazione al-
legorica [taʾwīl], così come quella vi-
sione avrà bisogno dell’interpretazione 
[che si applica anche ai sogni] [taʿbīr].

speculandum simul utramque partem, 
superiorem scilicet et inferiorem, sicut 
cum aliquis adeo fortis est ut simul 
possit et scribere et loqui et intelligere 
loquentem. Possibile est igitur ut huiu-
smodi anima, quia cessat ab occupa-
tione sensuum, elevetur ad mundum 
superiorem, in quo apparet ei aliquid 
de rebus, sed haec apparentia est qua-
si fulgor cito pertransiens; et haec est 
una species prophetandi.
Si autem debilis fuerit phantasia, tunc 
id quod revelatur ei de occultis rema-
nebit in conservatrice id ipsum, et fiet 
verum praesagium; sed si fortis fuerit, 
aptabitur ex natura sua ad conforman-
dum. Hoc igitur est praesagium cui 
opus est interpretatione, sicut visio in 
hoc eget etiam interpre[M192]tatione. 

Anche se il discorso verte qui esplicitamente su un tipo di vi-
sione non ancora profetica, è importante notare come al-Ġazālī si 
serva di elementi che nella sua fonte avicenniana attengono già, e 
in modo specifico, al discorso filosofico sulla profezia. L’indicazio-
ne più chiara in tal senso è fornita subito dopo l’espressione fulgor 
cito pertransiens, laddove al-Ġazālī riconosce esplicitamente che 
questo tipo di visione – simile a un lampo che subito trascorre via 
– è una specie della profezia (una species prophetandi). Tra gli altri 
aspetti profetici del brano va sottolineato però anche il ruolo della 
facoltà immaginativa (quwwa mutaḫayyila), che in Avicenna è pro-



Quasi fulgor    85

tagonista di una delle tre tipologie profetiche, produttrice appunto 
di visioni27. Nello schema profetologico avicenniano, che è molto 
compresso nella rielaborazione di al-Ġazālī e che a mia volta devo 
di necessità riassumere, l’immaginativa svolge un ruolo ancipite o, 
come talora è stato definito, persino ambiguo28. Essa infatti è neces-
saria per l’acquisizione della visione profetica perché deve estrar-
re alcune forme (ṣuwar, formae) dalla facoltà delle forme (quwwa 
mutaṣawwira, virtus formativa) o immaginazione ritentiva – cioè il 
senso interno che ha il compito di immagazzinare e conservare le 
forme ricavate dai sensi esterni – e trasferirle da lì ad un’altra delle 
facoltà intrapsichiche, il senso comune (ḥiss muštarak, sensus com-
munis)29. Quando una forma raggiunge questo collettore delle per-

27  Si vedano almeno Bertolacci, The Metaphysical Proof  of  Prophecy, in parti-
colare pp. 45-47; O.L. Lizzini, Representation and reality: on the definition of  imagina-
tive prophecy in Avicenna, in B. Bydén, F. Radovic (eds.), The Parva naturalia in Greek, 
Arabic and Latin Aristotelianism. Supplementing the Science of  the Soul, Springer, New 
York 2018, pp. 133-154: 139-150; e le osservazioni di Dag N. Hasse riportate nella 
successiva nota 28. Per l’importante antecedente fārābīano della dottrina avicen-
niana della profezia immaginativa cfr. anche C. Martini Bonadeo, La rivelazione, 
la profezia, il profeta e la sua facoltà immaginativa nelle opere di Abū Naṣr al-Fārābī, in 
Palazzo, Rodolfi (eds.), Prophecy and Prophets in the Middle Ages, pp. 5-38.

28  Così infatti Hasse, Avicenna’s De anima, 158 (con riferimento al passo del 
Kitāb al-Nafs avicenniano edito in Avicenna’s De anima, being the psychological part of  
Kitāb al-Šifāʾ, F. Rahman (ed.), Oxford University Press, London - New York - Toron-
to 1959, pp. 172-173): «The role of  the imaginative faculty in prophecy is ambiguous. 
Its primary task is to present visible and audible apparitions: “Sometimes, what is 
presented to <such people> is an apparition: they imagine that what they perceive 
is a speech from this apparition with audible words which <can be> remembered 
and recited, this being <the kind of> prophethood specific to the imaginative fac-
ulty”. In order to function in this way, the imaginative faculty needs to be powerful 
enough to be able to retrieve stored images from the faculty of  imagination and to 
present them via imagination to the common sense – which is a difficult task since 
in waking life these intemal senses are normally occupied with incoming sense data. 
But when the prophetic vision – which, incidentally, needs to be distinguished from 
visions in dreams which Avicenna does not call prophetic – is completed, the pow-
erful imaginative faculty becomes a hindrance: it immediately turns to other related 
and unrelated images and makes the soul forget what it had seen».

29  Per un quadro generale sui sensi interni nella tradizione araba, con particola-
re attenzione alle fonti greche e ai paralleli ebraico-latini, è ancora utile (sebbene ine-
vitabilmente superata su punti specifici) l’ampia e densa rassegna di H.A. Wolfson, 



86    Marco Signori

cezioni dei sensi esterni, essa, indipendentemente dalla sua origine, 
produce ipso facto una visione, perché “visione”, nel senso tecnico 
che Avicenna stabilisce per la parola, significa solo l’impressione di 
una forma nel senso comune: poco importa quindi da dove pro-
venga questa forma, se – come è più comune – dalla realtà esterna, 
oppure dall’interno dell’anima, o ancora dal mondo sovralunare 
delle intelligenze30. La facoltà immaginativa, dunque, è indispen-
sabile al processo visionario; e tuttavia, subito dopo aver svolto la 
propria funzione, deve scemare e allentarsi. Se infatti, al contrario, 
essa dovesse ulteriormente rafforzarsi, oppure continuasse ad agi-
re con lo stesso vigore, sempre nuove forme verrebbero mostrate 
all’anima del soggetto profetante, e in questo profluvio di immagi-
ni quelle “vere” – attinte grazie al contatto con il mondo superiore 
delle intelligenze – si perderebbero irrimediabilmente (conducen-
do in extremis ad una situazione di totale oblio). Se invece, dopo 
aver agito, la fantasia si indebolisce, come scrive al-Ġazālī «ciò che 
è stato rivelato dell’ignoto rimane come tale» (id quod revelatur […] 

The Internal Senses in Latin, Arabic, and Hebrew Philosophical Texts, «Harvard Theo-
logical Review» 28 (1935), pp. 69-133, poi in Id., Studies in the History of  Philosophy of  
Religion, I. Twersky, G.H. Williams (eds.), 2 vols., Harvard University Press, Cam-
bridge (Mass.) 1973, vol. I, pp. 250-314; per un focus ben più recente sulla tradizione 
latina come debitrice di Avicenna, cfr. almeno C. Di Martino, Ratio particularis. La 
doctrine des sens internes d’Avicenne à Thomas d’Aquin, J. Vrin, Paris 2012.

30  Questo elemento cruciale della dottrina avicenniana della visione è spiega-
to molto chiaramente in un passo ġazālīano di poco successivo a quello riportato 
supra nel Testo 3a, che introduce le visioni mendaci in stato di veglia (e che corri-
sponde al §441 nella mia traduzione inglese; cfr. supra, n. 8 e n. 20): «“Visione” è 
l’occorrere di una forma nel senso comune. Infatti, la forma che esiste all’esterno 
non è percepita sensibilmente [come tale], ma lo è piuttosto a causa di una for-
ma che le assomiglia [contenuta] nel senso comune. Dunque, il sensato nella [sua] 
autentica natura è la forma, che ha origine nel senso a causa della forma esterna, 
[D380] cosicché la [forma] esterna [stessa] è detta “sensato” con un altro significa-
to» (al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa, S. Dunyā (ed.), p. 379,24-380,1, trad. mia). Que-
sta apertura dei sensi interni alla ricezione extrasensoriale delle forme è un aspetto 
cruciale del rimaneggiamento avicenniano della psicologia aristotelica, ed è note-
vole che al livello del Convivio Dante sembri invece attenersi piuttosto rigorosamen-
te allo stretto legame della fantasia con i sensi esterni: cfr. i penetranti commenti 
di Cesare Vasoli a Conv III iv 9, in Dante Alighieri, Opere minori, Tomo I, Parte II, 
C. Vasoli, D. De Robertis (a cura di), Ricciardi, Milano - Napoli 1988, pp. 333-334.



Quasi fulgor    87

de occultis remanebit […] id ipsum)31. Il filosofo arabo specifica anche 
che questa preservazione del contenuto visionario avviene nella fa-
coltà che egli chiama ḥifẓ (latino conservatrix, in più luoghi) – una 
designazione, sia detto per inciso, tipicamente ġazālīana (e non 
avicenniana) per l’immaginazione ritentiva o facoltà delle forme32.

Ora, poiché nella traduzione latina dei Maqāṣid la facoltà imma-
ginativa di cui è questione – cioè, come si è visto, l’immaginazione 
compositiva – viene resa con il termine phantasia33, appare difficile 
non richiamare qui anche il modo in cui prosegue il trentatreesimo 

31  Supra, Testi 3a-3b.
32  La radice ḥ-f-ẓ del preservare o conservare viene impiegata da Avicenna 

per indicare la memoria, facoltà ritentiva dei concetti (maʿānī, intentiones), ma mai 
a mia contezza per la simmetrica facoltà ritentiva delle forme, a differenza di quan-
to fa al-Ġazālī a più riprese, non solo nei Maqāṣid al-falāsifa. Mi sono occupato di 
questa importante peculiarità terminologica di al-Ġazālī, sulla quale vorrei torna-
re in futuro a stampa, nell’intervento The Imagination of  the Mosquito. Al-Ġazālī on 
the Inner Senses, tenuto il 9 febbraio 2024 alla conferenza Mens et membra. Models of  
Psychophysiology between Aristotelianism and Abrahamitic Religions (org. M. Meroni, 
L. Valletta), Università di Milano.

33  Il termine mutaḫayyila – come designazione dell’immaginazione 
compositiva – viene reso nella traduzione latina del De anima di Avicenna con 
[virtus] imaginativa (cfr. Avicenna latinus. Liber de anima sive sextus de naturalibus, S. 
Van Riet (éd.), Peeters - Brill, Louvain - Leiden 1972, p. 315, voce n. 220 del Lexique 
arabo-latin), termine che invece nella Summa theoricae philosophiae di al-Ġazālī è 
riservato alla virtù formativa o immaginazione ritentiva (quando essa viene indicata 
con il termine arabo muṣawwira o mutaṣawwira). La differenza terminologica tra 
Algazel e Avicenna è stata notata già ab antiquo, perché una parte della tradizione 
manoscritta di Avicenna, De anima IV.1 (Avicenna latinus. Liber de anima sive sextus 
de naturalibus, S. Van Riet (éd.), Peeters - Brill, Louvain - Leiden 1968, pp. 5,60-
6,68) introduce fantasia come alternativa a imaginativa (per la resa di mutaḫayyila, 
immaginazione compositiva): cfr. la nota ad locum di Van Riet, ibidem. Inoltre, 
almeno sei manoscritti latini aggiungono anche – dopo la definizione di imaginatio 
come resa di ḫayāl, altro termine impiegato in arabo per l’immaginazione ritentiva 
– una glossa che spiega «hanc vocat Algazel fantasiam». Per un primissimo 
orientamento in questa labirintica situazione terminologica, che meriterebbe 
ulteriori e sistematici approfondimenti, cfr. almeno Liber de anima sive sextus de 
naturalibus, S. Van Riet (éd.), 1972, p. 99*, n. 26 e l’eruditissima nota (in particolare 
legata alla ricezione di questo complesso problematico in Tommaso d’Aquino) di 
Amélie-Marie Goichon in Ibn Sīnā (Avicenne), Livre des directives et remarques. Kitāb 
al-Išārāt wa-l-Tanbīhāt, A.-M. Goichon (éd.), Commission internationale pour la 
traduction des chefs-d’œuvre - J. Vrin, Beyrouth - Paris 1951, pp. 318-321.



88    Marco Signori

del Paradiso dopo la percossa del fulgore, con il celeberrimo «A l’alta 
fantasia qui mancò possa» del v. 142. Un’intensa e determinante rifles-
sione critica34 ci ha abituati a intendere questo verso come l’indicazio-
ne finale della totale insufficienza degli strumenti umani al cospetto 
dell’essenza divina: la «fantasia» non ha più potere, quindi si affievo-
lisce e scema, e la visione – almeno quella propriamente intesa, che 
non può fare a meno dei phantasmata – di conseguenza cessa35. Se 

34  Particolarmente chiare le formulazioni di M. Mocan, L’arca della mente. Ric-
cardo di San Vittore nella Commedia di Dante, Olschki, Firenze 2012, p. 112: «Qui, nel 
XXXIII canto del Paradiso, immediatamente prima che il testo si chiuda su di sé, lo 
svanire definitivo della visione e il limite estremo della rappresentabilità poetica (e 
dunque la fine della scrittura e del poema), sono narrati come uno scacco dell’“alta 
fantasia” […]; con nitida denominazione, dunque, dell’istanza che ha dato vita alla 
visio divina fino a quel momento di caduta ultimativa, la fantasia alta». Sull’alta fanta-
sia al termine del poema si vedano anche la bella discussione in Ead., La trasparenza e 
il riflesso. Sull’alta fantasia in Dante e nel pensiero medievale, Bruno Mondadori, Milano 
2007, pp. 147-166, con precisazioni fondamentali che riprendo in ciò che segue; i 
brevi ma penetranti richiami di L. Pertile, La punta del disio. Semantica del desiderio 
nella “Commedia”, Cadmo, Firenze 2005, pp. 160-161; e le note ricchissime di paralleli 
medievali di E. Ardissino, «L’alta fantasia». Poesia e visione, in Ead., L’umana Comme-
dia di Dante, Longo Editore, Ravenna 2016, pp. 109-122.

35  In questa lettura, come mette in luce forse con la massima chiarezza il com-
mento ad loc. di Charles Singleton, la “fantasia” di Dante viene spesso intesa come 
«image-receiving faculty, not image-making» (Dante, The Divine Comedy, C.S. Single-
ton (ed.), Princeton University Press, Princeton 1975, p. 586). Non così invece Mo-
can, La trasparenza e il riflesso, p. 149, che riconosce esplicitamente nell’alta fantasia di 
Par. xxxiii 142 una «facoltà creatrice d’immagini». E. Malato, La folgorante visione di 
Dio: “L’amor che move il sole e l’altre stelle”. Lettura del canto XXXIII del “Paradiso”, «Rivi-
sta di Studi Danteschi» 9/2 (2009), pp. 263-300; poi, rivisto, in volumetto autonomo: 
Id., Dante al cospetto di Dio. Lettura del canto XXXII del “Paradiso”, Salerno, Roma 2013, 
da cui cito, pp. 74-75, oscilla tra le due letture, proponendo di non «escludere» la «sot-
tile ambiguità» del termine. Quanto allo specimen di dottrina avicenniana dei sensi 
interni trasmesso alla latinità con l’opera di al-Ġazālī, phantasia può designare en-
trambe queste funzioni (sopra definite rispettivamente “ritentiva” e “compositiva”) 
dell’immaginazione (dato che phant- e derivati vengono usati nell’Algazel Latinus 
per tradurre la radice trilittera ḫ-y-l, che nell’originale dà sia ḫayāl = immaginazio-
ne ritentiva, sia mutaḫayyila = immaginazione compositiva; cfr. supra, n. 31). Nel 
De anima di Avicenna, invece, il termine phantasia è usato puramente come calco 
dell’arabo banṭasiyā (che trascrive a sua volta il greco φαντασία), impiegato da Avi-
cenna come designazione del senso comune (collettore dei sensi interni e facoltà 
ricettiva delle forme): cfr. Liber de anima sive sextus de naturalibus, S. Van Riet (éd.), 



Quasi fulgor    89

tutte le immagini svaniscono, è bene però osservare anche che questa 
desistenza e questa interruzione contengono «in sé, paradossalmen-
te, l’esperienza più “alta” di contatto con l’oggetto sovrumano, e non 
il fallimento dell’unione conoscitiva con esso»36. La parola poetica, 
dunque, non svanisce ancora del tutto, e la Commedia termina in ef-
fetti solo dopo un’ulteriore terzina, nel pieno e ultimo adeguamento 
del poeta all’«amor che move il sole e l’altre stelle». Mi sembra allora 
rilevante far notare come in un contesto profetologico avicenniano, 
qui rappresentato anche dal testo di al-Ġazālī, la debilitas della fan-
tasia (intesa come facoltà capace di comporre immagini) non sia un 
aspetto negativo, ma rappresenti anzi la condizione necessaria a ga-
rantire la veridicità e la permanenza almeno della verità della visione 
– è solo cioè se la phantasia smette di fornire immagini che si può ave-
re la «rivelazione pura» [waḥy ṣarīḥ] di cui, con un lessico fortemente 
connotato in senso religioso e coranico, parla qui al-Ġazālī37. In que-
sto specifico contesto peripatetico non sembra di poter parlare, na-
turalmente, di una qualche apertura sovra-immaginativa all’unione 
conoscitiva intellettuale, come appare verosimile che accada, invece, 
nei versi di Dante sulla cessazione dell’«alta fantasia». Ciononostante, 
mi preme sottolineare la contiguità terminologica e concettuale tra 
fulgore e fantasia, che compaiono in strettissima connessione sia nel 
brano del teologo arabo sia nel canto finale del poema sacro.

1972, p. 87 ad l. 20. Insieme alle precisazioni terminologiche della precedente n. 31, 
anche queste osservazioni invitano a riprendere in considerazione sistematicamente 
il vocabolario arabo-latino-volgare dei sensi interni, per dirimerne anche con mag-
giore consapevolezza gli usi da parte di Dante. Un simile studio d’insieme dovrebbe 
naturalmente tenere nel debito conto anche gli importanti preludi danteschi su «alta 
fantasia» e «imaginativa» consegnati a Purgatorio xvii 13-18 e Convivio III iv 9-11. Una 
prima, fondamentale ricognizione per lo studio sistematico del lessico peripatetico 
della fantasia è in G. Fioravanti, Phantasia: tra Aristotele e i Peripatetici, in M. Bet-
tetini, F. Paparella (a cura di), Immaginario e immaginazione nel Medioevo. Atti del 
convegno della Società italiana per lo studio del pensiero medievale, SISPM, Milano, 
25-27 settembre 2008, Brepols, Louvain-la-Neuve 2009, pp. 163-177.

36  Mocan, La trasparenza e il riflesso, p. 156.
37  Il termine waḥy, qui peraltro rafforzato dall’aggettivo, in al-Ġazālī attiene 

esclusivamente alla profezia, come mostra A. Treiger, Inspired Knowledge in Isla-
mic Thought. al-Ghazālī’s Theory of  Mystical Cognition and its Avicennian Foundation, 
Routledge, London 2012, pp. 65-66.



90    Marco Signori

4. Come un lampo che subito passa

È opportuno però concentrarci ora sul fuoco principale di questa 
analisi, e cioè sul fulgor cito pertransiens della resa latina (al-barq al-ḫāṭif 
nell’originale arabo). È notevole, prima di tutto, che la formula sele-
zionata dai traduttori latini si stagli nettamente rispetto al suo con-
testo prossimo, che è quello di una discussione filosofica piuttosto 
tecnica e concisa di un fenomeno complesso come quello della visio 
(e, al limite, della visione profetica). Anche e proprio in quanto meta-
forica, l’espressione selezionata da Gundissalino costituisce insomma 
una punta stilistica, una vetta linguisticamente rilevata del panorama 
sostanzialmente disteso e monocorde della sua prosa tecnica di tra-
duttore; e come tale non può che apparire, al lettore moderno come 
a quello medievale, particolarmente icastica e memorabile38. In se-
condo luogo, è importante sottolineare la relativa rarità del termine 
fulgor, con la grafia in -o- che darà poi l’esito ‘fulgore’ in italiano. Nella 
meteorologia dei Maqāṣid, in effetti, compare più volte un fulgur nel 
senso specifico di ‘fulmine’ o ‘folgore’, ma mai altrove il fulgore vero 
e proprio che fa la sua comparsa qui. In ottica comparativa arabo-la-
tina resta comunque notevole che il termine arabo barq, tradotto 
come fulgor nel passo che ci interessa, sia a sua volta un termine squi-
sitamente meteorologico, che indica il lampo (meglio del fulmine, 
chiamato invece ṣāʿiqa) che illumina il cielo nel corso del temporale39. 

Tornerò a breve, in effetti, su alcuni aspetti meteorologici che 
mi paiono notevoli nella metafisica del Paradiso di Dante, ma è con-

38  Ho insistito sull’importanza per lo storico della filosofia medievale di luo-
ghi come questo, in cui lo stile (anche letterario) oppure la qualità specifica dell’e-
semplificazione innalzano percettibilmente il registro rispetto al testo circostante, 
nelle conclusioni di M. Signori, Chartula brevis. L’anima intellettuale come libro e 
come luogo tra Algazel e la Summa theologiae di Alberto Magno, «Bulletin de philo-
sophie médiévale» 65 (2023), pp. 247-290: 279-280; 289-290.

39  Entrambi i termini vengono utilizzati e definiti nella quarta speculatio del 
terzo trattato della Fisica dei Maqāṣid, ossia nella sezione dedicata alla meteorologia 
(compresi i materiali mineralogici ultimamente riconducibili al quarto libro dei Me-
teorologica aristotelici). Per il testo arabo al-Ġazālī, Maqāṣid al-falāsifa, Dunyā (ed.), 
pp. 342,14-344,7; per il testo latino Algazel’s Metaphysics, Muckle (ed.), pp. 159,13-
160,29. In questo contesto meteorologico, barq viene reso dai traduttori latini con 
cor<r>uscatio, e non con fulgor come nel quinto trattato della Fisica.



Quasi fulgor    91

sigliabile restare per il momento a Par. xxxiii e alla violenza percus-
siva del suo fulgore, per notare come diversi aspetti della metafora 
paradisiaca trovino un parallelo nel testo apparentemente lontanis-
simo di al-Ġazālī: non solo appunto la tessera terminologica del 
fulgor, su cui ho detto abbastanza, ma soprattutto la clausola cito 
pertransiens, che intendo come la forte sottolineatura della rapi-
dità fuggevole della visione, che subito trapassa nell’oblio e nella 
mancanza. Mi sembra infatti che questa indicazione dell’Algazel 
Latinus faccia il paio molto bene con il percuotimento della men-
te esperito da Dante poeta, un’esperienza che lo lascia certamente 
soddisfatto e ricolmo, ma anche incapace di ridire quanto visto e 
forzato dunque a concludere, dopo questo estremo e puntiforme 
excessus, la sua lunga narrazione40. Anche l’aspetto della profezia, 
sul quale mi sono soffermato nel contestualizzare il brano di Alga-
zel, mi sembra molto pertinente in questa chiave, e non solo sotto 
un’interpretazione forse onerosa dell’intera esperienza poetica di 
Dante sotto il segno della profezia (come voleva del resto un in-
terprete pur filosofico del poeta come Bruno Nardi41), ma anche 

40  Le indicazioni riguardanti il subitaneo cessare della visione e il rischio con-
tinuo dell’oblio e dell’ineffabilità sono numerosissime, nel testo di Dante come 
nella critica secolare che ha riflettuto su questi luoghi cruciali della Commedia. Ba-
stino a riscontro i versi celebri di Par. xxxiii 94-96 che, per esprimere l’inadeguatez-
za della memoria e della parola poetica rispetto al contenuto visionario, richiama-
no (con sintesi davvero suprema) il remotissimo episodio mitico degli Argonauti: 
«Un punto solo m’è maggior letargo / che venticinque secoli a la ‘mpresa / che fé 
Nettuno ammirar l’ombra d’Argo».

41  Sull’interpretazione complessiva che Nardi ha fornito del pensiero di Dan-
te e della sua vocazione profetica cfr. almeno i saggi seguenti, impegnativi e rap-
presentativi di fasi diverse, seppure coese, della produzione storiografica nardiana: 
B. Nardi, Dante profeta, in Id., Dante e la cultura medievale. Nuovi saggi di filosofia 
dantesca, Laterza, Bari 19421, 19492, pp. 336-416 (cfr. in particolare la formulazio-
ne sintetica di p. 376: «Non artificio letterario, ma vera visione profetica ritenne 
Dante quella concessa a lui da Dio»); Id., Dal «Convivio» alla «Commedia», in Id., Dal 
«Convivio» alla «Commedia». Sei saggi danteschi, Istituto storico italiano per il Medio 
Evo, Roma 1960, pp. 37-150; Id., Filosofia e teologia ai tempi di Dante in rapporto al 
pensiero del Poeta, in Id., Saggi e note di critica dantesca, Ricciardi, Milano - Napoli 
1966, pp. 3-109. Per una recente messa a punto sulla lettura nardiana del poeta 
cfr. L. Bianchi, A. Pegoretti, Il Dante di Bruno Nardi tra filosofia, poesia e profetismo, 
«L’Ellisse» 17/1-2 (2022), pp. 239-252.



92    Marco Signori

nella direzione di letture diverse – meno teologiche, ma diciamo 
pure meno ideologiche – del poema sacro. In effetti, se anche si 
volesse interpretare l’esperienza oltremondana della Commedia se-
condo presupposti simbolici o allegorici meno vincolanti dal punto 
di vista veritativo, rimarrebbe comunque incontestabile l’impegno 
poetico di Dante nel descrivere in parole il suo viaggio e la sua vi-
sione, che diventano vera e propria materia del poema, sostanza 
del suo farsi anche nei suoi addentellati almeno lato sensu profetici.

5. Algazel e Dante (a Firenze?)

A questo punto, naturalmente, una domanda sorge spontanea: è 
possibile che Dante abbia effettivamente letto il testo di al-Ġazālī 
da cui abbiamo preso le mosse? Per rispondere è utile partire innan-
zitutto dal dato incontestabile che Dante menziona Algazel esplici-
tamente due volte, nel Convivio, sempre in connessione ad Avicen-
na, nei due brani tratti rispettivamente dal secondo e dal quarto 
libro dell’opera che riporto di seguito nei Testi 4-542.

Testo 4.
E la terza similitudine si è lo inducere perfezione nelle disposte 
cose. Della quale induzione, quanto alla prima perfezione, cioè 
della generazione sustanziale, tutti li filosofi concordano che li cie-
li siano cagione, avegna che diversamente questo pongano: quali 
dalli motori, sì come Plato, Avicenna e Algazel; quali da esse stel-
le, spezialmente l’anime umane, sì come Socrate, e anche Plato e 
Dionisio Academico; e quali da vertude celestiale che è nel calore 
naturale del seme, sì come Aristotile e li altri Peripatetici43.

Testo 5.
In prima è da sapere che l’uomo è composto d’anima e di corpo; 
ma dell’anima è quella [scil. la nobiltà]; sì come detto è che è a 

42  Si cita il Convivio (d’ora in poi anche: Conv) dall’edizione critica a cura di Fran-
ca Brambilla Ageno, Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll., il cui testo è adottato in Dante 
Alighieri, Opere. Volume secondo. Convivio, Monarchia, Epistole, Egloge, G. Fioravanti et 
al. (a cura di), Mondadori, Milano 2014 (che ho consultato direttamente).

43  Conv II xiii 5-6.



Quasi fulgor    93

guisa di semente della vertù divina. Veramente per diversi filosofi 
della differenza delle nostre anime fue diversamente ragione: ché 
Avicenna e Algazel volsero che esse da loro e per loro principio 
fossero nobili e vili; e Plato ed altri volsero che esse procedessero 
dalle stelle, e fossero nobili e più e meno secondo la nobilitade del-
la stella. [3] Pittagora volse che tutte fossero d’una nobilitade, non 
solamente le umane, ma colle umane quelle delli animali bruti e 
delle piante, e le forme delle minere; e disse che tutta la differenza 
[era] delle corpora [……………] e forme. Se ciascuno fosse a difen-
dere la sua oppinione, potrebbe essere che la veritade si vedereb-
be essere in tutte; ma però che nella prima faccia paiono un poco 
lontane dal vero, non secondo quelle procedere si conviene, ma 
secondo l’oppinione d’Aristotile e delli Peripatetici44.

Per queste due citazioni, che sono in entrambi i casi di pertinen-
za psicologico-noetica, il commento per i Meridiani di Gianfranco 
Fioravanti richiama, credo molto opportunamente, due luoghi di 
Alberto Magno, rispettivamente tratti dal De anima45 e dal De somno 
et vigilia46 del pensatore domenicano47. Alberto fa dunque qui la sua 
comparsa come il più probabile mediatore della conoscenza dante-
sca di Algazel, almeno in questi casi di menzione esplicita. Prima di 
concentrarci più specificamente sul doctor universalis, per saggiare 

44  Conv IV xxi 2-3.
45  Albertus Magnus, De anima, C. Stroick (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 

1968 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/1), III, tr. II, cap. 8, p. 
188: «dicunt isti splendorem intelligentiarum dare formas». Più incerto Thomas 
Ricklin in Dante Alighieri, Das Gastmahl. Zweites Buch, T. Ricklin (Hrsg.), Felix 
Meiner Verlag, Hamburg 1996, p. 247, che è scettico sulla rilevanza del luogo di De 
somno et vigilia III.1.6 suggerito da Nardi, vede con maggior favore un altro luogo 
albertino pure indicato da Nardi (De intellectu et intelligibili I.1.4), e riporta in ag-
giunta anche un passo di Tommaso già addotto da Busnelli e Vandelli.

46  Albertus Magnus, De somno et vigilia, S. Donati (ed.), Aschendorff, Mün-
ster i.W. s.d. [2024, disponibile online], III, tr. 1, cap. 6, p. 65,3-4; 15-17: «Avicenna 
autem et Algazel […] dicunt […] gradus esse in huiusmodi anima intellectuali, 
quia quidam sortiuntur animas altiores et quidam inferiores». Identico il riferi-
mento proposto da Ricklin, che riporta per esteso il luogo albertino in Dante Ali-
ghieri, Das Gastmahl. Viertes Buch, T. Ricklin (Hrsg.), Felix Meiner Verlag, Ham-
burg 2004, pp. 262-263.

47  Per i due richiami cfr. rispettivamente le note di commento in Dante Ali-
ghieri, Opere. Convivio, G. Fioravanti (a cura di), pp. 308-309 e 717.



94    Marco Signori

la possibilità di una sua mediazione anche per il fulgore che qui ci 
interessa più da vicino, vorrei aggiungere però qualche altra picco-
la tessera per il dossier Dante-Algazel. Il nome del filosofo e teolo-
go arabo ricorre anche altrove, in effetti, nei commenti moderni al 
Convivio, e il luogo più significativo per questi possibili riusi indiretti 
mi pare il seguente.

Testo 6.
[14] Onde, sì come per lei molto di quello si vede per ragione, 
e per consequente si vede poter essere, che sanza lei pare ma-
raviglia, così per lei si crede ogni miracolo in più alto intelletto 
pote[r] avere ragione, e per consequente pote[r] essere. Onde la 
nostra buona fede ha sua origine; dal[la] quale viene la speranza 
ch’è ’l proveduto desiderare; e per quella nasce l’operazione della 
caritade48. 

Nell’idea che attraverso la filosofia si pensi la possibilità di ciò 
che trascende le nostre capacità conoscitive, e si apra quindi uno 
spazio alla fede, Fioravanti scorge una vicinanza dantesca rispetto 
alle posizioni di alcuni maestri parigini della facoltà delle Arti, in 
particolare Boezio di Dacia, sia nel De aeternitate mundi – in cui si 
afferma che la creazione temporale del mondo è possibile per una 
causa la cui virtus è maggiore rispetto alla normale virtù di una cau-
sa naturale –, sia nel De summo bono, in cui si insegna la correlazione 
tra beatitudine attinta grazie alla ragione in questa vita e beatitudi-
ne futura, goduta per fede49. A quest’ultimo proposito, Fioravanti 
cita a corredo anche un passo introduttivo della Metaphysica della 
Summa theoricae philosophiae di Algazel, che riporto nel successivo 

48  Conv III xiv 14.
49  Cfr. il commento ad loc. di Fioravanti in Dante Alighieri, Opere. Convivio, 

G. Fioravanti (a cura di), pp. 494-497. Per Boezio e la felicitas cfr. anche G. Fiora-
vanti, ‘Scientia’, ‘fides’, ‘theologia’ in Boezio di Dacia, «Atti della Accademia delle 
Scienze di Torino. Classe di Scienze morali» 104 (1970), pp. 525-632; Id., La felicità 
intellettuale: storiografia e precisazioni, in M. Bettetini, F.D. Paparella (a cura di), 
La felicità nel medioevo, FIDEM, Louvain-la-Neuve, pp. 1-12; L. Bianchi, Felicità ter-
rena e beatitudine ultraterrena. Boezio di Dacia e l’articolo 157 censurato da Tempier, in 
P.J.J.M. Bakker, E. Faye, C. Grellard (éds.), Chemins de la pensée médiévale. Études 
offertes à Zénon Kaluza, Brepols, Turnhout 2002, pp. 193-214.



Quasi fulgor    95

Testo 7, e in cui sono notevoli soprattutto le parti evidenziate in 
corsivo:

Testo 7.
Alterum est quo cognoscuntur dispositiones omnium quae sunt; 
ad hoc ut describatur in animabus nostris forma universi esse secun-
dum ordinem suum, sicut describitur forma visibilis in speculo; 
huiusmodi autem descriptio in nostris animabus est perfectio ipsa-
rum, quoniam aptitudo animae ad recipiendum ea proprietas est 
ipsius animae. Unde describi ea in anima in presenti quidem est sum-
ma nobilitas et in futuro causa felicitatis, sicut in sequentibus ostende-
tur. Et haec dicitur scientia theorica50.

Più di recente, lo stesso luogo di Algazel – in particolare la locu-
zione forma universi esse – è stato richiamato anche da Loris Sturlese 
in relazione alla moltiplicazione delle forme intelligibili all’interno 
dell’intelletto possibile, ricordata da Dante nella celebre discussio-
ne sulla genesi dell’anima razionale di Convivio IV xxi51. Sturlese 
accosta il luogo di Dante, quello di Algazel, e il concetto albertino 
– in effetti assai prossimo – di “forma dell’ordine dell’universo”52. 

50  Algazel’s Metaphysics, p. 2,3-12.
51  In particolare il paragrafo 8 di quel capitolo, su cui resta fondamentale la 

lettura di B. Nardi, L’origine dell’anima umana secondo Dante, «Giornale critico della 
filosofia italiana» 12 (1931), pp. 433-456; 13 (1932), pp. 45-56; 81-102, poi in Id., Studi 
di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960, pp. 9-68; ma si 
veda anche M. Lenzi, Bruno Nardi, Pietro di Giovanni Olivi e l’origine dell’anima uma-
na in Dante (Purg. XXV 37-79), in C. König-Pralong, O. Ribordy, T. Suarez-Nani 
(éds.), Pierre de Jean Olivi. Philosophe et théologien, de Gruyter, Berlin - New York 
2010, pp. 369-408.

52  L. Sturlese, Dante, la filosofia e gli antichi, «Giornale critico della filosofia 
italiana» 100/3 (2021), pp. 435-456: 451 n. 23; cfr. anche Id., «Intelletto acquisito e 
divino». La dottrina filosofica di Alberto il Grande sulla perfezione della ragione umana, 
«Giornale critico della filosofia italiana» 23/2 (2003), pp. 161-189: 179-189; Id., «In-
tellectus adeptus». L’intelletto e i suoi limiti secondo Alberto il Grande e la sua scuola, in 
M.C. Pacheco, J.F. Meirinhos (éds.), Intellect et imagination dans la philosophie méd-
iévale. Intellect and Imagination in Medieval Philosophy. Intelecto e imaginação na Filo-
sofia Medieval, Actes du XIe Congrès International de Philosophie Médiévale de la 
Société Internationale pour l’Étude de la Philosophie Médiévale (S.I.E.P.M.), Por-
to, du 26 au 31 août 2002, 3 vols., Brepols, Turnhout 2006, vol. I, pp. 305-321: 309, 
n. 11. Il passo più esplicito in Alberto sulla forma ordinis universi come strumento 



96    Marco Signori

E del resto a Convivio IV xxi 10 compare anche la famosa formula 
«Dio incarnato», che viene proprio dal De somno et vigilia di Alberto 
– ancora una volta dal capitolo III.1.6, già richiamato in preceden-
za, in cui l’espressione così caratteristica di quasi Deus incarnatus si 
ritrova a sua volta all’interno di una reportatio, precisamente delle 
posizioni di Avicenna e di Algazel53. La triangolazione tra Dante, 
Alberto e al-Ġazālī sembra dunque molto pertinente e produttiva 
anche all’interno del Convivio54.

(e modalità) della conoscenza post mortem dell’anima intellettuale umana è nella 
solutio della questione Qualiter intellectus possibilis intelligit post mortem, in Albertus 
Magnus, De homine, H. Anzulewicz, J.R. Söder (edd.), Aschendorff, Münster i.W. 
2008, p. 430,51-53: «Sine praeiudicio melioris sententiae dicimus, quod anima post 
mortem intelligit per formas [formam coniecit Sturlese] ordinis universi sicut et 
intelligentia separata». Cfr. anche L. Sturlese, Vernunft und Glück. Die Lehre vom 
„intellectus adeptus” und die mentale Glückseligkeit bei Albert dem Großen, Aschendorff, 
Münster 2005 (Lectio Albertina, 7), p. 19, n. 43, per ulteriori paralleli (anche più 
prossimi alla formulazione ġazālīana di forma universi esse) nel Super Ethica e nel 
De caelo albertini.

53  Conv IV xxi 10: «E sono alcuni di tale oppinione che dicono [che], se tutte le 
precedenti vertudi s’accordassero sovra la produzione d’un’anima nella loro otti-
ma disposizione, che tanto discenderebbe in quella della deitade, che quasi sarebbe 
un altro Dio incarnato»; Albertus Magnus, De somno et vigilia, III, tr. I, cap. 6, p. 
65,27-31: «Et tantum exaltant [scil. Avicenna et Algazel, soggetti logici di tutto il 
brano; secondo Fioravanti nel commento al luogo dantesco, il soggetto da sottin-
tendere sarebbero invece le superiores intelligentiae menzionate subito sopra nel 
passo] nobilitatem huius intellectus quod invenitur, ut dicunt, anima quae omnia 
scit per seipsam, et est quoad intellectum quasi deus incarnatus, qui perfectionem 
habet ad omnia scienda ex ipso».

54  Un ultimo riferimento, più estrinseco ma non del tutto secondario, a que-
sto complesso quadro tematico potrebbe essere quello al Liber de nobilitate animi 
di Guglielmo d’Aragona edito in M.L. Colker, “De Nobilitate Animi”, «Mediaeval 
Studies» 23 (1961), pp. 47-79, molto richiamato nei commenti al quarto del Convi-
vio, in cui compare, in posizione piuttosto rilevata all’interno della terza sezione 
– quella eponima De nobilitate animi – proprio una citazione da Algazel sull’anima 
umana, nella quale sarebbero dipinte le forme dell’intero universo. Cfr. Colker, 
“De Nobilitate Animi”, p. 56,46-50: «Et generaliter omnes philosophi intelligunt 
quod anima non est apta ad veritatis cognicionem nisi prius fuerit in quiete pacifi-
ca ab omnibus motibus animi passionum, secundum quod dicit Algazel in Logica 
sua quod tunc est apta anima ut depingantur in ea forme universi cum expiata 
fuerit a sordidis, scilicet moribus et turpibus fantasiis». La fonte della citazione è il 
prologo alla Logica dei Maqāṣid latini, in Lohr, Logica Algazelis, pp. 240,48-241,50, 



Quasi fulgor    97

D’altro canto, sebbene i richiami ad Algazel non siano del tut-
to sicuri, e appaiano anzi spesso mediati proprio da Alberto, non 
è neppure del tutto peregrino immaginare un contatto diretto di 
Dante con questo testo, sia per le possibili tangenze concettuali 
(anche in assenza di menzione esplicita) che ho appena esaminato, 
sia perché esso rappresentava sicuramente un manuale o un vade-
mecum introduttivo alla filosofia avicenniana, e dunque un libro di 
filosofia che aveva forse maggiori probabilità di finire tra le mani 
di uno studioso laico e non professionista come il nostro rispetto 
a testi più ponderosi, più tecnici, o semplicemente più complessi. 

Meno estrinsecamente, si può aggiungere d’altronde che le ri-
cerche recenti sulle biblioteche filosofiche fiorentine al tempo di 
Dante ci consentono di attingere anche a qualche traccia materiale, 
perché siamo certi della presenza di almeno tre manoscritti di Al-
gazel a Firenze. Si tratta di due codici della Biblioteca Nazionale 
Centrale, il Magliab. Cl. V 45 (che trasmette la traduzione latina 
dei Maqāṣid al-falāsifa nella sua interezza) e il Conv. Soppr. G.4.354 
(latore della sola Logica), cui va aggiunto un importante mano-
scritto laurenziano, il Plut. 15 sin. 9, che trasmette, correttamente 
congiunte, la Metafisica e la Fisica di Algazel. Di questi tre codici 
ġazālīani, due sono collegabili con qualche sicurezza a Santa Cro-
ce: si tratta del Conv. Soppr. G.4.354 della Nazionale – che però 
non trasmette, purtroppo, la sezione di Fisica che qui ci interessa 
più da vicino – e del Laurenziano Pluteo 15 sin. 9. Quanto al co-
dice del fondo Conventi Soppressi, è stato di recente restituito alle 
pertinenze dello studium da David Speranzi, che vi ha scoperto una 
nota ad usum di Illuminato Caponsacchi, frate minorita lettore di 
molti testi santacrociani55. Il Plut. 15 sin. 9, che reca invece tutta la 

congiunto con un passo di poco successivo (ibidem, p. 242,87-89): «Munditia ani-
mae est, ut expietur a sordidis moribus et sanctificetur a phantasiis turpibus. […] 
Anima igitur speculum est; nam depinguntur in ea formae totius esse, cum mun-
data et tersa fuerit a sordidis moribus».

55  D. Speranzi, Scrittura e letture di Illuminato Caponsacchi nell’antica Biblioteca 
di Santa Croce, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 127-168: 145. La nota ad usum, al f. 
82r del nostro codice, è riportata da Speranzi come segue: «Iste liber spectat ad 
conventum Florentinum Ordinis Fratrum Minorum, deputatus ad usum fratris 
Illuminato de Caponsaccis eiusdem Ordinis».



98    Marco Signori

sezione di filosofia teoretica di Algazel (cioè la metafisica e la filo-
sofia naturale), si trovava con buona probabilità a Santa Croce56 e 
riveste un ruolo di particolare rilevanza per gli studi sulle presenze 
peripatetiche nella Firenze di Dante, dato che trasmette anche il 
De substantia orbis di Averroè, nonché vari trattati aristotelici, tra 
cui il medesimo De somno et vigilia nella serie dei Parva naturalia57. 
Sembrerebbe quindi un codice anche tematicamente importante 
per il discorso che stiamo svolgendo sui possibili influssi filosofici, 
e specialmente peripatetici, sul discorso profetico di Dante e sulla 
visio consegnata alla Divina Commedia58.

6. Dante, Alberto e altre folgorazioni

Resta da esplorare ancora, nell’ultima parte di questo saggio, un 
parziale luogo parallelo albertino per il fulgore di Paradiso xxxiii e 
per il fulgor ġazālīano, che si trova nel terzo libro del De somno et 
vigilia di Alberto Magno – un testo, come abbiamo visto, che la cri-
tica allega esplicitamente come fonte diretta di una delle citazioni 

56  La verifica in corso da parte di Francesca Galli sulla possibilità di ascrivere 
al fondo antico anche il Plut. 15 sin. 9 è annunciata da A. Pegoretti, Novità da 
Santa Croce, in S. Nobili (a cura di), Dante lettore, «Letture Classensi» 52, Longo, 
Ravenna 2024, pp. 15-35: 28, n. 34. Cfr. anche la comunicazione orale di F. Galli, 
Sulle tracce di Servasanto a Santa Croce. Primi accertamenti a partire dal nucleo librario 
antico, Seminario Ma chi sta citando? Storie e tentativi di ritrovamento di manoscrit-
ti-fonte, org. E. Berti, SISMEL, Firenze, 19 dicembre 2024. 

57  Oltre agli Arabes Algazel e Averroè, il manoscritto – descritto dal Bandi-
ni e poi anche in G. Lacombe et al., Aristoteles Latinus. Codices. Pars posterior, sup-
plementis indicibusque instruxit L. Minio-Paluello, Cambridge University Press, 
Cantabrigiae 1955, pp. 947-948 – contiene una serie di opuscoli pseudo-aristotelici 
(Secretum secretorum, De bona fortuna, De lineis indivisibilibus, De mundo) e un gruppo 
di trattati autenticamente aristotelici afferenti ai Parva naturalia (De sensu et sensato, 
De morte et vita, De somno et vigilia). Cfr. anche Pegoretti, Novità da Santa Croce, p. 
28, n. 34.

58  Simmetricamente, anche il Conv. Soppr. G.4.354 trasmette accanto ad Al-
gazel una serie di testi legati ai Parva naturalia, tra cui è particolarmente notevole 
per noi il commento di Averroè al De somno: cfr. Pegoretti, ibidem (il codice reca 
anche i commenti averroistici al De sensu et sensato, al De memoria et reminiscentia, e 
al De longitudine et brevitate vitae).



Quasi fulgor    99

congiunte di Avicenna e Algazel nel Convivio59. La verosimiglianza 
storica di un impiego dantesco di questo testo del teologo dome-
nicano – peraltro di per sé molto indagato nella letteratura critica 
albertina60 – appare dunque altissima, e vorrei soffermarmi allora, 
per contrasto, sulle differenze concettuali che lo separano dal luogo 
di al-Ġazālī che abbiamo analizzato ormai a fondo, per riflettere in 
conclusione sulle implicazioni teoriche dell’uno e dell’altro testo. Il 
brano di Alberto è quello che segue:

Testo 8.
Septimus autem gradus est quando adhuc in somno vere et expres-
se apparent intelligentiae sine simulacris, et tale videtur fuisse 
somnium Scipionis de colentibus iustitiam quod ad aethereas se-
des recipiantur. Causa autem talis somnii est fulgor intellectus agentis 

59  Supra, §5, Testo 5.
60  Per il testo si veda la recentissima edizione critica in Albertus Magnus, De 

somno et vigilia, S. Donati (ed.); e cfr. anche la traduzione tedesca del terzo libro in Al-
bert der Grosse, De divinatione (Liber tertius de somno et vigilia). Über die Weissagung 
(Drittes Buch über das Schlafen und das Wachen, S. Donati (Hrsg.), Herder, Freiburg 
- Basel - Wien 2020. Tra gli importanti studi condotti negli ultimi anni sull’opera si 
vedano almeno S. Donati, Albert the Great as a Commentator of  Aristotle’s De somno 
et vigilia: The Influence of  the Arabic Tradition, in B. Bydén, F. Radovic (eds.), The Par-
va naturalia in Greek, Arabic and Latin Aristotelianism. Supplementing the Science of  the 
Soul, Springer, New York 2018, pp. 169-210; Ead., Dreams and Divinatory Dreams in 
Albert the Great’s Liber De somno et vigilia, in R. Hofmeister Pich, A. Speer (eds.), 
Contemplation and Philosophy. Scholastic and Mystical Modes of  Medieval Philosophi-
cal Thought. A Tribute to Kent Emery, Jr., Brill, Leiden - Boston 2018, pp. 178-215; C. 
Grellard, La réception médiévale du De somno et vigilia. Approche anthropologique et 
épistémologique du rêve, d’Albert le Grand à Jean Buridan, in Id., P.-M. Morel (éds.), Les 
Parva naturalia d’Aristote. Fortune antique et médiévale, Publications de la Sorbonne, 
Paris 2010, pp. 221-237; A. Palazzo, The Scientific Significance of  Fate and Celestial 
Influences in Some Mature Works by Albert the Great: De fato, De somno et vigilia, 
De intellectu et intelligibili, Mineralia, in A. Beccarisi, R. Imbach, P. Porro (eds.), 
Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung, 
Meiner Verlag, Hamburg 2008, pp. 55-78; T. Ricklin, Albert le Grand, commentateur: 
L’exemple du De somno et vigilia III, 1, «Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie» 45 (1998), pp. 31-55, i-viii. Da ultimo, è tornato sull’intero dossier della 
dottrina onirologica e profetologica albertina, con particolare riguardo anche alle 
fonti arabe di Alberto e alle basi psicofisiologiche della teoria, M. Meroni, Spirits of  
Life and Perception. Albert the Great’s Early and Mature Psychophysiology in Light of  His 
Arabic Sources, Brill, Leiden - Boston 2025, pp. 414-470.



100    Marco Signori

et splendor, qui sua radiatione ad se totam trahit animam et avertit ab 
imaginum motu. Intentio enim animae, quando tota fertur ad in-
tellectum et excellenter est in ipso, abstrahitur a consideratione 
sensibilium in vigilia et a perceptione imaginum in somno; talis 
autem in somnio frequenter optimas invenit intelligentias et de-
monstrationes quas in vigilia invenire non poterat, dum exteriori-
bus sensibilibus vel imaginabilibus detinebatur […]. 
Scias autem quod etiam in hoc gradu forma movens venit a corpo-
re, sed potentior intellectus animae talis qualem diximus superius 
esse sapientis animam nimia luce intellectus ex forma concipit ve-
ras intelligentias. Et hoc est quod dixit Aristoteles, quod in somnis 
aliquando sunt verae intelligentiae61, et huc usque et non ultra pro-
cedit visio somnialis62.

Questo luogo di De somno et vigilia III.1.10 è molto noto negli 
studi. Già Tullio Gregory, nel suo saggio ormai classico su I sogni e 
gli astri, attirava l’attenzione sulla lista delle tipologie oniriche che 
vi è contenuta63. In un contributo recente, Silvia Donati si sofferma 
a sua volta sulla scala gerarchica continuistica descritta da Alberto, 
notando come «these different kinds of  experiences – divinatory 
dreams, visions and prophecies – are ordered according to a sca-
la characterized by an increasing involvement of  the intellective 
power and an increasing degree of  clarity»64. Anche Anna Rodolfi, 

61  Cfr. Aristotele, De insomniis, H.J. Drossaart Lulofs (ed.), Brill, Leiden 
1947, I, 458b15-18, p. 5,3-7 per il testo latino della nova translatio: «amplius preter 
sompnium aliud aliquid intelligimus, quemadmodum in vigilando sentientes ali-
quid: de eo enim quod sentimus, sepe etiam intelligimus aliquid»; e soprattutto 
III, 462a28-29, p. 31,3-4 (nova translatio): «set neque quecumque in sompno quidem 
fiunt vere intelligentie preter fantasmata».

62  Albertus Magnus, De somno et vigilia, III, tr. I, cap. 10 [Et est digressio decla-
rans modos tredecim quibus haec forma movet videntem aversus a sensibus], p. 72; Albert 
der Grosse, De divinatione. Über die Weissagung, pp. 122-125.

63  T. Gregory, I sogni e gli astri, in Id. (a cura di), I sogni nel Medioevo. Semi-
nario internazionale (Roma, 2-4 ottobre 1983), Edizioni del’Ateneo, Roma 1985 
(“Lessico Intellettuale Europeo” 35), pp. 111-148; poi in: Id., Mundana sapientia. 
Forme di conoscenza nella cultura medievale, Edizioni di Storia e letteratura, Roma 
1992 (Storia e Letteratura, 181), pp. 347-387; poi in C. Buccolini, P. Totaro (a cura 
di), Somnia. Il sogno dall’antichità all’età moderna, iliesi 2020, pp. 15-58.

64  S. Donati, Dreams and Divinatory Dreams, pp. 196-197, nn. 61-62.



Quasi fulgor    101

nell’introdurre la Quaestio de prophetia di Alberto, ha commentato il 
brano, notando «[l]a gradualità tra sogno e profezia» che viene «ri-
badita allorché Alberto offre, in base all’esperienza (“per experta”), 
un catalogo di tredici forme mediante cui è possibile avere cono-
scenza del futuro. Dal primo grado al settimo l’immaginazione 
gioca un ruolo esclusivo, mentre nei successivi amplia lo spazio 
della luce dell’intelligenza durante il sogno». E ancora poco oltre: 
«Dopo il settimo grado finisce il somnium per far spazio ai fenomeni 
di visione in vigilia il cui ultimo grado è la forma più alta di profe-
zia»65. Il fulgor albertino appare dunque in un punto di snodo crucia-
le, nel settimo dei tredici gradi del sogno e della visione distinti nel 
De somno. Costituisce cioè il più alto dei livelli della visione onirica, 
e anticipa i gradi della visione in vigilia (o in vigilando) trattati subito 
a seguire. È associato poi esplicitamente da Alberto a un esempio 
classico e altissimo, quello ciceroniano del somnium Scipionis66.

Rispetto ad Algazel, quindi, la differenza fondamentale risiede 
nel momento e nella qualità della visione in cui interviene il ful-
gore: mentre per il teologo arabo il fulgor pertransiens attiene alle 
visioni in stato di veglia (e ne descrive la transitorietà fugace), in Al-
berto Magno un rifulgere analogo proviene dall’intelletto agente e 
colpisce l’anima in un momento logicamente inferiore, cioè nel più 

65  Alberto Magno, Quaestio de prophetia. Visione, immaginazione e dono profeti-
co, A. Rodolfi (a cura di), Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009, Introduzione, p. xxiv. 
La scala delle visioni in vigilia si conclude con un dodicesimo grado di conoscenza 
dedicato alla profezia nella sua accezione filosofica, e un tredicesimo che costitui-
sce il culmine della cognizione profetica, e con essa anche l’apice della conoscenza 
umana nel suo complesso. Albertus Magnus, De somno et vigilia, III, tr. I, cap. 10, 
p. 73,17-22; 25-29: «Duodecimus autem est qui sumitur iuxta quartum, et ille est 
primus gradus prophetiae de qua philosophi [tra cui Donati richiama giustamente 
gli Arabes Avicenna, al-Ġazālī e Averroè] sunt locuti. Et ille est quando videntur 
expresse imagines rerum futurarum sicut eveniunt in vigilia aversis et interius re-
tractis sensibus; talis enim praenuntiat occulta et futura […]. Tertius autem de-
cimus gradus complementum est prophetiae. Et est quando homo occulta per 
coelestium instinctum sic concipit quod veram intelligentiam de his habet etiam 
absque magna sensuum aversione. Et iste gradus summus est humanae animae».

66  Si veda a questo proposito F. Rossi, Il sogno di Scipione e la visione di Dante, 
Longo, Ravenna 2024, in particolare pp. 170-171 per l’analisi di questo luogo di 
Alberto in relazione a Dante.



102    Marco Signori

alto dei gradi del sonno. Va precisato però che, a ben guardare, la 
contestualizzazione albertina risulta liminare e per così dire ancipi-
te: in effetti, nel testo di Alberto si parla di un rapporto tra cose che 
avvengono in somno e cose che avvengono in vigilia, a conferma del-
la contiguità continuistica dei gradi onirico-visionari. Silvia Donati 
spiega inoltre che il nostro settimo grado va associato ad una tesi 
del De insomniis di Aristotele67 che Alberto chiama a sostegno anche 
altrove68 per argomentare l’idea che anche nel sonno possa svilup-
parsi, talvolta, un certo livello di consapevolezza intellettuale.

È interessante notare a questo proposito, allora, che la conti-
guità così descritta tra sonno, veglia, e illuminazione intellettuale 
è vera, sia pure parzialmente, anche per Algazel69. In effetti, il capi-
tolo di Physica V.7, cioè la sezione in cui compare il fulgor, ha a che 
fare sì con le visioni veridiche in stato di veglia, ma è chiarissima 
d’altronde la contiguità dei fenomeni lì descritti con quelli onirici 
delle sezioni che precedono in Physica V.5 e V.670. Allo stesso tem-
po, il luogo prelude alla discussione della profezia vera e propria in 
Physica V.9, nella quale (come già in Avicenna) il profeta e il filosofo 
– opportunamente illuminato dalla luce dell’intelligenza – arrivano 
quasi a coincidere.

Dal punto di vista linguistico, mi sembra in ultimo importante 
notare che mentre la parola connessa, splendor, è piuttosto co-

67  De insomniis I, 458b15-25; cfr. supra, n. 61.
68  Albertus Magnus, De somno et vigilia, III, tr. I, cap. 3, p. 61,20-24: «Re-

vocetur igitur ad memoriam quod supra diximus, scilicet in aliquibus somniis 
esse veras intelligentias praeter ipsa phantasmata, et haec secundum Aristotelis 
doctrinam diximus non proprie somnia vocari». A questo va aggiunto il passo 
in cui Alberto commenta specificamente il luogo aristotelico citato supra, n. 61, 
ossia Albertus Magnus, De somno et vigilia, II, tr. I, cap. 2, in particolare p. 41.

69  Cfr. anche supra, n. 21.
70  Cfr. supra, Diagramma 1. In questo senso, il contrasto tra veglia e sonno 

dei due brani mi sembrerebbe in realtà meno forte di quanto non appaia prima 
facie: Alberto potrebbe insomma aver usato la parola fulgor come segno di con-
nessione con la profetologia araba, e in particolare con al-Ġazālī, derubricando 
però al contempo quella che per Algazel è dopo tutto una delle specie della 
profezia (una species prophetandi) ad un semplice grado dei somnia (per quanto, 
certamente, si tratti secondo il doctor universalis del grado più alto di questi fe-
nomeni onirici).



Quasi fulgor    103

mune in Alberto per descrivere l’effusione delle forme da parte 
delle intelligenze, umane o celesti71, fulgor è un termine più raro e 
rilevato semanticamente. Va precisato subito, però, che nel passo 
di Alberto il fulgore svolge una funzione diversa rispetto al testo 
di al-Ġazālī, dove il lampo è immagine soprattutto di una rapidità 
folgorante e sorprendente (nello stesso spirito della «luce di lam-
po» del mottetto di Montale che ho citato in esergo); in Alberto, 
invece, fulgore è soprattutto luce intellettuale, senza connessione 
esplicita con l’istantaneità precipitosa del fenomeno visionario. 

Proprio questa rapidità, tuttavia, mi appare sempre di più come 
un portato centrale e determinante dei versi del Paradiso da cui 
siamo partiti. La luce che colpisce Dante alla fine del suo viaggio 
non sembra in effetti solo una luce o uno splendore diffuso, ma, 
semmai, una folgorazione dalle attinenze persino meteorologiche: 
un lampo o un fulmine in senso proprio, quindi, e non tanto un 
semplice chiarore o barlume, sia pure tanto luminoso da abbagliare 
il pellegrino. A questo proposito, credo che la critica dantesca – an-
che negli studi di storia della lingua, come quelli consegnati alle 
voci accessibili online del Vocabolario dantesco72 – sia stata forse 
troppo netta nel distinguere rigidamente tra la parola fulgore, come 
luce, e la parola folgore, come fulmine, all’interno della Commedia. 

71  Particolarmente chiaro ed emblematico il passo, già più volte richiamato 
(e impiegato anche da Dante) di Albertus Magnus, De somno et vigilia, III, tr. I, 
cap. 6, p. 65,3-5: «Avicenna autem et Algazel per omnia concordantes dicunt 
animam intellectualem non esse in corpore, sed potius illustrare in ipsum suum 
splendorem» (cfr. supra, Testo 5 e n. 46, per questo luogo come fonte della secon-
da citazione dantesca di Algazel nel Convivio); ma si veda pure Albertus Magnus, 
Super Porphyrium de V universalibus, M. Santos Noya (ed.), Aschendorff, Münster 
i.W. 2004 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, I/IA), p. 146,21-30: 
«Haec autem eadem natura accepta in lumine intelligentiae, cuius ipsa est splen-
dor quidam et radius – secundum quod dicimus, quod omnis forma sive natura 
simplex splendor est et radius intelligentiae quae dat omnes formas – efficitur 
ut intellectus quidam et intelligibilis, eo quod splendor intelligentiae operatur in 
anima simile sibi in esse spirituali sive intellectuali, propter hoc quod ipsa anima 
per intellectualem naturam, quae in ipsa est ut essentialis pars eius, operatur ad 
esse spirituale». 

72  C. Murru, Fulgore, in P. Manni, L. Leonardi (a cura di), Vocabolario Dante-
sco, 27.09.2018 (ultima revisione: 12.06.2021); Ead., Folgore, in Manni, Leonardi (a 
cura di), Vocabolario Dantesco, 02.10.2019 (ultima revisione: 30.06.2020).



104    Marco Signori

Un esempio molto chiaro del rischio insito nella separazione trop-
po rigida tra i due termini è l’inizio di Par. xxi:

Testo 9.
E quella non ridea; ma «S’io ridessi»,
mi cominciò, «tu ti faresti quale
fu Semelè quando di cener fessi:

ché la bellezza mia, che per le scale
de l’etterno palazzo più s’accende,
com’hai veduto, quanto più si sale,

se non si temperasse, tanto splende,
che ‘l tuo mortal podere, al suo fulgore,
sarebbe fronda che trono scoscende73. 

Qui in effetti il fulgore (fulgor) appare esplicitamente nelle vesti 
di una folgore (fulgur), cioè di un fulmine, dato che è associato al 
tuono («trono») in un’immagine temporalesco-mitologica di grande 
potenza espressiva. Ma una similitudine meteorologica esplicita, e 
forse analoga a quella di Par. xxxiii, se possiamo effettivamente inter-
pretare anche quel fulgore come un lampo, si trova pure in Par. xxiii:

Testo 10.
Come foco di nube si diserra 
per dilatarsi sì che non vi cape, 
e fuor di sua natura in giù s’atterra 
 
la mente mia così, tra quelle dape 
fatta più grande, di sé stessa uscìo, 
e che si fesse rimembrar non sape74. 

73  Par. xxi 4-12.
74  Par. xxiii 40-45. Nel commentare anche questi versi, Mocan, L’arca della 

mente, p. 235 è esplicita nel notare la rilevanza congiunta della terminologia me-
teorologica e di quella onirica, costantemente associate da Dante in luoghi simili: 
«L’estasi è espressa dall’auctor attraverso alcune immagini caratteristiche e assai 
costanti, come si vedrà, anche in altri luoghi testuali che trattano argomenti affini: 
il tuono, la folgore e le nubi, il sogno, l’oblio». L’osservazione è del tutto pertinen-
te anche per il discorso che sto svolgendo in queste pagine.



Quasi fulgor    105

La vicinanza tematica e metaforica di questo excessus con il 
tema del fulmine e della folgorazione è particolarmente signifi-
cativa non solo in sé, ma anche perché la critica dantesca ha da 
tempo riconosciuto una forte e specifica connessione tra i due 
canti xxiii e xxxiii dell’ultima cantica: come scrive con sintesi effi-
cace Teodolinda Barolini, «Paradiso 23 anticipates Paradiso 33; it is 
a rehearsal for the beatific vision that in some ways delivers more 
and frustrates less than the finale»75. 

Si potrebbe insistere ancora a lungo sulle coincidenze mete-
orologiche nel Paradiso, anche prendendo come spunto le con-
siderazioni – che vorrei definire di psicologia poetica – avanzate 
da Marco Santagata in un suo ricco saggio sulle «folgorazioni» 
dantesche, da cui si possono attingere riscontri molteplici e tra-
sversali sulla rilevanza di questa imagery nel complesso delle 
scritture di Dante76. È opportuno, però, concludere qui quest’a-
nalisi, con un’ultimissima considerazione teorica. La discussio-
ne critica sulla natura della visione descritta nella Commedia è 
letteralmente secolare, quasi insormontabile dal punto di vista 
quantitativo e certamente ricchissima, pur tra esiti assai vari, da 
quello qualitativo. Mi è dunque impossibile anche solo lambirla 
qui. Mi sembra però molto significativo che la giustapposizione 
dei due testi di Algazel e di Alberto Magno abbia posto, in un cer-
to senso incarnandola in due autori diversi, una delle domande 
fondamentali di quel dibattito, e cioè quella relativa alla natura di 
sogno, o viceversa di visione vigilante, del viaggio oltremonda-
no narrato nella Commedia77. Nonostante il ruolo essenziale che, 

75  Barolini, The Undivine Comedy, p. 223. Cfr. anche Mocan, L’arca della men-
te, che associa esplicitamente i due canti nel capitolo “Excessus mentis” e “alta fan-
tasia”: “Paradiso” XXIII e XXXIII, alle pp. 233-254.

76  M. Santagata, Folgorazioni e svenimenti. La malattia in Dante tra patologia e 
metafora, in S. Perfetti (a cura di), Scientia, Fides, Theologia. Studi di filosofia me-
dievale in onore di Gianfranco Fioravanti, ETS, Pisa 2011, pp. 387-400.

77  Per un’introduzione recente al dibattito è utilissima la raccolta di saggi in 
B. Huss, M. Tavoni (a cura di), Dante e la dimensione visionaria tra medioevo e prima 
età moderna. Atti del Seminario di studio, Freie Universität Berlin, 23 novembre 
2017, Longo Editore, Ravenna 2019. Da segnalare in particolare lo studio di M. 
Tavoni, L’Inferno sognato, la telepatia di Virgilio e gli antefatti danteschi della Comme-



106    Marco Signori

ormai lo sappiamo bene, il doctor universalis Alberto Magno ha 
svolto per Dante, mi pare in questo caso che la vicinanza lingui-
stica, tematica, e concettuale con il breve testo di al-Ġazālī (e con 
il suo retroterra avicenniano) sia particolarmente stimolante e 
significativa, se non come fonte diretta almeno come strumento 
euristico per la migliore intelligenza della Commedia. Accanto ai 
possibili ipotesti vittorini che studiose finissime come Mira Mo-
can78 e prima di lei Manuela Colombo79 hanno messo in luce per 
il fulgore con cui si conclude la Commedia, mi sembra dunque 
opportuno ricordare, nel solco dell’osservazione davvero limpi-
da di Paolo Falzone da cui sono partito, l’importanza almeno 

dia come visione in sogno, in Huss, Tavoni (a cura di), Dante e la dimensione visiona-
ria, pp. 97-119, che propone un’interpretazione radicale dell’intero impianto della 
Commedia come visione onirica, sostenuta inter alia proprio da luoghi avicenniani 
(De anima IV.2) e albertini (De natura et origine animae II.6), e ricondotta anche ad 
«antefatti» rilevanti nella Vita nova e nel Convivio. Di Tavoni si vedano anche Id., 
Dante “Imagining” His Journey through the Afterlife, «Dante Studies» 133 (2015), pp. 
76-80; Id., La visione interiore dalla Vita nova al Convivio, in M. Maślanka-Soro, A. 
Pifko-Wadowska (a cura di), «Vedi lo sol che ‘n fronte ti riluce». La vista e gli altri sensi 
in Dante e nella ricezione artistico-letteraria delle sue opere, Aracne, Roma 2019, pp. 43-
66. Per l’iconografia del Dante dormiente e sognante nei manoscritti miniati della 
Commedia (soprattutto in apertura di Inferno) cfr. A. Pegoretti, Visio e fictio nelle 
antiche illustrazioni alla Commedia, in Huss, Tavoni (a cura di), Dante e la dimen-
sione visionaria, pp. 121-140, che propende in ultimo per un (salutare) scetticismo 
sulla possibilità di ricavare informazioni certe circa la natura di visio in somniis della 
Commedia (nonché sull’asseverazione del valore veritativo di quella visione) dalle 
sole immagini.

78  Mocan, L’arca della mente, soprattutto pp. 235-238. Il passo più rilevante 
mi sembra il seguente: Riccardo da San Vittore, De contemplatione [Benjamin Ma-
ior], V.5, in M.-A. Aris, Contemplatio. Philosophische Studien zum Traktat Benjamin 
maior des Richard von St. Victor, Josef  Knecht, Frankfurt am Main 1996, pp. [3]-[148]: 
[129]: «Magnitudine admirationis anima humana supra semetipsam ducitur, quan-
do divino lumine irradiata, et in summae pulchritudinis admiratione suspensa, 
tam vehementi stupore concutitur, ut a suo statu funditus excutiatur, et in modum 
fulguris coruscantis, quanto profundius per despectum sui invisae pulchritudinis 
respectu, in ima deiicitur, tanto sublimius, tanto celerius per summorum deside-
rium reverberata, et super semetipsam rapta, in sublimia elevatur».

79  M. Colombo, Dai mistici a Dante: il linguaggio dell’ineffabilità, La Nuova Ita-
lia, Firenze 1987; cfr. in particolare il capitolo IV: Il XXIII canto del «Paradiso» e il 
«Benjamin maior» di Riccardo da San Vittore, pp. 61-71.



Quasi fulgor    107

altrettanto cruciale del dibattito filosofico peripatetico sui temi 
della visione e della profezia, che potrebbe aver giocato un ruolo 
di non piccolo conto nella genesi teorica e poetica di uno dei 
testi più alti (forse è il caso di dire più folgoranti) della nostra 
letteratura.





109

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226017
pp. 109-133 (dicembre 2025)

La pena infernale tra Dante, Alberto Magno 
e i Maestri delle Arti*

Paola Bernardini**

1. Introduzione

Spero non apparirà provocatoria, in apertura di questo saggio dedica-
to alla pena del fuoco in un contesto di studi eminentemente dante-
sco, la rievocazione di un personaggio ‘antagonista’, Cecco Angiolieri: 
se da una parte, nel notissimo S’i fosse foco, egli celebra questo elemen-
to, auspicandone i nefasti e distruttivi, e perciò materialissimi, effetti, 
dall’altra, in un sonetto forse meno celebre, suo o a lui attribuito, inti-
tolato No si disperin quelli de lo ‘nferno1, invita i dannati a non disperarsi, 
perché lui stesso è riuscito a scampare alla dannazione eterna.

Rispetto alla baldanzosa e irridente speranza di Cecco, le tratta-
zioni dei testi filosofici che prenderemo qui in esame annunciano 
una prospettiva più scoraggiante: non c’è scampo dai tormenti che 
la giustizia divina, per mezzo della pena del fuoco, infligge ai dan-
nati. Bisogna però subito ricordare che esamineremo il tema della 
pena della giustizia divina in un contesto storico-religioso e cultura-
le, quello del tardo Duecento, di cui la prospettiva filosofica coglie 
solo un aspetto; peraltro un aspetto del tutto peculiare, perché pre-
figura un contrasto teorico tra il tema aristotelico dell’impassibilità 

*  Pubblicazione finanziata dall’Unione europea – Next Generation EU, Co-
dice MUR: 20225LFCMZ – CUP B53D23022170006 nell’ambito del bando PRIN 
2022, progetto “Itineraries of  Philosophy and Science from Baghdad to Florence: 
Albert the Great, his Sources and his Legacies” (D53D23014840006).

**  Università degli Studi di Siena.
1  La paternità del sonetto è oggi in discussione: cfr. B. Bentivogli, Sospetti di 

falsificazione per un sonetto attribuito a Cecco Angiolieri, «Studi e problemi di critica 
testuale» 77 (2008), pp. 9-37.



110    Paola Bernardini

dell’anima umana e la verità della fede cristiana così come è riaffer-
mata all’epoca, per la quale la pena del fuoco, inteso come elemen-
to corporeo, è il castigo che spetta all’anima durante il suo stato di 
separazione dal corpo, ossia nell’aldilà, dunque anche prima del suo 
ricongiungimento con il corpo, che avverrà dopo il Giudizio.

Questo contrasto teorico, già ben sondato dalla critica soprattut-
to in relazione ai testi teologici2, acquisisce in rapporto a Dante e al 

2  Sul tema la bibliografia è ormai molto ampia; per i primi riferimenti biblio-
grafici, cfr. D. Crawford Mowbray, Pain and Suffering in Medieval Theology. Aca-
demic Debates at the University of  Paris in the Thirteenth Century, Boydell & Brewer, 
Woodbridge 2009, pp. 165-186. Tra gli studi ormai classici, che toccano soprattutto 
la riflessione teologica sul tema, ma anche quella di Sigieri di Brabante, si rimanda 
a: G. Fioravanti, Le Questiones de anima separata di Matteo d’Acquasparta, in Matteo 
d’Acquasparta francescano, filosofo, politico. Atti del XXIX convegno storico internazionale 
(Todi, 11-14 ottobre 1992), Centro di Studi Italiani sull’Alto Medioevo, Spoleto 1993, 
pp. 197-215; K. Flasch, Die Seele im Feuer. Aristotelische Seelenlehre und augustinisch-
gregorianische Eschatologie bei Albert von Köln, Thomas von Aquino, Siger von Brabant 
und Dietrich von Freiberg, in J.F.M. Hoenen, A. de Libera (Hrsg.), Albertus Magnus 
und der Albertismus. Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Leiden - New York 
- Köln 1995, pp. 107-131; F.-X. Putallaz, L’âme et le feu: Notes franciscaines sur le feu de 
l’enfer après 1277, in J.A. Aertsen, K. Emery, A. Speer (Hrsg.), Nach der Verurteilung 
von 1277. Philosophie und Theologie an der Universität von Paris im Letzten Viertel des 13. 
Jahrhunderts. Studien und Texte, De Gruyter, Berlin - New York 2001, pp. 889-901; P. 
Porro, Fisica aristotelica e escatologia cristiana: il dolore dell’anima nel dibattito scolasti-
co del XIII secolo, in M. Barbanti, G.R. Giardina, P. Manganaro (a cura di), Henōs-
is kai philia. Unione e amicizia. Omaggio a Francesco Romano, Cuem, Catania 2002, 
pp. 617-642; Id., The (Im)passibility of  the Soul: Theological Paradoxes at the End of  the 
Thirteenth Century, in R.L. Friedmann, J.-M. Counet (eds.), Medieval Perspectives on 
Aristotle’s De anima, Leuven University Press, Louvain-la-Neuve 2013, pp. 39-62. Per 
rielaborazioni o approfondimenti su specifici aspetti del tema, cfr. S. Masolini, Una 
quaestio-limite: «Utrum anima separata pati possit ab igne». Alcune riflessioni sulla q.11 
delle Quaestiones in III de anima di Sigieri di Brabante, «Annali del Dipartimento di 
Filosofia di Firenze» 16 (2010, Nuova serie), pp. 5-38; E. Erculei, The Soul’s Misery 
in the Fire according to Thomas Aquinas and Siger of  Brabant, in P. Porro, L. Sturlese 
(eds.), The Pleasure of  Knowledge. Il piacere della conoscenza, Brepols, Turnhout - Bari 
2015, pp. 597-606; F. Amerini, Non enim corpus sentit, sed anima per corpus. Tommaso 
d’Aquino lettore di Agostino, «Quaderni di Noctua» 3 (2016), pp. 25-76; G. Fioravanti, 
Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filosofico medievale, Aracne, Roma 
2021, pp. 122-131. Di prossima pubblicazione presso Vrin (Paris) è il volume di P. 
Porro, L’enfer des philosophes (Conférences Pierre Abélard, 22-26 mai 2008). Ulterio-
ri riferimenti bibliografici saranno forniti nel corso del presente saggio.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    111

suo “immaginifico inferno” una portata e uno spessore per certi versi 
ancora maggiore, che si palesa nella sua dimensione teorica, di ascen-
denza filosofico-teologica, soprattutto nella discussione del problema-
tico statuto delle “ombre”, così come compare nella celebre argomen-
tazione di Stazio del XXV canto del Purgatorio3. Tale argomentazione, 
che risente in alcuni punti fortemente dell’eredità albertina, presenta 
le suddette ombre quali “corpi aerei”, o “immagini”4, che si uniscono 
alle anime separate, e che Dante vede soffrire le pene loro riservate.

Ora, come ha osservato Porro, rispetto a Dante, le trattazioni in 
ambito scolastico della pena infernale hanno caratteri ben diversi:

[…] l’inferno dei teologi scolastici del XIII e XIV secolo è sorpren-
dentemente sobrio, poco variegato, quasi asettico5.

Gli scritti dei teologi scolastici, infatti, in poco o nulla evocano 
le immagini nitide e vivide che si ricorrono una dopo l’altra nella 
Commedia dantesca. Se si pensa alla nostalgia degli “spirti” o delle 
ombre (o delle genti) sottoposte ai più diversi supplizi nell’Inferno 
dantesco per la vita terrena, al rimpianto, alla pietà o all’orrore su-
scitati in Dante nella visione di tali supplizi, insomma, ai turbamen-
ti che accompagnano Dante col suo duca nella discesa infernale, i 
testi dei teologi appaiono scarni, aridi, lucidamente teorici.

Analoghe considerazioni valgono anche per una serie di testi-
monianze complessivamente molto meno note, ossia gli scritti dei 
Maestri delle Arti: nonostante i temi teologici esulassero dal loro 
campo di indagine6, essi si trovarono a toccare incidentalmente il 

3  Cfr. P. Falzone, Canto XXV. Virgilio, Stazio e le sofferenze dell’anima nell’aldilà, in E. 
Malato, A. Mazzucchi (a cura di), Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni. II. 
Purgatorio. 2. Canti XVIII-XXXIII, Salerno editrice, Roma 2015, pp. 745-774, in part. p. 753.

4  Tra i contributi più recenti e più importanti si menziona ancora Falzone, 
Canto XXV, soprattutto pp. 765-74 e P. Porro, «Dentro dai fuochi son li spirti». Dante, 
il fuoco infernale e l’escatologia scolastica, in M. Lenzi, C.A. Musatti, L. Valente (a 
cura di), Medioevo e filosofia. Per Alfonso Maierù, Viella, Roma 2013, pp. 229-262. 

5  Cfr. Porro, «Dentro dai fuochi son li spirti», p. 229.
6  La letteratura sul tema è amplissima. Per quanto attiene all’attività esegeti-

ca dei Maestri delle Arti sul De anima e i limiti ad essa connessi, cfr. P. Bernardini, 
Aristotle’s De anima at the Faculties of  Arts (13th-14th Centuries), Brepols, Turnhout 
2023, cap. 1, pp. 13-62, in part. pp. 41-51; per la discussione del tema in ambito 



112    Paola Bernardini

tema della pena infernale proprio affrontando il problema teorico 
dell’impassibilità dell’anima, e in particolare nella sua condizione di 
separatezza dal corpo, nell’esegesi del De anima.

In questa sede alcuni si espressero, talora domandandosi esplici-
tamente, al pari dei colleghi teologi, se e come un principio corporeo 
come il fuoco potesse agire su un principio incorporeo quale è l’ani-
ma separata. Presentiamo qui a seguito tracce di queste testimonian-
ze, anche inedite, e talora debitrici dell’eredità albertina, che possono 
aiutare a comprendere il quadro complessivo del dibattito che prece-
dette e fa da sfondo alla stessa argomentazione dantesca.

2. La formulazione “standard” del problema della pena infernale 
nei testi teologici universitari

Essendo la storia della pena infernale stata oggetto di numerosi ed 
eccellenti studi, proverò a tratteggiare appena il quadro storico e 
concettuale in cui si inseriscono tali inedite posizioni, per quanto 
attiene alla presente trattazione, senza alcuna pretesa di esaustività 
e rimandando, per un quadro complessivo e più dettagliato, in mas-
sima parte a tali studi7. 

Sulla questione della possibilità del fuoco di agire sull’anima se-
parata, e sul modo con cui ciò avvenga, avanza dubbi già lo stesso 
Agostino, che spesso gli autori del Duecento rievocano in proposi-
to, spinti da questa sua autorevole incertezza a prendere posizione: 
Alberto Magno, come anche Tommaso d’Aquino, già nel Com-
mento alle Sentenze, fanno di questo problema materia di esplicita 
distinzione e riflessione, richiamandosi anche all’autorità di Gre-
gorio Magno (che identifica il fuoco punitivo con quello terrestre), 
spesso presente in maniera più o meno esplicita anche nelle altre 
trattazioni del Duecento8. 

storiografico si rimanda alla bibliografia qui riportata in appendice, specialmente 
agli studi di L. Bianchi: ibidem, p. 193.

7  Cfr. supra n. 2.
8  Riguardo all’incertezza di Agostino, cfr. Porro, «Dentro dai fuochi son li 

spirti», p. 234. Tommaso riecheggia un dubbio agostiniano in Thomas de Aqui-



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    113

Come più volte sottolineato anche da Paolo Falzone9, la cor-
poreità del fuoco è infatti uno dei punti centrali e irremovibili del-
la posizione albertina, espressa già nel commento al IV libro delle 
Sentenze e ripresa anche altrove10. Qui il domenicano tedesco insiste 
principalmente su due aspetti: il primo, che concerne il fuoco inte-
so come elemento corporeo11; il secondo, che attiene alla specifica 
modalità con cui il fuoco così inteso possa agire su una sostanza 
spirituale e intellettuale quale è l’anima separata dal corpo. 

A proposito della corporeità del fuoco dell’oltretomba, Alberto 
afferma che non si può aggiungere nulla rispetto a ciò che hanno 
detto i Santi, la cui parola è dovuta allo Spirito Santo, e che hanno 
sostenuto che il fuoco che affligge le anime è corporeo. Riporto qui 
un passo noto, già citato anche dallo stesso Falzone: 

no, In IV Sententiarum, in R. Busa (ed.), Opera omnia, 7/2, Parma 1858, d. 44, q. 
3, art. 2, qc. 1, ad 2, p. 342: «Ad secundum dicendum, quod dictum Augustini 
potest hoc modo accipi, ut pro tanto dicatur locus ille ad quem animae defe-
rentur post mortem, non esse corporeus, quia anima in eo corporaliter non 
existit, per modum scilicet quo corpora existunt in loco, sed alio modo spirituali, 
sicut Angeli in loco sunt. Vel dicendum, quod Augustinus loquitur opinando, 
et non determinando, sicut frequenter facit in libro illo». Assai più esplicito è il 
riconoscimento del dubbio da parte di Tommaso nel De veritate: Id., Quaestiones 
disputatae de veritate, in A. Dondaine (ed.), Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. 
edita, 24, 2, Commissio Leonina - Editori di San Tommaso, Roma 1973, q. 26, 
art. 1, ad 4, p. 750: «Ad quartum dicendum, quod Augustinus circa hoc, XII su-
per Genesim ad litteram, nihil expresse determinat, sed loquitur inquirendo per 
modum dubitationis […]». Riguardo a Gregorio, come sostiene Porro (Porro, 
«Dentro dai fuochi son li spirti», p. 235), i passi richiamati solitamente sono tratti 
dai Dialogi: Gregorius Magnus, Dialogi. Libri IV, U. Moricca (ed.), Tipografia del 
Senato, Roma 1924, IV 30, pp. 3-5. Per la posizione di Alberto, si vedano le note 
immediatamente successive.

9  Cfr. e.g. Falzone, Canto XXV, p. 749.
10  È nota la ripresa della discussione nel più tardo problematibus, in cui Alberto 

discute la tesi «quod anima separata post mortem non patitur ab igne corporeo». 
Cfr. Albertus Magnus, De quindecim problematibus, B. Geyer (ed.), Aschendorff, 
Münster i.W. 1975 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVII/1), VIII, 
pp. 40-41.

11  Albertus Magnus, In IV Sententiarum, A. Borgnet  (ed.), Vivès, Paris 1894 
(Alberti Magni Opera omnia, XXX), d. 44, F, art. 38, pp. 593-595: «An ignis infernalis 
sit corporeus».



114    Paola Bernardini

Dicendum quod in ista questione ultra dicta Sanctorum nihil est 
dicendum: quia ratio nihil omnino facit hic, set in toto standum 
est dictis illorum qui Revelationem a Spiritu Sancto acceperunt. Illi 
autem dicunt, quod ignis sit corporeus, et infernus in terra; et hoc 
ideo tenendum et credendum est12.

Se è vero che questo aspetto costituisce un punto teorico irremo-
vibile e che trova sostanziale concordia negli interpreti dell’epoca, lo 
è anche l’idea che l’afflizione causata dal fuoco non vada interpre-
tata in senso metaforico13; ed è proprio in relazione a tale idea che 
la trattazione assume carattere più problematico. Possiamo dire, 
in generale, che le formulazioni dei testi di ambiente universitario 
tendono a circoscrivere il problema nei termini della mera possibi-
lità che l’anima separata soffra la pena del fuoco; ciò significa che 
compaiono, nella tradizione testuale, diverse soluzioni relative al tipo 
di sofferenza causata dal fuoco, proprio in relazione alla formulazione 
“standard” del problema, che in linea di massima non è posto esplicita-
mente nei termini per cui l’anima possa essere arsa, o bruciata, dal 
fuoco. Queste ultime affermazioni sono certamente rintracciabili 
nei testi, ma non ne costituiscono l’impostazione generale, che in-
vece si limita a prefigurare la possibilità che l’anima soffra l’azione del 
fuoco stesso (sempre inteso come elemento corporeo). 

Tale formulazione standard – quella che riscontriamo di con-
sueto negli scritti sopra nominati – è utrum anima (separata) patitur 
ab igne (corporeo): è questa stessa espressione che ricorre emblema-
ticamente sia nel Sillabo parigino promulgato da Tempier nel 1277, 
sia, in precedenza, già nella lista delle 13 tesi vietate nel 127014 – e 

12  Albertus Magnus, In IV Sent., art. 38, p. 594. 
13  Cfr. per es. Fioravanti, Da Parigi a San Gimignano, p. 124.
14  Nella lista delle proposizioni vietate nel 1270 compare la formulazione 

«quod anima post mortem separata non patitur ab igne corporeo». La proposizio-
ne è la n. 8: cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), H. Denifle, A. Châte-
lain (edd.), Paris 1889, I, p. 487; in quella del 1277 la proposizione è la n. 19: «quod 
anima separata nullo modo patitur ab igne». Cfr. R. Hissette, Enquête sur les 219 
articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Publications universitaires de Louvain, 
Louvain - Paris 1977, pp. 311-312, prop. 219; D. Piché, La condamnation parisienne 
de 1277. Nouvelle édition du texte latin, traduction, introduction et commentaire, Vrin, 
Paris 1999, p. 84, prop. n. 219.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    115

non, per intendersi, utrum anima (separata) ignitur o crematur, o for-
mulazioni similari.

La questione, dunque, almeno nella sua definizione generale, con-
cerne strettamente la passibilità o impassibilità dell’anima stessa15 e 
solo conseguentemente il tipo di effetti prodotti dal fuoco sull’anima. 
Come si accennava, dunque, in linea teorica, sembra che proprio 
il tipo di formulazione del problema apra alla possibilità che tali 
effetti siano differenti, purché essi consistano – in definitiva – nella 
produzione di dolore, sofferenza, tormento, in accordo con l’idea 
che in questo consista la punizione divina. Tornando sulle prime 
formulazioni albertine, è noto è a lui ascrivibile l’espressione che 
poi assumerà un senso tecnico (e che compare, per citare il più 
illustre esempio, anche nelle soluzioni di Tommaso al problema), 
ovvero che il fuoco (corporeo) agisce come instrumentum divinae 
iustitiae: 

[…] ignis ille corporeus potest accipi dupliciter, scilicet ut instru-
mentum divinae iustitiae vindicantis peccatum commissum contra 
Deum, et ut elementum corporeum16. 

15  Il tema è già stato affrontato in un saggio, dal titolo eloquente e preceden-
temente citato, ovvero Porro, The (Im)passibility of  the Soul. Cfr. supra, n. 2.

16  Per il passo completo, cfr. Albertus Magnus, In IV Sententiarum, d. 44, F, 
art. 37, pp. 858-859: «An ignis corporeus cruciat daemones». Ibidem, solutio, p. 593: 
«Absque dubietate corporeus ignis cruciat daemones: quod fide teneo: quamvis 
non plenarie sit intelligibile, tamen sic potest dici ad intellectum, quod ignis ille 
corporeus potest accipi dupliciter, scilicet ut instrumentum divinae justitiae vin-
dicantis peccatum commissum contra Deum: et ut elementum corporeum. Et 
primo quidem modo habet corporeus ignis vim incorpoream affligendi etiam 
naturam nobiliorem se, dummodo sit sub peccato. Secundo autem modo non 
habet» (corsivo mio). Alberto si riferisce qui esplicitamente ai demoni, ma il prin-
cipio vale per tutte le sostanze separate. Cfr. anche Flasch, Die Seele im Feuer, p. 
113 e soprattutto Porro, The (Im)passibility of  the Soul, pp. 46-47. Per alcuni usi 
dell’espressione cfr. Thomas de Aquino, In IV Sententiarum, d. 44, q. 3, art. 3, p. 
351: «Sed hoc superadditur igni corporeo, inquantum est instrumentum divinae 
justitiae vindicantis, quod sic detinet spiritum, et ita efficitur ei poenalis, retardans 
eum ab executione propriae voluntatis, ne scilicet possit operari ubi vult, et se-
cundum quod vult […]»; e Id., Quaestiones disputatae de anima, in B.C. Bazán (ed.), 
Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. edita, 24, 1, Commissio Leonina - Éditions Du 
Cerf, Roma - Paris 1996, q. 21, pp. 180-181 e Id., Quaestiones disputatae de veritate, 



116    Paola Bernardini

È proprio in quanto strumento della giustizia divina che il fuo-
co corporeo può agire e produrre sofferenza su entità meramente 
spirituali; in deroga, cioè – per dir così – rispetto al loro statuto on-
tologico, che vede invece l’anima separata immune dai suoi effetti.

3. Un excursus sulle sue testimonianze del tema della pena infernale 
nei commenti al De anima dei Maestri delle Arti

Ora, come si diceva, il tema della passibilità/impassibilità dell’ani-
ma è un tema che non solo i teologi, ma anche i Maestri delle Arti, 
chiamano in causa per ragioni di carattere filosofico. Questo avvie-
ne solitamente nei commenti al De anima, in particolare in relazio-
ne ai passi che concernono l’intelletto, che è trattato per differenza 
rispetto ai sensi: questi possono essere affetti dalla corruzione per 
l’azione dei sensibili troppo intensi sui loro organi, mentre l’intel-
letto è impassibile. Vale forse la pena qui sottolineare che è non la 
facoltà del senziente, dunque, in quanto facoltà, può essere “afflit-
ta” dall’azione di un elemento corporeo, ma l’organo di cui tale fa-
coltà è atto; è per questa ragione che l’intelletto, inorganico, è detto 
impassibile. In particolare, nel primo libro del De anima, proprio in 
riferimento all’impassibilità dell’intelletto, scrive Aristotele:

Et intelligere igitur et considerare consumitur alio quodam inte-
rius corrupto, ipsum autem inpassibile est. Intelligere autem et 
amare aut odire non sunt illius passiones, sed huius habentis illud 
secundum quod illud habet. Quare et hoc corrupto neque remi-
niscitur neque amat. Non enim illius erant, sed communis, quod 
perditum est. Intellectus autem fortassis divinum aliquod et inpas-
sibile est17. 

L’altro luogo testuale, assai noto, dove Aristotele afferma l’im-
passibilità dell’intelletto, in questo caso quello attivo, è il terzo 
libro: 

q. 26, art. 1, p. 749. Anche per l’uso in Enrico di Gand, cfr. ancora Porro, «Dentro 
dai fuochi son li spirti», p. 232.

17  Aristoteles, De anima, translatio Vetus, I, 4, 408b24-30 (corsivo mio).



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    117

Et est huiusmodi quidem intellectus quo omnia fiunt; ille vero 
quo omnia est facere, sicut habitus quidem est, ut lumen: quodam 
enim modo ei lumen facit potentia colores actu colores. Et hic in-
tellectus separatus est inmixtus et inpassibilis substantia actu est18.

Questi sono i principali passi del De anima che costituiscono l’o-
stacolo teorico alla tesi per cui le anime separate possano subire 
per opera del fuoco inteso come elemento corporeo19; ed è proprio 
a partire da questi passaggi che, sconfinando in campo teologico, 
anche alcuni maestri delle Arti si avventurano nella trattazione del 
tema della pena infernale.

Il caso più noto tra questi è quello di Sigieri di Brabante, che, 
nell’In tertium de anima, esamina questa non multum philosophica 
questione20.

In suo celebre articolo del 1983, Gauthier ha mostrato come la 
questione si strutturi rifondendo materiali del Commento alle Sen-
tenze tommasiano e del De caelo albertino, da cui Sigieri mutua una 
frase intera, letteralmente, relativa alla critica di Aristotele all’in-
ferno pitagoreo, fraintendendolo (il fuoco sarebbe posto al centro 
della terra)21. 

18  Aristoteles, De anima, translatio Vetus, III, 5, 430a24 (corsivo mio).
19  Proprio a causa di questa difficoltà, Tommaso illustrerà l’azione del fuoco 

corporeo sull’anima separata nei termini di “localizzazione” forzata, sulla base di 
una teoria, tradizionalmente nota come alligatio, che assume il fuoco come stru-
mento di giustizia divina, capace di trattenere l’anima e impedirne lo svolgimento 
della sua operazione connaturale, la conoscenza, altrove. Per un’interpretazione 
del passo, cfr. e.g. Porro, Fisica aristotelica, pp. 622-6.

20  Cfr. Siger de Brabant, Quaestiones in tertium De anima, B.C. Bazán (ed.), Pu-
blications Universitaires, Louvain - Paris 1972, pp. 31-35: in part. 31: «Quaeritur con-
sequenter de anima in statu separationis, et est quaestio non multum philosophica, 
scilicet utrum anima separata pati possit ab aliqua natura elementari, ut ab igne».

21  Aristoteles, De caelo, II, 13, 293 a 20. R.-A. Gauthier, Notes sur Siger de Bra-
bant: 1. Siger en 1265, «Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques» 67/2, 
pp. 201-232, in part. 220: «Albert, De celo, II iv 1 (éd. Cologne, V 1, p. 180,59-65; ms. 
autographe d’Albert, Wien Nat. 273, f. 119v): “propter quod etiam (Pythagorici) 
medium mundi carcerem equaliter undique claudentem uocauerunt. Et hunc lo-
cum penarum inferni esse dixerunt, in quo custodiuntur qui custodiendi sunt sub 
orbe tristi penas luentes, ut inquit Pythagoras in legibus suis, eo quod ibi est locus 
ignis in quo cremantur hii qui a Iove sunt condemnati”»; per la (diversa) posizione 



118    Paola Bernardini

La questione sigieriana, anche per ragioni di struttura forma-
le, è stata molto discussa. Essa presenta infatti, oltre al respondeo, 
l’aggiunta di una enigmatica notarella finale: per questa ragione si 
presta a letture differenti, a seconda del luogo testuale in cui viene 
posto il focus interpretativo22. La noterella conclusiva è il luogo in 
cui Sigieri mette in luce la peculiarità della prospettiva di Aristotele 
e Averroè rispetto al problema. Per Aristotele l’anima intellettiva è 
impassibile: ma questi, secondo Sigieri, concorderebbe forse con 
Averroè sull’idea che essa è simpliciter non separata dal corpo, per-
ché anche quando si separa da un certo corpo si unisce a un altro; 
se si assume dunque che essa è unica per tutta la specie – sottinten-
de l’argomento sigieriano –, bisogna ammettere è essa è comunque 
unita a un qualche corpo della specie umana, quindi, in assoluto non 
separata, cioè separata solo rispetto a un certo corpo.

di Tommaso, ibidem, p. 221: «Thomas, In IV Sent., d. 44, q. 3, art. 2, qla 3 (Piana VII 
2, f. 217ra ; Ms.Napoli Naz. VII.B.20, f. 195ra): “Quidam tamen philosophi [Isaac] 
posuerunt quod locus inferni erit sub orbe tristi [ed. cod.: terrestri ed. Parme, 
Vivès], tamen supra terre superfìciem ex parte opposita nobis… Pictagoras uero 
posuit locum penarum in spera ignis, quam in medio tocius orbis esse dicit, ut 
patet per Philosophum in II Celi et mundi”. Cfr. In II Sent., d. 6, q.un., art. 3, ad 
2: “secundum Philosophum in II Celi et mundi, Pictagoras locum ignis dixit esse 
carcerem”; ad 2: “Pictagoras autem loquitur de igne quem in medio uniuersi po-
nebat, ut ibidem dicitur, et hunc nos dicimus esse ignem inferni, qui est horridus et 
tenebrosus et locus penalis”». Per la posizione di Sigieri, cfr. ancora ibidem: «Siger 
(p. 32,31-35): “Ipse tamen (Aristotiles) recitat quod Pictagoras dixit ignem esse in 
centro terre, eo quod, cum ignis sit nobilissimum corpus, debet ei respondere no-
bilissimus locus. Et ideo, cum centrum sit medium, ideo dicebat ignem inclusum 
in centro terre et ilium ignem dixit esse carcerem in quo cremabantur (scr.: cma-
bantur: cruciabantur ed.) a Iove condempnati”».

22  Siger de Brabant, Quaestiones in tertium De anima, q. 11, p. 34: «Forte, si 
quaereretur ab Aristotele utrum anima intellectiva esset passibilis, ipse responde-
ret quod ipsa intellectiva separata impassibilis est, et forte ipse cum Commenta-
tore eius diceret quod ipsa inseparabilis est, et si separetur ab hoc corpore, non 
tamen ab omni corpore simpliciter separatur». Cfr. anche Id., De anima intellectiva, 
B.C. Bazán (ed.), Publications universitaires, Louvain - Paris 1972, cap. 6, p. 99. 
Per un’interpretazione molto nota del passo, cfr. R. Imbach, F.-X Putallaz, Pro-
fessione filosofo. Sigieri di Brabante, Jaca book, Milano 1998, p. 37. Sul punto, oltre 
alla bibliografia segnalata anche supra, n. 2, cfr. A. Petagine, Aristotelismo difficile: 
l’intelletto nella prospettiva di Alberto Magno, Tommaso d’Aquino e Sigieri di Brabante, 
Vita e Pensiero, Milano 2004, p. 150.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    119

Ma il caso di Sigieri non è un unicum nel panorama della Facoltà 
delle Arti. Proviamo ora, a titolo esemplificativo, a passare in rasse-
gna alcune trattazioni del tema, cercando di esplicitare, per quanto 
possibile in questa sede, fonti e rapporti con la tradizione teologica.

Nelle Questiones super Aristotelis De anima conservate in ms. 
Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163 (23), ff. 124ra-162v, la cui at-
tribuzione a Goffredo di Aspall è stata contestata, ma comunque 
riconducibile con ogni probabilità all’ambiente inglese, è trasmessa 
una questione sulla pena infernale23. Dal punto di vista della da-
tazione, le formulazioni della questione inducono a pensare che 
esso potrebbe essere successivo almeno al primo divieto parigino, 
quello del 10 dicembre 127024, in cui Tempier proibisce la tesi quod 
anima post mortem separata non patitur ab igne corporeo25. Le 
fonti esplicitamente citate nella questione sono cinque, tutte aristo-
teliche, mentre non è fatta espressa menzione delle fonti bibliche, 
patristiche o teologiche. 

Il contesto di discussione dell’anonimo di Todi è quello dell’al-
terabilità delle intelligenze celesti26, ossia ci si interroga sulla possi-
bilità che esse siano soggette alle passioni sensibili, il che permette, 
per analogia, di indagare la differenza tra le due condizioni dell’a-
nima (unita al corpo, provvisto di sensi, e da questo separata). Ora, 
nell’argomento in oppositum la questione prende uno sviluppo im-
previsto, esplicitandone il vero oggetto – che è quello della possi-

23  Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163 (23), conserva alcune raccolte di que-
stioni, attribuiti, con diverso grado di incertezza, all’inglese Goffredo di Aspall, o 
comunque riconducibili, nella loro composizione, all’ambiente inglese: per una 
descrizione del codice, cfr. E. Menestò, I manoscritti medievali della biblioteca «L. 
Leonii» di Todi, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 2009, pp. 1516-
1522. La questione sulla pena infernale è trascritta in P. Bernardini, Non si scher-
za con il fuoco. La pena infernale secondo un anonimo maestro di arti (1270 ca.), in C. 
Panti, N. Polloni (a cura di), Vedere nell’ombra. Studi su natura, spiritualità e scienze 
operative offerti a Michela Pereira, SISMEL, Firenze 2018, pp. 147-159.

24  Bernardini, Non si scherza con il fuoco, p. 155.
25  Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), I, H. Denifle, A. Châtelain 

(edd.), vol. I, Paris 1899, n. 432, art. 8, pp. 486-487.
26  Bernardini, Non si scherza con il fuoco, p. 156: «Hinc queratur utrum de aliis 

motibus intelligenciarum, scilicet utrum move<a>ntur motu alteracionis» (Todi, 
Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130rb).



120    Paola Bernardini

bilità stessa della pena infernale: il tema dell’alterabilità dell’intelli-
genza celeste, o dell’anima separata, infatti, viene presto abbando-
nato27.

Lo spostamento avviene quando l’anonimo di Todi, nell’argo-
mento in oppositum, introduce due concetti fondamentali: quello 
della giustizia divina, che premia il bene e punisce il male, e quello 
di ordine, con un richiamo all’idea che il fuoco come elemento cor-
poreo possa agire sull’anima separata solo all’interno dell’ordine 
della giustizia divina28. Scrive infatti l’anonimo commentatore di 
Todi:

Set huic respondeo quia supponit quod anima igniatur, contra 
quod sunt raciones inducte, quia triplex est ordo rerum, scilicet 
naturalis, mirabilis, et ordo iusticie, et sunt isti ordines inpartibiles 
ab invicem. Et est ordo nature qui causatur a natura, ordo iusticie 
qui a iusticia, ordo mirabilis qui est contra naturam. Ordo autem 
iusticie quandoque est cum natura, et quandoque contra naturam, 
unde dicendum quod anima vere patitur ab igne corporeo non or-
dine nature, set ordine iusticie29. 

La distinzione tra tre ordini (nature, mirabilis, iustitiae) funge da 
premessa alla tesi centrale, ovvero l’idea che l’ordo iustitiae si accor-
di talora all’ordo naturae, talaltra all’ordo mirabilis, che invece è con-
tro natura: la possibilità che un elemento corporeo quale è il fuoco 
agisca sull’anima separata si iscrive allora in un ordine della giusti-
zia divina che agisce contro natura.

27  Per questa ragione il testo potrebbe essere anteriore al 1277: nel sillabo 
parigino, oltre all’articolo sul fuoco dell’inferno (cfr. supra, n. 14), si vieta la tesi 
«quod anima separata non est alterabilis secundum philosophiam, licet secundum 
fidem alteretur»: cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), I, 113, p. 550 e 
Hissette, Enquête sur les 219 articles, p. 214, n. 135; Piché, La condamnation parisien-
ne de 1277, p. 112.

28  Bernardini, Non si scherza con il fuoco, p. 157: «Ad oppositum sic: nihil est 
adeo iustum et ordinatum quin [quod] bona premiantur et mala puniantur. Ergo 
cum nec bona <premiantur> nec mala puniantur [nec premerentur] in hoc secu-
lo, [ergo] nihil adeo iustum quin vel puniantur anime vel premiantur in alio. Ergo 
necesse est ipsas (scil. animas separatas) pati vel peribit iusticia et ordo» (Todi, 
Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130rb).

29  Ibidem, p. 158 (Todi, Biblioteca Comunale, ms. 163, f. 130va).



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    121

Non enim potest corporeum agere in incorporeum, <s>et quia 
anima de sui natura habet appetitum ad bonum, ut in principio 
Ethicorum, et dominatur omnibus virtutibus inferioribus et cum 
contra naturam propriam delectatur, scilicet in hoc quod succum-
bit sensualiter et sequitur sensibiles delectationes, iustum est ut 
contra naturam propriam puniatur. 
[…] et universaliter nulla res incorporea naturaliter igniri potest, 
unde anima racionalis carens culpa non plus patitur quam igne de-
picto, immo inpossibile esset pati30.

L’azione del fuoco sull’anima separata non appartiene all’or-
dine naturale («universaliter nulla res incorporea naturaliter igniri 
potest», scrive l’anonimo di Todi), tanto che l’anima, per sua natu-
ra incorruttibile e impassibile, se priva di colpa non soffre l’azione 
del fuoco più di quanto lo farebbe ad opera di un fuoco dipinto 
(«anima racionalis carens culpa non plus patitur quam igne depic-
to»); se invece in vita era sottomessa al dominio delle virtù inferiori 
(«anima … dominatur omnibus virtutibus inferioribus et cum con-
tra naturam propriam delectatur») e sottostava illecitamente alle 
delectationes sensibiles, per ragioni di giustizia sarà punita, contro la 
sua stessa natura, da un elemento corporeo («iustum est ut contra 
naturam propriam puniatur»)31. 

La tesi che l’anima nel fuoco infernale arda effettivamente torna 
più volte nel testo (rievocando il dantesco verso «per tutto il tem-
po che ‘l foco li abbruscia»32); ma torna anche l’idea che si tratti 
di un’esperienza intellettuale: la sofferenza causata dal fuoco, pur 
non percepibile sensibilmente, dall’anima separata, consiste nell’at-
to intellettuale con cui essa avverte la massima pena che le è stata 
comminata: «Ergo, licet non senciat se igniri, dummodo intelligit 
summam habebit penam»33.

Più o meno negli stessi anni – la datazione del testo è stabilita 
dall’editore nel lasso temporale compreso tra 1273 e 1277 – un al-

30  Ibidem, pp. 158-159.
31  Ibidem.
32  Purg. XXV, 135.
33  Bernardini, Non si scherza con il fuoco, p. 158 (Todi, Biblioteca Comunale, 

ms. 163, f. 130rb-va).



122    Paola Bernardini

tro Maestro delle Arti affronta il tema della pena infernale: si tratta 
dell’anonimo Van Steenbergheen, che in uno stralcio di questione, 
la n. 22, conservata nel III libro, scrive: «Consequenter quaeritur 
utrum intellectus separatus possit pati. Quod non videtur […]»34.

Posta in conclusione della raccolta, purtroppo la questione 
è conservata solo parzialmente, e termina ex abrupto, ben pri-
ma della conclusione, il che rende ancor più difficoltosa la sua 
comprensione. Anche qui, come nel caso dell’anonimo di Todi, 
le fonti esplicite consistono esclusivamente in pochi riferimenti 
a opere aristoteliche, con un richiamo implicito alla Metafisica di 
Averroè35. 

Dall’apertura (quod non videtur), si evince che il magister sostie-
ne la possibilità della pena infernale, come è confermato in modo 
lapidario nel Sed contra: «Contrarium vult fides»36. 

Agli argomenti iniziali, che insistono sull’impossibilità dell’a-
zione di un elemento materiale quale è il fuoco su un principio im-
materiale quale è l’intelletto, quindi sull’impassibilità di quest’ul-
timo, l’anonimo oppone due argomenti. Il primo, di chiara ispira-
zione tommasiana, è espresso in maniera molto sintetica e afferma 
che l’anima umana si unisce al fuoco come ciò che è in un luogo 
al luogo stesso: «Item, anima corpori unita corpori compatitur; 
possibile est animam separatam a corpore uniri igni ut locatum 
loco»37.

Il secondo consiste in una citazione dal secondo libro del De 
caelo aristotelico, che recupera, anche in questo caso, la critica di 
Aristotele all’inferno pitagoreo: si tratta in effetti dello stesso luo-
go che richiama anche Sigieri, rimaneggiando materiali albertini38: 

34  La questione è trasmessa, incompleta, in Anonymus Magister Artium, 
Quaestiones de anima, F. Van Steenberghen (ed.), in M. Giele, F. Van Steenberghen, 
B.C. Bazán (éds.), Trois commentaires anonymes sur le traité de l’âme d’Aristote, Publica-
tions Universitaires - Béatrice Nauwelaerts, Louvain - Paris 1971, III, 22, pp. 121-343, 
in part. 342-343.

35  Cfr. ibidem, p. 342.
36  Ibidem.
37  Ibidem. Tommaso è citato esplicitamente nelle Questiones dell’anonimo: 

cfr. ibidem, III, 21, p. 341.
38  Cfr. supra, n. 21.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    123

Intentio Aristotelis in fine secundi Caeli et mundi, ubi recitat opinio-
nem Pythagorae: posuit Pythagoras quod in medio mundi39 est ignis 
paenalis qui vocatur carcer Iovis; et Aristoteles reprobat istud […]40.

Sulla base di indizi lessicali e della costruzione argomentativa, 
sembra da escludere che la fonte diretta dell’anonimo sia il testo 
sigeriano; il passo pare piuttosto riecheggiare il commento al De 
caelo di Tommaso41.

L’ultima testimonianza consiste in un brevissimo riferimento al 
tema della pena infernale in un commento al De anima anonimo e 
inedito, conservato in Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms. 
Conv. Soppr. G.3.464, ff. 45ra-68vb42 e risalente alla seconda metà 
del XIII secolo. Non si tratta dunque di una questione, ma solo di 
un passo che prende spunto da De anima, trans. Vetus, I, 4, 408b11-15 
(«Dicere autem animam irasci»). in cui Aristotele si interroga su 
quale sia il soggetto delle passioni, se l’anima sola o il composto 
di anima e corpo. Qui l’anonimo fiorentino discute se e quale tipo 
di movimento potrebbe spettare all’anima dopo la separazione 

39  Cfr. Thomas de Aquino, Commentarium in libros De caelo et mundo, in Fratres 
ordinis Predicatorum (edd.), Opera omnia iussu Leonis XIII P.M. edita, 3, Typographia 
Polyglotta S.C. de Propaganda Fide, Roma 1886, pp. 1-257, lib. 2, cap. XX, p. 202: «Et 
dicit quod Pythagorici ponebant ignem in medio mundi, propter hoc quod, cum sit 
principalissimum inter elementa, maxime debet conservari, sicut res pretiosas dili-
gentius custodimus: medius autem locus videtur habere talem conservandi disposi-
tionem, quasi vallatus et firmatus ex omnibus quae exterius circumstant medium. 
Et inde est quod Pythagorici, metaphorice loquentes, nominabant hanc regionem 
quae habet ignem, esse carcerem vel custodiam Iovis. Et hoc si intelligamus ignem esse 
custoditum. Si autem intelligamus ignem esse custodientem, oportet e converso in-
telligere quod ignis qui habet hanc regionem, idest qui tenet medium locum, dicatur 
carcer Iovis, quasi habens virtutem custodiendi». Cfr. Albertus Magnus, De caelo 
et mundo, P. Hossfeld (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 1971 (Alberti Magni Opera 
omnia. Editio Coloniensis, V/1),  II, tr. 4, cap. 1, p. 180: «Et hoc medium mundi igni 
ratione necessariae conservationis ignis attribuerunt, propter quod etiam medium 
mundi carcerem aequaliter undique claudentem vocaverunt» (corsivo mio). 

40  Anonymus Magister Artium, Quaestiones de anima, q. 22, pp. 342-343.
41  Cfr. supra, n. 40. 
42  Una prima descrizione, ora in fase di riaggiornamento, è presente nel Ca-

talogo di manoscritti filosofici nelle biblioteche italiane. Vol. 3. Firenze, Pisa, Pistoia, G.C. 
Garfagnini et alii (a cura di), Olschki, Firenze 1982, pp. 68-69. 



124    Paola Bernardini

dal corpo, dal momento che l’intellettiva, la sola che separabile, 
è immateriale e impassibile. La risposta è che seguendo Aristotele 
è difficile comprendere come possa l’anima avere passioni sensibi-
li: forse, chiosa l’anonimo, addirittura Aristotele non l’ha capito. È 
al teologo dunque che bisogna affidarsi per comprendere in quale 
modo l’anima si separi insieme al prodotto della sensazione dal cor-
po, e, dopo la separazione, sia afflitta dal fuoco, bruciando:

[…] si secundum Aristotelem sensitiva non separatur, sed sola in-
tellectiva que quodlibet est divinum, quodlibet omnino inmateria-
le et inpassibile, qualiter ergo motu passionibus sensibilibus et ma-
terialibus post separacionem difficilium est illud conprehendere 
secundum Aristotelem, et forte non conprehendebatur ab ipso, et 
forte dicit theologus quod sensibilia fantasmata que sunt materia-
lia recedunt cum ipsa et comburuntur, et ita patitur anima43. 

L’autorevole fonte teologica cui l’anonimo fiorentino rimanda 
è la più tradizionalmente invocata dai Maestri delle Arti nei loro 
commenti al De anima, ovvero il De spiritu et anima, che per buona 
parte del Duecento circolava attribuito ad Agostino44. 

43  Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms. Conv. Soppr. G.3.464, ff. 45ra-
68vb, f. 49rb.

44  pseudo Augustinus, Liber de spiritu et anima, Paris 1847 (PL XL), cap. XV, p. 
792: «Corpus constat ex officialibus membris, officialia ex consimilibus, consimilia ex 
humoribus, humores ex cibis, cibi ex elementis; et nihil horum est anima, sed in istis 
tanquam in organis agit, et per haec consulit corpori, et huic vitae in qua factus est 
homo in animam viventem. Quae cum temperata et ordinata fuerint, congruunt vi-
vificationi, et nunquam recedit anima. Si vero distemperata et confusa fuerint, invita 
recedit anima, secum trahens omnia; sensum scilicet, imaginationem, rationem, in-
tellectum, intelligentiam, concupiscibilitatem, et irascibilitatem: et ex his secundum 
merita afficitur ad delectationem, sive ad dolorem». Il passo, liberamente citato, po-
trebbe avere anche una fonte indiretta: cfr. e.g. Thomas de Aquino, Summa theologiae, 
Fratres ordinis Predicatorum (edd.), Bibliotheca de Autores Christianos, Matriti (Ma-
drid) 1978, Ia Pars, q. 77 art. 8 arg. 1, p. 540 («Octavo, utrum omnes potentiae animae 
remaneant in ea post mortem»): «Ad octavum sic proceditur. Videtur quod omnes 
potentiae animae remaneant in anima a corpore separata. Dicitur enim in libro de 
spiritu et anima, quod anima recedit a corpore, secum trahens sensum et imaginationem, 
rationem et intellectum» (corsivo mio), oppure: Thomas de Aquino, In IV Sententiarum, 
d. 44, q. 3, art. 3, p. 348: «[…] verbum illud Augustini intelligendum est, quod anima 
secum trahat quasdam illarum potentiarum in actu, scilicet intelligentiam et intel-



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    125

Questa breve rassegna sulla pena infernale nelle testimonianze 
delle Facoltà delle Arti induce a formulare alcune brevi considera-
zioni. La prima concerne l’evidente difficoltà con cui i Maestri de-
vono fare i conti nell’affrontare un tema teologico in un contesto di 
filosofia naturale, dove vigono – in linea di massima – le leggi della 
fisica aristotelica e dove dunque la verità della fede concernente la 
pena infernale stenta ad essere pienamente integrata, intendendo 
per “integrazione” una giustificazione razionale coerente, appun-
to, con il quadro epistemico complessivo in cui l’argomentazione 
si svolge. Senza apertura all’ordine sovrannaturale, pare estrema-
mente difficile chiarire come l’anima separata dal corpo, cioè in 
una condizione che oltretutto Aristotele non sembra aver contem-
plato, possa essere soggetta ad una passione sensibile come la soffe-
renza provocata dal fuoco.

Da questa difficoltà scaturisce la varietà delle risposte dei Ma-
estri. Le testimonianze sembrano in primo luogo affidarsi a un 
sapere teologico che rileva l’eccezionalità dell’evento: di volta in 
volta i commentatori affermano che il fuoco può provocare pena 
all’anima solo operando contro natura, seguendo l’ordine della giu-
stizia divina (come un fatto mirabilis, miracoloso), e non “brucian-
do” l’anima, ma solo provocandone una sofferenza che scaturisce 
dall’intellezione della sua misera condizione; oppure che tale soffe-
renza dell’anima consista, tommasianamente, nel suo essere unita 
all’elemento corporeo-fuoco come il locato al luogo. Nell’ultimo 
caso esaminato, la sofferenza deriva da un vero e proprio “ardere” 
dell’anima con le facoltà sensibili e i suoi prodotti, una volta che, 
liberata dal corpo, sia avvenuta la loro “ritrazione”, come è atte-
stato dall’autorità teologica, l’unica in grado di dare risposte ad un 
quesito che aristotelicamente è insolubile45.

lectum; quasdam vero radicaliter, ut dictum est». Cfr. anche Bonaventura de Bal-
neoregio, In II Sententiarum, in PP. Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas (edd.), 
Opera omnia, II, Typographia Collegii S. Bonaventurae, Firenze 1885, d. 31, art. 1. q. 
1, p. 764: «Et expressius in libro de Spiritu et anima dicit quod una et eadem anima 
dicitur sensus, dum sentit, et ratio, dum discernit. Et iterum dicit, quod anima cum 
recedit trahit secum potentias sensitivas».

45  Con il verbo recedunt si intende l’inattività di quelle potenze mute, ossia 
quelle che agiscono tramite la materia: «Quando Làchesis non ha più del lino, 



126    Paola Bernardini

4. Anime separate, corpi e ombre dantesche

Come ha messo in evidenza Porro, lo statuto delle ombre, presen-
tato da Dante nel XXV Canto del Purgatorio, più precisamente nel 
discorso di Stazio, sembra aver poco a che vedere con quello delle 
anime separate di scolastica – per così dire – memoria, di cui abbia-
mo finora discusso.

Eppure la questione dello statuto del “corpo aereo”, alla descri-
zione della cui generazione (come già Nardi aveva affermato, con-
cepita con materiali albertini46) è dedicata parte del discorso, pone 
interrogativi di non facile soluzione, riguardo alla possibilità che sia 
effettivamente l’anima a soffrire la pena del fuoco, come previsto 
dalla fede, oppure sia il “corpo aereo” concepito così anche a ga-
ranzia di quei requisiti di inalterabilità e impassibilità che per Ari-
stotele l’anima possiede. È noto che entrambe le posizioni hanno 
argomenti a loro sostegno; e che quindi non è per nulla facile dare 
una risposta conclusiva.

Una soluzione, quella dantesca, che comunque incuriosisce per 
la sua originalità, sebbene non sia del tutto inedita, risultando dalla 
combinazione di materiali eterogenei. Come afferma Porro:

La teoria dei corpi aerei è così la risposta dantesca alla questione 
della punibilità delle anime nello stato di separazione: assegnando 
alle anime stesse un corpo provvisorio dotato di organi di senso, 
essa spiega l’azione del fuoco, e rende ugualmente comprensibile 
quella di tutti gli altri agenti che nell’inferno come nel purgatorio 
servono da strumenti della giustizia divina. Si tratta di una solu-
zione peculiare, inusitata, che non trova alcuna corrispondenza – 
almeno a mia conoscenza – nelle discussioni scolastiche del XIII e 
degli inizi del XIV secolo47.

solvesi da la carne, e in virtute ne porta seco l’umano e ‘l divino: l’altre potenze 
tutte quasi mute», fa dire Dante a Stazio, nella seconda parte del suo discorso 
(Purg. XXV); “mute”, cioè «inattive, in potenza» (Porro, «Dentro dai fuochi son li 
spirti», p. 254) o «regredite allo stato minimale di attività in quanto la dissoluzione 
del composto ha tolto loro la materia su cui agire» (Falzone, Canto XXV, p. 758).

46  B. Nardi, L’origine dell’anima umana secondo Dante, in Id., Studi di filosofia 
medievale, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1960, pp. 9-68, in part. pp. 46-53.

47  Porro, «Dentro dai fuochi son li spirti», p. 256. 



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    127

L’originalità della prospettiva dantesca spicca particolarmente 
se messa in relazione prima alla produzione teologica, poi a quella 
dei Maestri delle Arti presa in esame. Già nelle teorizzazioni dei 
teologi il corpo umano è concepito come disposto e organizzato in 
vista del suo rapporto con l’anima e dell’esercizio naturale delle sue 
funzioni, prima tra tutte quella sensibile, indispensabile per quella 
intellettiva. Scrive Alberto nel suo De anima: 

Sed eorum quae facta sunt, corporum et non manentium secun-
dum locum, nullum est omnino, quod habeat intellectum sine 
sensu; cuius ratio iam dicta est, quia scilicet non coniungerentur 
convenientibus neque removerentur a contrariis, et sic natura age-
ret frustra. Si autem dicta necessitate animali detur sensus, vel in 
corpore composito; non autem potest esse simplex corpus sensibi-
le per rationem prius inductam, quoaniam tactus non potest esse 
simplicis, et sine tactu non potest esse aliquis sensus48. 

La complessità elementare dei corpi è infatti per Alberto il re-
quisito indispensabile per ogni funzione, dunque per la loro vita: 

Actiones autem suas essentiales agit in corpore et circa copus, quae 
actiones non fiunt sine instrumentis corporalibus, et ideo omne 
corpus quod in potestate habituali habet, unde operetur actiones 
vitae, oportet esse organicum, hoc est ex organis figura et situ dif-
ferentibus compositum; […] forma enim, quae natura simplex 
est, cum unam tantum habeat essentialem operationem, sortitur 
corpus simplex homogeneum, unius rationis existens in toto et in 
omnibus partibus eius, sicut est forma ignis et lapidis et metallis. 
Forma autem, quae sua incorporeitate altior est quam forma natu-
ralis et magis supra materiam elevata, plura operatur essentialiter; 

48  Albertus Magnus, De anima, C. Stroick (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 
1968 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/1), III, tr. 5, cap. 1, p. 
244. Poche righe sopra, Alberto aveva precisato che i corpi umani non possono 
essere considerati alla stregua dei corpi celesti, poiché questi ultimi mancano dei 
sensi: cfr. ibidem: «Sed caelestia intellectum, quem habent, activum et operativum 
habent, et ille discretivus non vocatur. Talia igitur non facta per generationem, 
habentia intellectus agentes et operativos et non discretivos, non habent sensum 
[…]. Necesse est enim, quod omne habens sensus valde diversae sit compositionis, 
et multas habeat partes molles et teneras, quarum facilis est corruptio […]». 



128    Paola Bernardini

et ideo oportet suum corpus, in quo exercet opera illa, esse hetero-
geneum, ex diversis in figura et mixtura compositum49. 

Sulla stessa linea, Tommaso afferma nella soluzione della q. 8 
delle sue Quaestione disputatae de anima che il corpo cui si unisce 
l’anima deve essere di temperatissima complexio: 

Corpus igitur cui anima rationalis unitur, cum debeat esse co-
nuenientissimum ad sensum tactus, oportet quod sit maxime re-
ductum ad medium per equalitatem complexionis.
In quo apparet quod tota operatio nature inferioris terminatur ad 
hominem sicut ad perfectissimum. Videmus enim operationem 
nature procedere gradatim a simplicibus elementis, commiscendo 
ea quousque perueniatur ad perfectissimum commixtionis mo-
dum, qui est in corpore humano. Hanc igitur oportet esse disposi-
tionem in communi corporis cui anima rationalis unitur, ut scilicet 
sit temperatissime complexionis50. 

L’Aquinate chiarisce anche che non ha neppure senso chieder-
si se Dio avrebbe potuto fare altrimenti (cioè conferire all’essere 
umano un corpo diverso, per es. più nobile rispetto a quello com-
posto da elementi). Richiamando l’autorità di Agostino, Tommaso 
fa appello alla giustizia originaria che ha voluto il corpo sottomesso 
all’anima, come l’anima è sottomessa a Dio; e che le mancanze e 
le privazioni che sono ricadute sul corpo umano derivano dal pec-
cato (il peccato originale, commesso da Adamo), non certo dalla 
volontà divina:

Necesse est enim corpus sic commixtum ex contrariis, talibus su-
biacere defectibus. Nec potest obuiari per hoc quod Deus potuit 
aliter facere, quia in institutione nature non queritur quid Deus 
facere possit, set quid habeat rerum natura ut fiat, secundum Au-
gustinum Super Genesim ad litteram.
Sciendum tamen est quod in remedium horum defectuum, Deus 
homini in sua institutione contulit auxilium iustitie originalis, per 
quam corpus esset omnino subditum anime quamdiu anima Deo 

49  Albertus Magnus, De anima, II, tr. 1, cap. 3, p. 68.
50  Thomas de Aquino, Quaestiones disputatae de anima, q. 8, p. 63: «Octavo que-

ritur utrum anima rationalis tali corpori debuerit uniri quale est corpus humanum».



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    129

subderetur; ita quod nec mors, nec aliqua passio uel defectus, ho-
mini accideret nisi prius anima separaretur a Deo. Set per pecca-
tum anima recedente a Deo, homo priuatus est hoc beneficio, et 
subiacet defectibus secundum quod natura materie requirit51.

In chiusura di questa rassegna, vale la pena ricordare che nel 
De spiritualibus creaturis Tommaso affronta direttamente il dubbio 
circa la possibilità che una sostanza spirituale si unisca a un corpo 
aereo52, criticando l’ipotesi e spiegando dettagliatamente le ragioni 
della sua posizione, di carattere naturalistico e riconducibile, in ul-
tima istanza, al De anima53. 

Se ci spostiamo poi sulla tradizione aristotelica di commento 
dei Maestri delle Arti, la soluzione dantesca si prefigura, se possi-
bile, come ancora più originale e immaginifica. Loro compito spe-
cifico è infatti quello di indagare l’unione naturale che sussiste tra 

51  Ibidem, pp. 67-68.
52  Id., Quaestio disputata de spiritualibus creaturis, in J. Cos (ed.), Opera omnia 

iussu Leonis XIII P.M. edita, 24, 2, Commissio Leonina - Éditions Du Cerf, Roma - 
Paris 2000, art. 7, p. 73: «Dicendum quod impossibile est substantiam spiritualem 
corpori aereo uniri». 

53  Ibidem: «Quod potest manifestari tripliciter. Primo quidem, quia inter om-
nia alia corpora, corpora simplicia elementorum sunt imperfectiora, cum sint ma-
terialia respectu omnium aliorum corporum; unde non est conveniens secundum 
rationem ordinis rerum, quod aliquod simplex corpus elementare spirituali sub-
stantiae uniatur ut forma. Secunda ratio est, quia aer est corpus simile in toto et in 
omnibus suis partibus; unde si alicui parti aeris unitur aliqua spiritualis substantia, 
eadem ratione et toti aeri unietur, et similiter cuilibet alteri elemento; quod vide-
tur absurdum. Tertia ratio est, quia substantia spiritualis dupliciter alicui corpori 
invenitur uniri. Uno modo ad exhibendum corpori motum; sicut dictum est, quod 
corporibus caelestibus spirituales substantiae uniuntur. Alio modo ut substantia 
spiritualis per corpus iuvetur ad propriam suam operationem, quae est intelligere; 
sicut anima humana unitur corpori, ut per sensus corporeos scientias acquirat. 
Aeri autem substantia spiritualis non potest uniri neque ratione motus, quia aeri 
est connaturalis motus quidam, qui consequitur formam eius naturalem; nec in-
venitur aliquis motus aut in toto aere aut in aliqua eius parte, qui non possit re-
duci in aliquam causam corporalem. Unde ex motu eius non apparet quod aliqua 
substantia spiritualis et uniatur. Neque etiam unitur spiritualis substantia corpori 
aereo propter perfectionem intellectualis operationis: corpus enim simplex non 
potest esse instrumentum sensus, ut probatur in libro de anima. Unde relinquitur 
quod spiritualis substantia nullo modo aereo corpori uniatur» (corsivo mio).



130    Paola Bernardini

anima e corpo in ogni vivente, compreso quello umano, e il modo 
con cui i due principi interagiscono e manifestano le loro attività. 
Essi si impegnano anche nell’identificazione dei “requisiti” che il 
corpo deve possedere affinché questa unione si realizzi nell’anima-
to e questo possa svolgere le funzioni, da quelle fisiologiche più 
basse, alle passioni sensibili, all’intellezione. 

Nelle trattazioni filosofico-naturalistiche la necessità dell’anima 
di unirsi al corpus complexionatum, quindi non semplice, è un leitmo-
tiv: nessun corpo può unirsi all’anima se non è differenziato e muni-
to di organi appropriati per l’esercizio delle differenti funzioni della 
specie. La base teorica è costituita, ovviamente, dalla più celebre 
definizione dell’anima, posta all’inizio del II libro del De anima, che 
emerge la nozione di “corpo organico” di cui l’anima è atto primo54.

Mi limito a portare qualche esempio. In una questione intitolata 
Queritur secundo cui corpori unitur anima («et videtur quod simplici»), 
un anonimo maestro delle arti chiosa nel suo commento, risalente 
al 1250 ca.: 

Iste igitur operaciones (vegetativa et cetera) non possunt esse nisi 
in corpore in quo sunt dicte 4 qualitates, set iste non insunt alicui 
corpori simplici, celesti vel elementari, ergo et cetera.
Item, nobiliori perfectibili nobilior debetur perfectio, quia iuxta me-
rita dantur forme, Plato in Thimeo. Set inter omnia corpora dissi-
milium parcium, quod dico preter corpus celeste, nobilissimum est 
corpus humanum, maxime accedens ad contrarietatem miscibilium, 
quare ei debetur nobilissima perfectio. Set anima intellectiva de gene-
re formarum unibilium corpori est huiusmodi, ergo et cetera55.

L’anima intellettiva richiede un corpo che sia adeguato alla no-
biltà dell’anima e che sia un composto da più elementi; e nel con-
tempo si esclude la possibilità che un corpo di questo tipo sia un 
corpo aereo o celeste, proprio in virtù del peculiare rapporto ani-
ma/corpo che sussiste nell’individuo umano56. Goffredo di Aspall, 

54  Cfr. Aristoteles, De anima, translatio Vetus, I, 412a28-b24.
55  Anonymus Magister Artium, Quaestiones super librum de anima, P. Bernar-

dini (ed.), SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2009, I, q. 33, p. 114.
56  Ibidem, p. 117: «Dicendum quod celum proprie non habet animam que est 

perfectio eius, sicut habet animal. Habet tamen intelligenciam moventem ipsum, 



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    131

da parte sua, esclude radicalmente la possibilità che un’anima ra-
zionale possa entrare in un corpo diverso da quello cui è natural-
mente unito57; e questo perché essa ha con lui una relazione che 
non è solo motore/mosso, artefice/strumento, ma anche forma/
materia, perfezione/perfettibile: 

Ad aliud dico, quod anima rationalis, prout unitur corpori secun-
dum quod est forma et perfectio, non unitur tantum ut motor, et 
propterea hoc modo non se habet ad corpus sicut artifex ad instru-
mentum58.

L’impossibilità di un’unione dell’anima razionale umana con un 
altro corpo è ribadita da Goffredo con un insolito affondo di carat-
tere teologico: 

Ad hoc diceret theologus, quod [vegetativa et sensitiva] non sunt 
ociosa, quamvis non habuerint suas operationes per aIiquod tem-
pus, sed cum fiat resurrexio, habebunt suas operationes, licet ta-
men non easdem, quas habent hic59.

Iterum separata habet naturalem inclinacionem ad corpus, cuius 
erit perfectio post resurrectionem60. 

Una concezione dantesca quale quella del “corpo aereo” muni-
to di organi di senso che lo rendono atto a subire le passioni, simil-

et ex ipsa et celo non fit necesse unum, set est motor eius tantum, sicut patet de 
motore sive rectore et navi. Set celum habet formam propriam pro sua perfectio-
ne, et intellectivam pro motore». Anche in questo passo spunta una celeberrima 
sentenza albertina (iuxta merita dantur forme), ricondotta all’autorità platonica e 
destinata ad avere successivamente una grande fortuna. Per uno studio sul tema, 
cfr. A. Palazzo, «Plato dicit quod formae dantur secundum merita materiae»: la fortuna 
di una sentenza platonica nelle opere di Eckhart, in Id. (a cura di), L’Antichità classica nel 
pensiero medievale: Atti del convegno della Società Italiana per lo Studio del Pensiero Me-
dievale (SISPM). Trento, 27-29 settembre 2010, Brepols, Turnhout 2011, pp. 341-372.

57  Cfr. Galfridus Aspaldus, Questiones in De anima, V. Čizmić (ed.), Diss. 
München 2010, I, p. 107: «Queritur igitur, utrum possibile sit, quod anima rationa-
lis possit aliud corpus ingredi».

58  Ibidem, p. 108.
59  Ibidem, p. 189.
60  Ibidem, p. 105.



132    Paola Bernardini

mente ad un corpo naturale, per quanto elaborata sulla scorta di 
materiali di matrice aristotelico-albertina, rappresenta una narra-
zione non solo insolita, ma forse addirittura quanto di più estraneo 
rispetto alle concezioni naturalistiche che i commentatori hanno 
elaborato, in massima parte attingendo a materiali simili, si possa 
immaginare61. 

Però che quindi ha poscia sua paruta, 
è chiamata ombra; e quindi organa poi
ciascun sentire infino alla veduta. 
Quindi parliamo e quindi ridiam noi; 
quindi facciam le lacrime e’ sospiri
che per lo monte aver sentiti puoi.
Secondo che ci affliggon i disiri
E li altri affetti, l’ombra si figura;
e quest’è la cagion di che tu miri62.

Nonostante gli elementi di origine schiettamente naturalistica 
(l’appello alla virtus formativa, la presenza di potenze dell’anima più 
o meno attive, il coagularsi della forma corporea, munita di organi 
e membra capaci di sentire fino alla vista, il più nobile dei sensi), 
tale produzione si configurerebbe, nell’ottica di un Maestro delle 
Arti, come un processo che va oltre le dinamiche propriamente 
naturali, costituendo un’estensione inedita di quel che medicina e 
biologia insegnano. Un processo che, secondo l’anonimo di Todi 
(richiamo a lui come ad un caso esemplare), potrebbe essere attiva-

61  Come è già stato bene evidenziato, Dante era ben consapevole della neces-
sità di un corpo opportunamente disposto per la ricezione dell’anima razionale: 
cfr. Dante Alighieri, Convivio, G. Fioravanti (a cura di), Mondadori, Milano 2019, 
IV, xx, 7-9, pp. 624-626 (con tagli): «Ché, secondo che dice lo Filosofo nel secondo 
dell’Anima, le cose convengono essere disposte alli loro agenti, e [a] ricevere li loro 
atti; onde, se l’anima è imperfettamente posta, non è disposta a ricevere questa 
benedetta e divina infusione […]. Puote adunque l’anima stare non bene nella 
persona per manco di complessione, o forse per manco di temporale: ed in questa 
cotale questo raggio divino mai non risplende». […] è manifesto che nobilitade 
umana non sia altro che seme di felicitade, messo da Dio ne l’anima ben posta, 
cioè lo cui corpo è d’ogni parte disposto perfettamente». 

62  Purg. XXV, vv. 100-108.



La pena infernale tra Dante, Alberto Magno e i Maestri delle Arti    133

to solo dalla Giustizia divina, che agisce, appunto, talora in accor-
do con la natura, talora contro (o semplicemente oltre) la natura 
stessa; agisce cioè in uno spazio teorico e autonomo che assicura 
a Dante di escogitare soluzioni che combinano prospettive ed ele-
menti di diversa origine e ispirazione, combinandoli in un modo 
nuovo, capace di rispondere di volta in volta agli interrogativi tutti 
umani che Dante via via solleva, senza la pretesa di una rivelazione 
definitiva dell’intendimento divino («la veduta etterna», v. 31).





135

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226018
pp. 135-158 (dicembre 2025)

Gli angeli neri

Volontà, deliberazione e peccato dell’angelo  
tra Dante e Alberto Magno*

Anna Rodolfi**

1. Nella Commedia gli angeli hanno una presenza ampia e pervasi-
va. Essi scandiscono tutte le tappe del viaggio intrapreso da Dante, 
e insieme governano il passaggio dal mondo materiale e corrotto 
dell’Inferno a quello spirituale del Paradiso1. Seguendo Dante nel 
suo cammino, partendo dal basso, troviamo all’Inferno gli angeli 
caduti, gli angeli che hanno peccato; per citare solo alcuni esempi: 
nel Purgatorio, ci troviamo di fronte ad angeli antropomorfi, guar-
diani e guide che hanno funzione specifica di ministri di Dio, dal 
nocchiero della navicella2, a quelli che custodiscono i vari passaggi 
dell’ascesa delle anime lungo il monte3; infine, giunti in Paradiso 

*  Il presente saggio fa parte della ricerca finanziata dall’Unione europea – 
Next Generation EU, Missione 4 Componente 2 Inv. 1.1 – CUP B53D23022160006, 
nell’ambito del bando PRIN 2022, progetto “Itineraries of  Philosophy and Scien-
ce from Baghdad to Florence: Albert the Great, his Sources and his Legacies” 
(20225LFCMZ).

**  Università di Firenze.
1  Sono molto grata a Luca Azzetta per aver letto una prima versione di que-

sto saggio e per i suoi preziosi suggerimenti. La responsabilità di eventuali errori 
resta mia. Per un primo approccio alla concezione dell’angelo in Dante, cfr. S. 
Bemrose, Dante’s Angelic Intelligences, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1983; 
S. Barsella, In the Light of  the Angels. Angelology and Cosmology in Dante’s Divina 
Commedia, Olschki, Firenze 2005; D. Sbacchi, La presenza di Dionigi Areopagita nel 
Paradiso di Dante, Olschki, Firenze 2006; T. Suarez-Nani, Pensare l’angelo: paradig-
mi medievali e temi danteschi a confronto, in L. Azzetta (a cura di), Dante e le grandi 
questioni escatologiche, Vita e Pensiero, Milano 2020, pp. 199-214.

2  Purg. II, 29: «Ecco l’angel di Dio: piega le mani; / omai vedrai di sì fatti 
oficiali».

3  Purg. IX, 70-145: «vidi una porta, e tre gradi di sotto per gire ad essa, di color 
diversi, e un portier ch’ancor non facea motto».



136    Anna Rodolfi

(canto XXVIII), gli angeli appaiono disposti in nove ordini, in moto 
vorticoso intorno a Dio, come sostanze incorporee che allo stesso 
tempo muovono i cieli e contemplano ininterrottamente Dio. 

Due elementi colpiscono anche a un semplice sguardo d’insie-
me sul mondo angelico della Commedia: la diversificazione delle 
mansioni e la localizzazione. Il nesso tra i due elementi, peraltro, 
trova un riscontro, anzi un fondamento teorico, nell’angelologia 
dell’epoca. La diversità fra gli angeli è innanzitutto una differenza 
nelle rispettive funzioni, dunque anche nel modo di muoversi e una 
tesi teologica diffusa è che l’angelo è dove opera, cioè l’operazione 
crea il luogo4. C’è dunque una stretta corrispondenza fra la funzio-
ne che l’angelo svolge di volta in volta, il modo in cui si muove e il 
luogo in cui si trova, corrispondenza che Dante sembra aver colto e 
forse riecheggiato nella sua rappresentazione letteraria.

4  La rilevanza della tematica e l’importanza delle sue implicazioni è testimonia-
ta dalla presenza nel Sillabo del 1277 di tre articoli (204, 218, 219) che riguardano il 
luogo e il movimento degli angeli, cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), H. 
Denifle, E. Châtelain (ed.), Delalain, Paris 1889-1897, I, pp. 554-555, art. 204: «Quod 
substantiae separatae sunt alicubi per operationem; et quod non possunt moveri ab 
extremo in extremum, nec in medium, nisi quia possunt velle operari aut in medio, 
aut in extremis. Error, si intelligatur sine operatione substantiam non esse in loco, 
nec transire de loco ad locum»; art. 218: «Quod intelligentiae vel angelus vel anima 
separata nusquam est»; art. 219: «Quod substantiae separatae nusquam sunt secun-
dum substantiam». Per un commento, cfr. R. Hissette, Enquête sur les 219 articles 
condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain - Paris 1977, n. 53-55, pp. 104-110 ; D. Piché, 
La condamnation parisienne de 1277, Vrin, Paris 1999, pp. 140-141; 144-147. Sul tema 
della localizzazione angelica nel dibattito tra XIII e XIV secolo, cfr. ad esempio, T. 
Suarez-Nani, De la théologie à la physique: l’ange, le lieu et le mouvement, in Angelos-Ange-
lus. From Antiquity to the Middle Ages, «Micrologus» 32 (2015), pp. 427-444; Ead., Space 
and Movement in Medieval Thought: The Angelological Shift, in F.A. Bakker, D. Bellis, 
C.R. Palmerino (eds.), Space, Imagination and the Cosmos from Antiquity to the Early 
Modern Period, Springer International Publishing, Cham 2018, pp. 69-89; Ead., Vers 
le depassement du lieu: l’ange, l’espace et le point, in T. Suarez-Nani, M. Rohde (éds.), 
Représentations et conceptions de l’espace dans la culture médiévale, W. De Gruyter, Ber-
lin - Boston 2011, pp. 121-146; T. Suarez, O. Ribordy, A. Petagine (éds.), Lieu, espace, 
mouvement: physique, métaphysique et cosmologie, FIDEM, Barcelona - Roma 2017; T. 
Suarez-Nani, L’espace sans corps. Etapes médiévales de l’hypothèse de l’annihilatio mun-
di, in Suarez, Ribordy, Petagine (éds.), Lieu, espace, mouvement, pp. 93-107. Su Alber-
to, mi sia consentito rimandare a A. Rodolfi, Presénce de Dieu et lieu des anges dans Al-
bert le Grand, in Suarez, Ribordy, Petagine (éds.), Lieu, espace, mouvement, pp. 79-92.



Gli angeli neri    137

Mi soffermerò in particolare sul caso degli angeli caduti: gli an-
geli neri (Inf. XXIII, 131 «li angeli neri / che vegnan d’esto fondo a 
dipartirci») i quali barattarono col nero dell’Inferno il proprio abito 
di luce e che, con il loro precipitare, sconvolsero l’ordine terrestre 
(Pd. XXIX, 50 «de li angeli parte / turbò il suggello d’i vostri ali-
menti»). Similmente a quanto avviene per le gerarchie celesti del 
Paradiso, anche agli angeli dell’Inferno si applica un principio di 
diversificazione. Da una parte abbiamo Lucifero, il primo dei ri-
belli, collocato al fondo dell’Inferno; dall’altra, le schiere degli altri 
angeli neri suoi seguaci, trasformati in demoni e distribuiti nei vari 
gironi a dispensare pene e tormenti. A questi si aggiunge poi nella 
Commedia un terzo tipo: gli angeli neutrali, anzi “imbelli” (cioè, vili, 
oziosi) per usare la definizione di Nardi che ha dedicato un famoso 
saggio all’argomento5. Sono «li angeli che non furon ribelli / né fur 
fedeli a Dio» (Inf. III, 38) e che si procurarono per questo motivo la 
sorte ignobile degli ignavi. Si tratta di angeli vili e spregevoli6, per-
ché sono detti “cattivo coro”: 

Ed elli a me: «Questo misero modo
tegnon l’anime triste di coloro
che visser sanza ‘nfamia e sanza lodo.

Mischiate sono a quel cattivo coro
de li angeli che non furon ribelli
né fur fedeli a Dio, ma per sé fuoro.

Caccianli i ciel per non esser men belli,
né lo profondo inferno li riceve,
ch’alcuna gloria i rei avrebber d’elli».

Sono puniti nel vestibolo infernale che Dante colloca subito 
dopo la porta dell’inferno; essi sono tuttavia diversi dagli altri, e 
anzi invisi non solo a Dio, ma anche all’inferno stesso: «Caccianli 

5  Cfr. B. Nardi, Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a Dio, in Id., Dal Con-
vivio alla Commedia, Istituto storico italiano per il Medioevo, Roma 1992 [1960], 
pp. 331-350.

6  Questo il significato che corrisponde a “cattivo” nel Vocabolario OVI: 
<http://tlio.ovi.cnr.it/TLIO/>.



138    Anna Rodolfi

i ciel per non esser men belli, / né lo profondo inferno li riceve, / 
ch’alcuna gloria i rei avrebber d’elli».

Questo degli angeli imbelli costituisce per i dantisti un luogo 
cruciale, anche perché enigmatico. La figura di questo terzo grup-
po di angeli infernali, per come la presenta Dante, non ha infatti un 
immediato riscontro teologico e appare come un’invenzione origi-
nale: perciò già gli antichi commentatori e poi la storiografia spe-
cialistica si è cimentata nella ricerca delle fonti che potrebbero aver 
ispirato Dante, formulando varie ipotesi (Apocalisse 3,14, Clemente 
d’Alessandria, Origene, la Visio Pauli, la Navigatio Sancti Brendani, 
Parzival)7.

Mi servo nelle pagine che seguono del caso degli angeli imbelli 
per riesaminare da una prospettiva relativamente meno frequen-
tata la questione generale del peccato dell’angelo. Com’è noto, la 
natura e la possibilità stessa del peccato degli angeli costituisce un 
problema centrale nell’angelologia scolastica, se non una vera e 
propria sfida teorica dato l’attributo della deiformitas che li caratte-
rizza essenzialmente a partire dallo pseudo Dionigi e che sembra 
renderli infallibili per essenza. Alla diversità di collocazione degli 
angeli dovrebbe corrispondere una diversità dei rispettivi peccati. 
Quale fu in particolare il peccato degli angeli imbelli e cosa lo rese 
possibile? Riesaminare brevemente questo tema, a partire dalla 

7  Sull’ampia discussione che si è sviluppata attorno a questo tema si veda ad 
esempio a M. Chiariglione, I diavoli nell’‘Inferno’ di Dante: con altri studi danteschi, 
Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 2018, pp. 90-109; 
A. Álvarez Pérez, Un nuovo contributo allo studio del mito degli angeli neutrali nella 
‘Commedia’, «Revista de Literatura Medieval» 21 (2009), pp. 37-75; S.M. Barillari, 
Gli angeli ‘neutrali’: cronistoria di una gerarchia apocrifa, in S.M. Barillari (a cura 
di), Dark tales. Fiabe di paura e racconti del terrore, Aracne, Roma 2013, pp. 17-47; F. 
Crasta, Gli angeli neutrali da Dante a Matteo Palmieri, in G. Ledda, F. Zanini (a cura 
di), Alma Dante. Seminario dantesco 2013, Aspasia, Bologna 2015, pp. 229-247; G. Pa-
doan, Il canto III dell’‘Inferno’, in Nuove Letture Dantesche. Vol. II: Anno di studi 1966-
67, Sansoni, Firenze 1968, pp. 47-71; J. Freccero, Gli angeli neutrali, in Id., Dante. La 
poetica della conversione, il Mulino, Bologna 1989, pp. 163-174. Per quanto riguarda 
in particolare la conoscenza di Dante della Visio Pauli e del suo eventuale utilizzo, 
rimando al ricco e documentato saggio di F. Ungar, Dante conosceva l’Apocalisse di 
Paolo? Osservazioni sui rapporti tra la Commedia e l’apocrifo paolino, «Rivista di Studi 
Danteschi» 23 (2023), pp. 48-101, in particolare sull’Inferno, cfr. pp. 58-64.



Gli angeli neri    139

trattazione di Alberto Magno, può forse gettare qualche luce an-
che sul modo in cui Dante lo tradusse nella sua rappresentazione 
letteraria. 

2. Iniziamo con Lucifero. A partire dal passo di Isaia 14, 12-20, la 
riflessione patristica aveva già fissato gli elementi principali della 
dinamica del peccato angelico. Protagonista dell’evento è Lucifero, 
il più eccellente degli angeli («la creatura ch’ebbe il bel sembian-
te», nel verso di Dante, di Inf. XXXIV, 18), precipitato dall’empireo 
nell’Inferno8. Nella caduta lo accompagnano molti altri angeli ap-
partenenti sia agli ordini superiori sia a quelli inferiori delle gerar-
chie. I teologi scolastici, come ha mostrato recentemente Silvana 
Vecchio, si interrogano sul tipo di peccato commesso9. L’ipotesi più 
diffusa era quella secondo cui Lucifero avrebbe peccato di superbia. 
Considerando l’eccellenza della sua natura e la profondità della sua 
scienza, Lucifero si è insuperbito e ha voluto essere uguale all’Al-
tissimo, non però attraverso un processo di imitazione di per sé 
non peccaminoso, ma in modo diretto, tentando di eguagliarne la 
potenza, come testimonia Isaia che parla del suo tentativo di sali-
re fino al cielo e collocare il suo trono sopra le stelle. Per Dante, 
Lucifero, «‘l primo superbo», rappresenta il prototipo o il modello 
stesso di questo peccato10. 

Accanto alla superbia vi era poi un altro peccato per i teologi sco-
lastici coinvolto nella dinamica della ribellione angelica: l’invidia. Pec-
cato “spirituale” come la superbia, l’invidia condivide con quest’ulti-
ma la prerogativa di prescindere totalmente dal coinvolgimento del 

8  Cfr. Purg. XII, 25-27: «Vedea colui che fu nobil creato più ch’altra creatura, 
giù dal cielo / folgoreggiando scender, da l’un lato».

9  Cfr. S. Vecchio, La superbia dell’angelo nel secolo XIII, «Medioevo e Rinasci-
mento» ns. XXXIV (2023), pp. 193-204. Sul peccato dell’angelo, cfr. il saggio di T. 
Hoffmann, Theories of  Angelic Sin from Aquinas to Ockham, in T. Hoffmann (ed.), A 
Companion to Angels in Medieval Philosophy, Brill, Leiden - Boston 2012, pp. 283-316 
e la più recente monografia del medesimo autore, Free Will and the Rebel Angels in 
Medieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 2020.

10  Cfr. Purg. XII, 25-27: «Vedea colui che fu nobil creato / più ch’altra creatu-
ra, giù dal cielo/ folgoreggiando scendere».



140    Anna Rodolfi

corpo, e in quanto tale si adatta perfettamente alla natura angelica 
che è, come abbiamo detto poco fa, immateriale e incorporea.

Alberto Magno si occupa della caduta dell’angelo nel commen-
to alle Sentenze che ha letto negli anni 1245-49, ma aveva già affron-
tato l’argomento della caduta dell’angelo anche nell’ampia sezione 
dedicata all’angelologia nella Summa de creaturis, inserendo alcuni 
accenni anche nel commento al De divinis nominibus, e poi ancora 
nella Summa theologiae, composta anni più tardi, intorno al 1268, 
Alberto chiarisce che odio e invidia, pur essendo componenti es-
senziali del peccato dell’angelo, ne furono la conseguenza più che 
la causa, poiché nel momento stesso in cui venne precipitato da 
Dio, Lucifero concepì un sentimento misto di odio nei confronti 
del giudice e di invidia verso l’uomo che, diversamente da lui, con-
servava la possibilità di salvarsi.

La colpa di Lucifero, oltre a questa matrice originaria della su-
perbia, si configura in Dante anche come il rifiuto della luce rive-
latrice e penetrante della grazia: come si legge in Pd. XIX, 46-48: 
«E ciò fa certo che ‘l primo superbo, / che fu la somma d’ogne 
creatura, / per non aspettar lume, cadde acerbo»11. La questione è 
se il peccato di Lucifero consistette in una ribellione dell’intelligen-
za angelica all’intelligenza somma e infinita di Dio, oppure nella 
precipitazione di un desiderio che non seppe o non volle aspettare 
il dono della grazia12. 

Per comprendere questo punto, è utile soffermarsi su un altro 
tema dell’indagine dei teologi, cioè quale fu precisamente l’ogget-
to del desiderio peccaminoso di Lucifero. 

Per Alberto Magno si trattò di un desiderio di potenza smisu-
rato (appetitus dignitatis indebitus). La sua presunzione consistette 

11  Sulla descrizione delle caratteristiche possedute da Lucifero secondo Dan-
te, cfr. A. Ciotti, Lucifero, in Enciclopedia Dantesca: <https://www.treccani.it/ 
enciclopedia/lucifero_(Enciclopedia-Dantesca)/>.

12  Per la concezione di Lucifero nella teologia scolastica, cfr. T. Gregory, 
Principe di questo mondo. Il diavolo in Occidente, Laterza, Roma - Bari 2013; K. Fla-
sch, Le Diable dans la pensée européenne, Vrin, Paris 2019, in part. pp. 105-182. Su 
Tommaso in particolare, cfr. P. Porro, Il diavolo nella teologia scolastica: il caso di 
Tommaso d’Aquino, in Il diavolo nel Medioevo. Atti del XLIX Convegno storico inter-
nazionale, Todi, 14-17 ottobre 2012, CISAM, Spoleto 2013, pp. 77-99.



Gli angeli neri    141

nell’anteporre la propria volontà a quella di Dio, assimilandosi a 
lui come arbitro assoluto del proprio volere. Un’infrazione dell’or-
dine divino che determina il disordine dell’appetito e costituisce 
pertanto la colpa specifica dell’angelo. Riprendendo la posizione di 
Anselmo d’Aosta, fonte assolutamente centrale per lui in questo 
specifico contesto angelologico, Alberto spiega che il peccato di Lu-
cifero è costituito sostanzialmente da due elementi: l’aspirazione 
ad una potenza piena, componente indispensabile della sua beati-
tudine, un desiderio che in sé non è peccaminoso in una creatura 
razionale che è chiamata a imitare Dio, ma che diventa colpevole se 
ricercata senza alcun intervento di un potere superiore e confidan-
do solo nelle proprie forze, a prescindere dalla grazia divina13. La 
forzatura della volontà divina, messa in atto da Lucifero, consiste 
dunque non tanto nell’aspirazione ad essere simile a Dio, ma nella 
volontà di raggiungere da solo e immediatamente – “per non aspet-
tar lume” dice Dante – quel potere che la grazia divina gli avrebbe 
concesso in virtù dei suoi meriti e in un momento successivo. Il 
peccato, insomma, come sintetizza Alberto non consistete tanto 
nell’oggetto del desiderio, cioè nel desiderare una cosa di per sé 
illecita, ma nel modo di desiderarlo14. 

13  Albertus Magnus, In IV Sententiarum, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1894 
(Alberti Magni Opera omnia, XXVII), II, d. 5, B, art. III, p. 114: «Dicendum mihi 
videtur cum Augustino et Anselmo, quod appetiit id ad quod pervenisset si ste-
tisset […]. Beatitudinem igitur quoad perfectum posse appetiit daemon: sed be-
atitudinem quoad perfectum scire appetiit homo primus. Perfectio autem ista 
consistit in tribus: quorum unum est substantia ipsius posse confirmata et alita, 
non declinans per infirmitatem. Alterum est illud posse per se habere, et non ab 
alio. Tertium est non expectare illud per meritum sub alio, sed sine merito, sicut 
superior habet, habere. Et quoad primum non est peccatum appetere perfectum 
posse rationali creaturae; sed quoad duo secunda, scilicet quod a se velit habere 
quod nec esse potest a seipso, et quod statim velit rapere, quod ex meritis sub 
alterius gratia est expectandum. Hoc enim dicit perversitatem ordinis rationalis 
creaturae».

14  Albertus Magnus, Summa de creaturis, I, tract. IV, q. 63, art. 1, p. 671: «et 
ideo non in appetibili sed in modo appetendi peccatum fuit», ed. A. Borgnet, Vi-
vès, Paris 1895 (Alberti Magni Opera omnia, XXXIV), tr. 4, q. 66, p. 671: «et ideo 
non in appetibili, sed in modo appetendi peccatum fuit […]. Peccavit ergo volendo 
aliquod commodum, quod nec habebat, nec tunc velle debuit, sed per meritum 
expectare». 



142    Anna Rodolfi

Questo tema del sine expectare meritum, attesa cancellata dalla 
volontà di una immediata beatitudine, si estende anche agli altri 
angeli ribelli, angeli minori, che hanno seguito Lucifero, anche se 
in verità lo hanno fatto non tanto per contrapporsi direttamente a 
Dio, come Lucifero stesso ha fatto, attraverso una vera e propria 
“aversio Dei”, cioè privilegiando se stesso, ma unicamente come 
suoi gregari, cioè traendo un vantaggio indiretto dal fatto di seguir-
ne l’esempio. Alberto che riserva al tema una breve trattazione nel 
commento alle Sentenze, sintetizza la situazione, riprendendo un 
paragone ironico ispirato alla comunità ecclesiastica: quella di un 
gruppo di canonici che pur di salire di grado appoggiano un candi-
dato forte anche se mediocre15.

Oltre alla specifica causa del peccato, Alberto, sulla scia del 
Lombardo, considera anche gli altri aspetti salienti della dinamica 
peccaminosa. In primo luogo l’eventuale presenza dell’elemento 
temporale: se cioè vi sia stato un qualche intervallo di tempo, mora 
o morula – come sancisce la condanna parigina del 124116 – tra la 
creazione dell’angelo e il suo peccato, oppure se il peccato sia stato 
pressoché istantaneo, come ad esempio sostiene Tommaso nella 
Summa theologiae coerentemente alla propria concezione della im-
mutabilità dell’angelo in quanto immateriale17. Un secondo aspet-

15  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 6, art. 2, p. 128: «Doctores nostri dicunt 
in loco isto, quod omnes voluerunt aliquid altius quam creati sunt : sed tantum 
erat dicere, quod inferiores in exaltatione superiorum voluerunt hoc obtinere, ille 
autem per seipsum: et dant exemplum, Sicut aliqui canonici promovent unum indi-
gnum, quo promoto etiam ipsi exaltentur. Et sic utrumque verum est: et quod ap-
petierunt altitudinem, et quod consenserunt illi: et per hoc patet solutio ad totum».

16  Cfr. Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP): «Quintus quod malus an-
gelus in principio sue creationis fuit malus et numquam fuit nisi malus. Hunc 
errorem reprobamus, firmiter enim credimus quod bonus creatus sit et post pec-
cando factus sit malus» (I, n. 128, p. 171). Per le coordinate storiche del dibattito 
sul peccato angelico all’inizio del Duecento e le principali posizioni dei teologi tra 
Parigi e Oxford, cfr. H.F. Dondaine, Le premier instant de l’ange d’après saint Tho-
mas, «Revue des sciences philosophiques et théologiques» 39 (1955), pp. 213-227; 
B. Faes de Mottoni, Bonaventura e la caduta dell’angelo, «Doctor Seraphicus» 38 
(1991), pp. 97-113: in particolare, pp. 99-102. 

17  Thomas de Aquino, Summa theologiae, I, q. 62, art. 5 e q. 63, art. 6 in Sancti 
Thomae Opera Omnia iussu Leonis XIII P.M. edita, t. V, cura et studio ordinum pra-
edicatorum, Ex Typographia Polyglotta, Roma 1889, pp. 123-124 e pp. 144-145.



Gli angeli neri    143

to, anch’esso legato ad una dimensione temporale, è il processo de-
cisionale che ha portato alla scelta peccaminosa dell’angelo. Infine, 
terzo elemento è il “termine” (temporale e spaziale) del movimen-
to di caduta (morale e fisica) dell’angelo dall’empireo, cioè il luogo 
della pena che gli corrisponde18. 

Nelle pagine che seguono, procederemo dunque ad una consi-
derazione di queste tre elementi del peccato: intervallo temporale, 
deliberazione, luogo, facendo perno sulle posizioni di Alberto, per 
provare a trarne alcuni spunti sulla dinamica del peccato dell’ange-
lo e in conclusione, tornare a Dante.

3. Partiamo dal primo, il tempo. Nel q. 66 del IV trattato della Summa 
de creaturis Alberto affronta l’interrogativo legato al momento in cui 
ha avuto luogo il peccato dell’angelo (Quando cecidit malus angelus?), 
problema che presuppone la tesi dell’impossibilità della perversione 
originaria dell’angelo, sulla base della somma perfezione e nobiltà di 
Dio che non può aver creato un angelo cattivo. Alberto risponde che 
il momento e il tempo della caduta è indeterminato, ma ciò che è 
certo, è che l’angelo è stato creato in uno stato di eccellenza e che in 
seguito, postea, per una volontà contraria alla giustizia, è diventato 
malvagio. Nel II trattato della stessa opera Alberto aveva affrontato 
il tema del tempo angelico e aveva distinto due accezioni di tempo, 
secondo i filosofi e secondo i teologi19. Per questi ultimi il tempo indi-
ca in senso ampio la misura di ogni mutamento, sia per il corpo che 

18  Gregorio da Rimini, ancora nel XIV secolo osserverà che la necessità di 
trattare del movimento degli angeli dipende proprio dal tema della caduta all’in-
ferno, Gregorius Ariminensis, Lectura super primum et secundum Sententiarum, A.D. 
Trapp, V. Marcolino (edd.), II, d. 6. q. 1, vol. V, p. 1: «Quia Magister in sexta di-
stinctione loquitur de locali casu angelorum malorum a coelo empyreo in hunc 
aerem caliginosum et de cotidiano descensu hic in infernum, quod ducunt animas 
crucianda, idcirco de motu locali tam bonorum quam malorum angelorum com-
muniter aliqua sunt quaerenda». 

19  Sulla concezione del tempo in Alberto, H. Anzulewicz, Aeternitas - aevum 
- tempus: The Concept of  Time in the System of  Albert the Great, in P. Porro (ed.), The 
Medieval Concept of  Time (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelal-
ters, 75), Leuven University Press, Leiden 2001, pp. 83–129.



144    Anna Rodolfi

per lo spirito. Il tempo in questa accezione riguarda pertanto anche 
il mutamento della mente angelica; ad esempio il caso del passaggio 
dalla conoscenza mattutina a quella vespertina20. Secondo l’accezio-
ne filosofica, il tempo riguarda invece solo l’ordine del continuo. Sul-
lo sfondo di queste considerazioni, la solutio della q. 66 afferma che 
l’angelo ha peccato in un momento successivo all’essere stato creato 
buono, a causa di una volontà malvagia e che nell’angelo vi è dunque 
una pluralità di istanti, non però di momenti separati da tempi inter-
medi21. Chiosando l’espressione del De veritate di Anselmo per cui «il 
diavolo dall’inizio non si è mantenuto nella verità», Alberto chiarisce 
che vi sono tre accezioni dell’espressione initium: inizio del tempo, 
inizio dello stato di grazia o di gloria, inizio della creazione. Nel caso 
del peccato di Lucifero, l’espressione ab initio indica l’inizio dello stato 
di grazia che precede il compimento della sua pienezza e non natu-
ralmente il momento iniziale della creazione della sua stessa natura22. 

20  Albertus Magnus, Summa de creaturis, tr. II, q. 5, art. 2, pp. 369-370: «Se-
cundum Theologos dicitur mensura cujuscumque mutationis, sive divisibilis, 
sive indivisibilis: sive corporalis, sive spiritualis: et secundum hoc tempus adjacet 
creationi rei creatae, et etiam vicissitudini quae est in affectione vel intelligentia 
angelica: et hoc tempus non habet prius et posterius. Nec est inconveniens in hoc 
tempore, quod nunc sit consequens ad nunc, quemadmodum indivisibilis mutatio 
consequens est ad indivisibilem mutationem: secundum enim hoc tempus nihil 
aliud est quam aggregatio momentorum, et non est numerus, quia tales muta-
tiones non numerantur, cum prius et posterius non habeant: et de hoc tempore 
datur diffinitio Dionysii. Et vocat generationem et corruptionem quamcumque 
mutationem, sive divisibilem, sive indivisibilem».

21  La posizione di Alberto secondo cui tra i due istanti della creazione e della 
adesione a Dio non sono di ordine temporale, è in linea con quanto espresso nella 
Summa Sententiarum di Ugo di D. Vittore e nella Summa Halensis (Summa Halensis 
II-1, inq. 2, tr. 3, sect. 2, q. 2, tit. I, art. 7, ed. Quaracchi, 1924, p. 209), cfr. E.-H. 
Wéber, Dynamisme du bien et destin crée, pp. 166-167. Essa è in accordo anche con 
quanto sostengono a Oxford Rufo di Cornovaglia e Riccardo Fisachre, cfr. Don-
daine, Le premier instant, pp. 215-216.

22  Albertus Magnus, Summa de creaturis, tr. IV, q. 66, p. 680: «Et ideo glossat 
Magister in Sententiis: “Ab initio in veritate non stetit, id est, statim post initium”. 
Posset tamen dici, quod est initium temporis, et initium status, et initium creatio-
nis Angeli: et verbum Domini intelligitur de initio status, et non de initio temporis 
vel creationis Angeli. Initium autem status ejus fuit ante confirmationem, et com-
plementum ejus in confirmatione, sicut quaelibet res imperfecta est in sui initio, 
et perfecta in statu pleno».



Gli angeli neri    145

Il Commento alle Sentenze affronta la medesima questione: dato 
che Dio non può essere causa del male, è possibile che l’ange-
lo abbia peccato istantaneamente al momento della creazione? 
A favore dell’istantaneità del peccato troviamo un argomento di 
matrice filosofica (che nasconde il presupposto dell’identità con 
le intelligenze) per il quale l’angelo, come essere superiore, non 
poteva restare in ozio ed è dunque stato subito attivo in modo 
ordinato o in modo disordinato23. Se questo è vero, poiché creato 
nel bene è impossibile che si converta al bene, essendo già ordina-
to ad esso, non resta dunque che ammettere che sia stato attivo in 
modo disordinato24. Ma agire in modo disordinato significa pec-
care. L’angelo pertanto ha peccato dall’inizio della sua creazione. 
Inoltre, altra obiezione: se l’angelo non ha peccato all’istante, ciò 
significa che è rimasto in solis naturalibus ad tempus, in uno stato 
cioè di pura natura, senza agire, cosa impossibile, perché in base 
alla stessa natura una cosa è e agisce, come la fiamma che si eleva 
in alto non appena è25.

Contro questa obiezione, Alberto osserva che ogni agente vo-
lontario è anteriore alla propria deliberazione sia in natura che 
in durata. Vi è dunque un intervallo di tempo, seppure minimo, 
(mora), tra la creazione e la caduta dell’angelo: «Dicendum quod 
mora fuit inter creationem suam, et casum. Unde dico ad primum, 
quod suum factum esse et malum factum esse, non erant in uno 

23  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Constat quod mo-
vebatur a principio creationis, quia tam optima naturalia otiosa esse non possunt: 
aut ergo movebatur ordinate, aut inordinate». Una posizione che fa leva sull’im-
possibilità dell’ozio angelico contro la dilazione temporale si trova in Guglielmo 
d’Alvernia, cfr. Guillelmus de Alvernia, De universo in Guillelmi Alverni Episcopi 
Parisiensi Opera Omnia, Parisiis 1674, II, c. 47, col 838 F-G.

24  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Ad aliud dicendum 
quod movebatur cognitione et dilectione naturalibus et illi non erant inordinati, 
sed ordinati ordine naturae, qui ordo non sufficit conversioni ad Verbum per inha-
esionem: ideo illorum obiectio non habet vim aliquam».

25  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 3, H, art. 14, p. 87: «Ignis eadem virtute 
stat sursum qua movetur sursum, quando deprimitur violenter: ergo et Angelus 
eadem virtute stat qua elevatur: sed elevatur virtute gratiae: ergo non stat nisi 
virtute gratiae, quod est falsum, quia Angelus non cecidit a gratia secundum opi-
nionem Magistri in Littera».



146    Anna Rodolfi

instanti: sed tempus est medium»26. La deliberazione infatti pre-
suppone, continua Alberto, un’idea (conceptio) intorno alla quale 
deliberare e dunque un processo che si trova nel tempo: «Omnis 
deliberatio praeponit sibi conceptionem eius de quo est deliberatio 
et collationem, et constat quod huiusmodi apprehensiones sunt in 
tempore»27. Contro la simultaneità tra creazione e peccato, Alberto 
replica inoltre che prima di poter peccare l’angelo, in quanto intel-
letto, doveva innanzitutto esercitare altre attività non peccaminose, 
connesse alla sua natura intellettuale: conoscere sé, conoscere Dio e 
gli altri: «non potuit fieri, quod a principio peccaverit: quia oportuit 
ante moveri aliis motibus qui non erant peccatum, in cognitione sui, 
et Dei et aliorum, et haec exigebant tempus»28. Sono attività che esi-
gono un intervallo temporale per quanto breve. L’angelo ha dunque 
esercitato innanzitutto, al momento della sua creazione, conoscen-
za e amore secondo la sua natura e dunque azioni non disordinate, 
e solo dopo ha peccato. Nell’angelo vi è sì istantaneità tra essere e 
pensiero, ma non con l’atto della scelta che porta al peccato, atto che 
dunque diventa secondo temporalmente alla natura e al pensiero. 

Ritroviamo ancora la tesi della non istantaneità del peccato nel ca-
pitolo 4 del commento al De divinis nominibus. Nella solutio, Alberto 
fa appello alla dottrina agostiniana dei coequaeva. Il tempo è conco-
mitante, coevo appunto allo spirito angelico in virtù del suo primo 
istante. Contro l’argomento favorevole all’istantaneità della perver-
sione immediata che afferma che ciò che non è tratto dalla materia, 
è tratto all’essere e simultaneamente nella sua potenza d’essere per-

26  Su questo punto, Alberto converge con Bonaventura, mentre Tommaso 
(Thomas de Aquino, Scriptum super libros Sententiarum II, d. 3, q. 1, art. 2, P. Man-
donnet, P. Lethielleux [edd.], Paris 1929, p. 157) ritiene che non sia vero: «Sed haec 
ratio non videtur cogens: quia cum operatio voluntatis Angeli non sit continua, 
non oportet quod ultimum eius differat a principio: principium autem potest esse 
simul cum termino creationis; unde et terminus operationis potest esse simul 
cum termino creationis. Nec potest dici, quod oporteat actum voluntatis sequi 
apprehensionem intellectus, nisi ordine naturae: quia de eodem potest simul esse 
cognitio et voluntas. Nec iterum potest dici quod oportet collationem praecedere 
de appetendo: quia intellectus Angeli non est inquisitivus vel collativus».

27  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 3, H, art. 14, p. 87.
28  Ibidem.



Gli angeli neri    147

fetto, Alberto osserva che è impossibile che un medesimo istante che 
è misura del costituirsi nell’essere dell’angelo sia simultaneamente 
anche misura di una operazione della realtà che si va costituendo:

Dicendum quod impossibile est, quod in istanti suae creationis da-
emones fuerint mali, quia, sicut dicit Augustinus, quattuor fuerunt 
coeva, scilicet materia, motus, angelus et tempus. Et dicitur tem-
pus coevum eis, quantum ad primum instans sui esse. Igitur quod 
est terminus creationis angeli per se, quamvis per consequens 
etiam ad perfectum posse terminetur, fuit in primo instanti tem-
poris, idest cum ipso factum. Sed impossibile est, ut eodem nunc 
mensuretur operatio, qua operans facit rem aliquam, et operatio 
ipsius operati, quia esse operati praecedit operationem suam in 
tempore. Ergo impossibile fuit, ut in primo istanti, in quo angelus 
habuit esse, quod fuit terminus operationis ipsius. Sed non potuit 
esse malum in angelo nisi ex operatione ipsius; et ita impossibile 
fuit, quod in primo instanti suae creationis esset malus29.

Passiamo al secondo elemento la deliberazione, ovvero il pro-
cesso interno alla mente dell’angelo che sceglie il peccato. Occor-
re allora chiedersi se l’angelo, per quanto privo di sensazioni e di 
immaginazione, per via della sua incorporeità, abbia o meno una 
mente discorsiva o una razionalità pratica che, attraverso un pro-
cesso deliberativo, possa comportare il dubbio, il ripensamento e 
l’errore, dunque il peccato. Si tratta ancora del problema dell’in-
fallibilità dell’angelo: come sia possibile il peccato per una creatura 
concepita come immateriale e dotata di una mente perfetta.

Alberto Magno riflette su questo aspetto a più riprese. Nella sua 
risposta nel Commento alle Sentenze egli nega che l’intelletto dell’an-
gelo sia interamente infallibile. Applicando un principio valido an-
che per l’intelletto dell’uomo30, Alberto osserva che riguardo alla 

29  Albertus Magnus, Super Dionysii De divinis nominibus, P. Simon (ed.), 
Aschendorff, Münster i.W. 1972 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, 
XXXVII/1), cap. 5, p. 269.

30  Albertus Magnus, De homine, H. Anzulewicz, J. Söder (edd.), Aschendorff, 
Münster i.W. 2008 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XVII), p. 487: 
«Dicendum quod intellectus practicus tribus modis accipitur, scilicet prout est na-
tura quaedam et pars rationalis animae, et prout est potentia intelligibilia operabi-



148    Anna Rodolfi

conoscenza del bene in quanto tale, in universale (bonum simplici-
ter), l’intelletto angelico non è mai in errore, come sostiene Aristo-
tele. Tuttavia riguardo al bene per sé, l’intelletto pratico dell’angelo 
può invece sbagliare: 

Dicendum ad primum, quod intellectus dupliciter consideratur, 
scilicet in comparatione ad objectum proprium: et hoc est verum 
simpliciter si est speculativus, vel bonum simpliciter si est practi-
cus : et tunc numquam est non rectus, nec umquam errat : quia 
sic non procedit nisi ex principiis veri et boni simpliciter, et in illis 
non est error. Est alia consideratio intellectus in comparatione ad 
bonum proprium : et sic non movetur a bono secundum quod bo-
num, sed ad bonum secundum quod est proprium, et hoc est ut 
nunc et sibi bonum : et in hoc frequens est deceptio: et hoc modo 
non rectus fuit intellectus Angeli31.

Che l’angelo possieda un intelletto pratico rappresenta un ele-
mento della gnoseologia dell’angelo che si inscrive in quello che Ti-
ziana Suarez-Nani ha chiamato il paradigma “operativo-creaturale”: 
cioè una concezione angelologica fondata appunto sulla dimensione 
creaturale degli angeli e dunque sulla loro relativa prossimità alla 
condizione umana, diversa da quella del paradigma “speculativo”, 
proprio ad esempio di Tommaso, in cui l’angelo è concepito come 
un’intelligenza perfetta, forma pura e del tutto immateriale; l’angelo 
si presenta pertanto come pura intellettualità, priva di un corpo32. In 
virtù di questo statuto, l’angelo è superiore all’uomo e rappresenta 
per lui un modello di perfezione speculativa oltre che morale. 

Il rimando ad una razionalità pratica dell’angelo si trova ancora 
anche nel Super Dionysium De divinis nominibus dove Alberto, spie-

lia, et prout est principiorum operabilium. Si primo modo accipiatur, tunc etiam 
ex seipso deflecti potest in malum. Et hoc probat natura angeli, cuius intellectus 
deflexus est in malum, et iam absque hoc quod esset coniunctus phantasiae».

31  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 5, B, art. 2, p. 111. Allo stesso proposito 
cfr. Summa de creaturis, tr. IV, q. 63, p. 675b; Super Dionysium De divinis nominibus, 
p. 237a; Summa theologiae sive de mirabili scientia Dei, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 
1895, II, tr. 5, q. 21, pp. 263-264. 

32  Sui due paradigmi angelologici e il rapporto che Dante che intrattiene con 
gli elementi che li caratterizzano, cfr. T. Suarez-Nani, Pensare l’angelo: paradigmi 
medievali e temi danteschi a confronto.



Gli angeli neri    149

ga che l’errore può avere luogo nel momento in cui si applicano i 
principi universali in maniera erronea ad una realtà contingente33; è 
quanto corrisponde al giudizio di Anselmo d’Aosta nel De casu dia-
boli, menzionato da Alberto nel De coaquaevis: Lucifero sapeva che 
per il peccato commesso avrebbe meritato la pena, ma applicando 
male al suo caso personale la regola generale, pensava che Dio lo 
avrebbe perdonato34. Da notare che nel Commento alle Sentenze Al-
berto aggiunge un ulteriore elemento alla tesi della parziale infalli-
bilità dell’angelo, nella direzione di una preminenza della volontà: 
l’angelo può peccare perché la sua volontà non necessariamente 
segue la sua conoscenza35. Ma questa spiegazione “da volontarista”, 
non si ritrova più nel commento al De divinis nominibus dove Alber-
to afferma invece che l’allontanamento del bene da parte dell’ange-
lo dipende da un errore intellettuale, visto che gli atti della volontà 
seguono sempre la conoscenza36. 

33  Albertus Magnus, Super Dionysium De divinis nominibus, cap. 4, p. 237: 
«Philosophus loquitur de intellectu, qui est universalium principiorum, qui sem-
per rectus est et in speculativis et in operativis, et hic proprie dicitur intellectus. 
Intellectus autem admixtus particularibus, si tamen fas sit dicere cum intellectum 
et non rationem, sicut philosophi dicunt eum potest errare. Et sic etiam angelis 
non fuit deceptio ex intellectu, sed ex potentia applicante ad particularia».

34  Albertus Magnus, Summa de creaturis, tr. IV, q. 63, pp. 675-676: «Dicendum 
ergo ad primum, quod intellectus daemonis in pluribus decipi poterat, sicut in au-
ctoritate Anselmi supra ostensum est. Et quod dicit Philosophus, quod intellectus 
semper est rectus, intelligitur de intellectu qui procedit ex principiis per se notis 
et veris: intellectus autem voluntariorum et moralium procedit ex contingentibus 
possibilibus aliter fieri […] intellectus deiformis creatus angeli non decipitur in ve-
ritate rerum earum, quae sunt necessario, vel frequenter, vel raro: sed in his quae 
pendet a voluntate Dei vel Angeli vel hominis, non habet nisi conjecturas […]. Et si 
obijciatur quod diabolus scivit rationes juris, et ideo scivit, quod talis poena debe-
batur tali culpae, patet solutio per Anselmum supra inducta, quia scivit iustam qui-
dem esse poenam, sed an Deus facturus esset quod iuste facere posset, ignoravit».

35  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 5, B, art. 2, p. 111: «Ad aliud dicendum, 
quod si voluntas procedit ex cognitione, quod non sequitur ex hoc quod si habe-
retur cognitio alicuius, quod illud ametur: sed potius incidit fallacia consequentis, 
quia posita cognitione, voluntas non necessario vult cognitum: nec etiam tantum 
vult ipsum quantum cognoscit».

36  Albertus Magnus, Super Dionysium de divinis nominibus, cap. 4, p. 236. 
«Fides autem nostra hoc habet, quod sint aliqui mali spiritus quod daemones di-
camus, quos constat non esse ex bono auctore malos creatos […] motus autem 



150    Anna Rodolfi

Veniamo adesso al terzo elemento, quello che conclude la di-
namica peccaminosa, ovvero il luogo della caduta, l’esito anche in 
senso spaziale del processo peccaminoso. Qui è necessaria una pre-
messa. La storiografia specialistica, sulla base di una indicazione già 
presente in Pietro Alighieri (nella seconda e nella terza redazione 
del Commentum), ha indicato nella Summa Sententiarum (tr. II, c. 4) 
dello pseudo Ugo di S. Vittore, una possibile fonte del Vestibolo 
in cui Dante mette gli angeli imbelli con gli ignavi, accanto a due 
fonti bibliche che sono la seconda lettera di Pietro (II Petr 2,4) e la 
Lettera di Giuda37. Nella seconda lettera di Pietro in cui si legge 
che Dio non perdonò gli angeli peccatori: essi sono consegnati nei 
luoghi oscuri, ma sono sottratti alle grida dei luoghi inferiori, così 
come gli angeli del “Cattivo coro” di Dante sono puniti all’inferno, 
ma lontano dal “profondo inferno”; nella Lettera di Giuda (Iud 6) 
si dice invece che gli angeli che non seppero mantenere la loro pri-
mitiva dignità, sono esclusi dalle dimore celesti: così gli angeli del 
“Cattivo coro” di Dante sono cacciati dai cieli. Nella Summa Senten-
tiarum, e ancor prima, nel commento ai Salmi di Agostino, si trova 
poi il riferimento all’aer caliginosus, l’atmosfera scura e nebbiosa, 
come luogo in cui si trovano gli angeli respinti che vi restano fino al 
giorno del giudizio finale38.

voluntatis procedit necessario ab aliqua cognitione; ergo fuit in eorum cognitione 
aliqua deceptio et obliquitas qua prolapsi sunt a desiderio boni».

37  Sulla rilevanza di queste due fonti, insiste in particolare M. Chiariglione, 
Gli angeli del “cattivo coro”, Inf. III 37-42, «Critica letteraria» 124 (2004), pp. 555-579: 
in part. pp. 570-571. Riguardo all’autenticità della terza redazione del Commento 
di Pietro Alighieri, cfr. G. Indizio, Pietro Alighieri autore del “Comentum” e fonte mi-
nore per la vita di Dante, «Studi Danteschi» 73 (2008), pp. 187-250, poi in Id., Problemi 
di biografia dantesca, Longo, Ravenna 2013, pp. 353-402; Id., Pietro Alighieri autore di 
tre (?) redazioni del “Comentum” alla Commedia: note su una recente edizione, «Studi e 
problemi di critica testuale», 107 (2023), pp. 29-54.

38  «Non est eis concessum habitare in coelo, quae est clara patria; nec in ter-
ra, ne homines nimis infestarent; sed in aere caliginoso qui est carcer eis usque 
in diem iudicii», Ugo de Sancto Victore, Summa sententiarum II, 4 (PL 176, 84B). 
Sull’attribuzione dell’opera e la sua diffusione manoscritta, cfr. R. Saccenti, La 
Summa sententiarum fra le biblioteche toscane del XII secolo e le scuole di teologia d’ol-
tralpe. Osservazioni su un manoscritto della Biblioteca Cathariniana di Pisa, in «Codex 
Studies» 5 (2021), pp. 169-193.



Gli angeli neri    151

Ma possono esserci fonti più vicine cronologicamente a Dan-
te? Dell’aer caliginosus troviamo traccia nello stesso Alberto. Nella 
Summa de creaturis Alberto inserisce la menzione di questo luogo 
nel contesto di una più ampia dottrina escatologica del luogo che 
completa quella del luogo naturale per operationem elaborata in trat-
tati specifici, nell’ambito dell’ontologia angelologica39. Il luogo in 
cui caddero i demoni cacciati dal cielo dice Alberto è duplex (di due 
tipi). L’uno è quello adeguato alla sua colpa di superbia cioè l’in-
ferno profondo – per una sorta di contrappasso, dato che Lucifero 
volle alzarsi più in alto di tutti, e fu precipitato più in basso di tutti. 
L’altro luogo è l’aer caliginosus che può essere detto inferno non in 
se, ma secundum quid, cioè solo se rapportato al cielo, dice Alberto, 
ed è quello voluto dalla provvidenza di Dio che non ha permesso 
che l’angelo venisse meno40.

Nel commento alle Sentenze l’inquadramento della nozione 
escatologica di luogo è ancora più ampio e comprende anche gli 
angeli buoni. Alberto precisa che, per natura, non compete alcun 
luogo all’angelo, sia esso buono o cattivo. Gli compete solo secun-
dum congruentiam sui status di beatitudine o di colpa. Il luogo de-
putato alla colpa, dice anche qui, è duplice: da una parte l’infer-
no profondo, dimora definitiva e stabile degli angeli neri (mansio); 
dall’altra il luogo secundum officium che invece è intorno a noi (circa 
nos), e non lontano da noi (non longe a nobis), dice Alberto, perché è 
oscuro come le azioni con cui gli angeli malvagi tentano gli uomini 
e li mettono alla prova, come se continuassero a esercitare anche 

39  Rodolfi, Presénce de Dieu et lieu des anges, pp. 85-88.
40  «Dicendum quod est duplex locus in quem ceciderunt Angeli, scilicet qui 

secundum debitum culpae est debitus casui eorum, et ille est infimus: et ille qui 
secundum ordinationem culpae est debitus casui, et ille est hic caliginosus aer, qui 
est circa nos: licet enim culpa daemonum et casus mala sint, tamen sapientia Dei 
de malis etiam bona ejiciens, ordinat ea ad profectum hominum per exercitium 
tentationum. Et ille caliginosus aer etiam dicitur inferius, sicut dicit Glossa super 
epistolam II Petri, II, 4, quamvis hunc inferiorem aerem quasi carcerem accepe-
rint, qui quantum ad coelum infernus dicitur. Restat adhuc poena ultima judicii: 
quia paratus est ignis diabolo et Angelis ejus: non enim permittit eos Dominus 
consumi, sed servat ut gravius puniantur cum suis membris», Albertus Magnus, 
Summa de creaturis, tr. IV, q. 67, art. 6, p. 690.



152    Anna Rodolfi

dopo la caduta una sorta di funzione ministeriale, anche se in que-
sto caso tinta di malvagità:

Dicendum, quod est locus deputatus rei secundum naturam, et 
locus deputatus ei secundum congruentiam sui status. Locus se-
cundum naturam non debetur Angelis, nec bonis, nec malis: locus 
autem secundum congruentiam sui status debetur eis : et hic est 
duplex, scilicet secundum statum creationis, et sic locus est coelum 
empyreum : et secundum congruentiam status beatitudinis, vel cul-
pae : et sic locus secundum beatitudinem est praesentia faciei Dei : 
secundum culpam autem duplex, scilicet secundum meritum cul-
pae, et sic est infernus qui vocatur mansio, vel domicilium, et ha-
bitatio : vel secundum officium, et hic est locus in aere caliginoso 
circa nos : quia enim tetra habent officia, ideo caliginem habitant : 
quia tamen exercitant nos, non longe a nobis sunt. Et per hoc patet 
solutio fere ad totum41.

4. Veniamo così, per concludere, al caso degli angeli “imbelli” del 
III canto dell’Inferno. Due elementi li distinguono dagli altri angeli 
caduti: la natura del loro peccato e il luogo in cui si trovano. Il luo-
go (il Vestibolo dell’inferno) è uno spazio liminare e intermedio, 
in qualche modo distinto dall’inferno vero e proprio, che gli angeli 
imbelli condividono con esseri umani colpevoli del medesimo pec-
cato di ignavia42. Abbiamo visto che Alberto interpreta l’aer caligi-
nosus proprio come un luogo intermedio tra cielo e inferno: il luo-
go di caduta degli angeli è duplex, e l’aer non è l’inferno, ma è altro. 

41  Albertus Magnus, In IV Sent. II, d. 6, art. 5, p. 132.
42  Gli antichi commenti accettano che la pena degli ignavi sia subita anche 

dagli angeli neutrali. In alcuni casi le miniature confermano questa lettura: si trat-
ta dei due mss. (risalenti agli anni ’30-’40 del Trecento),  Chantilly, Musée Condé 
597 (con il commento di Guido da Pisa) in cui i diavoli/angeli appaiono sottoposti 
allo stesso trattamento degli umani dannati, e Altona, Schlubibl. des Christianeu-
ms, 2 Aa 5/7; a questi mss. più antichi si aggiunge il ms. London, British Lib., Yates 
Thompson 36 (anni ’40 del sec. XV). Ringrazio Luca Azzetta per avermi segna-
lato queste miniature. La posizione dantesca è invece duramente rifiutata da un 
commentatore religioso, probabilmente un domenicano, che afferma che quella 
di Dante è un’opinione «d’origine dannata con altri suoi detti» (Inf., III 37-39), cfr. 
L. Azzetta, Sull’antica esegesi fiorentina e su un nuovo commento alla ‘Commedia’ nella 
Firenze di Boccaccio, «Rivista di Studi Danteschi» (forthcoming).



Gli angeli neri    153

Nella Summa de creaturis egli attribuisce ai teologi la tesi secondo 
cui nell’aer coabitano angeli e uomini: «Dicunt sancti, quod in hoc 
caliginoso aere [angeli mali] habitant cum hominibus: hic autem 
non est infernus»43. Una tesi simile a quella di Alberto è ripresa nel 
commento alle Sentenze di Bonaventura44. Come già Alberto, anche 
Bonaventura vede nell’aer un luogo d’incontro fra angeli e uomini: 
precisamente il luogo delle tentazioni, con la finalità edificante di 
trarre il bene dal male, almeno per chi resiste alla prova. La parti-
colarità di Bonaventura è che dà un senso più pieno alla fisicità del 
luogo. L’aria caliginosa, afferma infatti Bonaventura è adeguata ad 
ospitare gli angeli caduti non solo perché conforme alla tenebra 
del peccato di cui si sono macchiati, ma anche perché la nebulo-
sità e l’umidità dell’aria facilitano la velocità dei movimenti degli 
angeli che, dice Bonaventura, «frequenter circa nos volitant sicut 
muscae»45, sciamano verso di noi come mosche. Ora, le mosche 
sono anche il tormento degli ignavi «stimolati molto / da mosconi 
e da vespe ch’eran ivi» (Inf. III, 66); “ivi”, cioè nel vestibolo, la cui 
atmosfera viene descritta come un’aria tenebrosa e densa, cioè cali-
ginosa: «quell’aura senza tempo tinta [cioè eternamente oscura] / 
come la rena quando turbo spira» (Inf. III, 29-30).

Sulla natura del peccato degli angeli imbelli il riferimento ad 
Alberto sembra essere solo in parte pertinente. Pertinente è pro-
babilmente l’idea, sottolineata da Alberto, che il processo di deli-
berazione o determinazione della volontà degli angeli richieda un 
seppure minimo lasso di tempo. Fra la bontà spontanea e naturale 

43  Albertus Magnus, Summa de creaturis, tr. IV, q. 67, art. 6, p. 690.
44  Bonaventura de Balneroregio, In II Sententiarum, d. 6, art. 2, q. 1, in PP. 

Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas (edd.), Opera Omnia, II, Typographia 
Collegii S. Bonaventurae 1885, p. 164: «Dicendum, quod, sicut patet ex Scripturis, 
locus daemonum post lapsum usque ad diem iudicii non est locus subterraneus, 
quem vocamus infernum, sed aer caliginosus, in quo generaliter daemonum mul-
titudo inhabitat. – Utrum autem aliqui detrusi sint in infernum, hoc ego nescio 
nec invenio a Sanctis determinatum. Hoc autem bene credo, quod aliqui descen-
dunt ad torquendas animas, secundum quod habent deputata inter se maledictio-
nis officia».

45  Ibidem, p. 165: «Aer enim caliginosus propter caliginem convenit tenebrosita-
ti culpae, sed propter mobilitatem et subtilitatem convenit velocitati angelicae: unde 
sicut aliquibus viris sanctis ostensum est, frequenter circa nos volitant sicut muscae».



154    Anna Rodolfi

degli angeli al momento della creazione e la loro piena moralità, 
cioè l’adesione della loro volontà al bene, si apre un piccolo iato 
temporale, che è quello in cui si insinua anche il desiderio fuorvia-
to e impaziente di Lucifero e dei suoi seguaci («per non aspettar 
lume, / cadde acerbo», Par. XIX, 48). Questa stessa dilatazione, per 
quanto minima, del tempo, sembra essere anche la condizione di 
possibilità per lo stato degli angeli imbelli che, per così dire, scelse-
ro di non scegliere («non furon ribelli / né fuor fedeli a Dio», Inf. III, 
38-39): se il peccato degli angeli fosse stato immediato e istantaneo, 
come sostiene Tommaso, non ci sarebbe stato il tempo per nessuna 
fatale esitazione, ma gli angeli si sarebbero divisi unicamente nei 
due gruppi di fedeli e ribelli, buoni e cattivi46. Tuttavia, il tempo è 
in qualche modo la condizione di possibilità del processo decisiona-
le degli imbelli; per comprendere anche la natura di tale processo, 
cioè le motivazioni che spinsero alcuni angeli a non prendere par-
tito, l’approccio intellettualistico di Alberto al peccato degli angeli 
minori non sembra però aiutarci molto. A prima vista, la loro colpa 
sembra essere piuttosto una questione di volontà, cioè di mancanza 
o meglio debolezza della volontà. 

Qualche elemento pertinente su questo punto viene da un al-
tro autore probabilmente noto a Dante, Pietro di Giovanni Olivi47. 
Bruno Nardi in particolare ha segnalato nel II libro della sua Summa 
o commento alle Sentenze, il brano in cui Olivi individua la radice di 
ogni passione non virtuosa nell’amore di sé, descrivendolo proprio 
nei termini di una debolezza della volontà («quandam fluxam et 
enervatam mollitiam»48) una mollezza debole e priva di energia. 

46  Come osserva Nardi, l’angelologia di Tommaso su questo punto è la più 
lontana da quella di Dante, cfr. Nardi, Gli angeli che non furon ribelli né fur fedeli a 
Dio, p. 346.

47  Sui rapporti dottrinali tra Dante, Olivi e il contesto di S. Croce, cfr. A. Pe-
goretti, “Nelle scuole delli religiosi”: materiali per Santa Croce nell’età di Dante, «L’Ali-
ghieri» 50 (2017), pp. 5-55; S. Piron, Pietro di Giovanni Olivi e i francescani Spirituali, 
traduzione italiana a cura di Paolo Canali, introduzione di Gian Luca Potestà, 
(Fonti e ricerche, 32) Edizioni Biblioteca Francescana, Milano 2021.

48  Il passo di Olivi cui Nardi (cfr. Id., Gli angeli che non furon ribelli, né fur fedeli 
a Dio, p. 347, n. 35) fa riferimento è il seguente: «sciendum quod amor est radix 
omnium affectionum, sic amor sui est radix omnium affectionum non virtualium 



Gli angeli neri    155

Secondo questa teoria, sembra suggerire Nardi, il peccato degli an-
geli imbelli potrebbe avere la stessa radice di quello di Lucifero e 
degli altri angeli, cioè l’amore per se stessi e il narcisismo, solo in 
una diversa gradazione e dunque finendo per assumere una forma 
diversa.

In effetti, l’idea di una differenza di gradi, più che di natura, nel 
peccato degli angeli si trova in Olivi – come pure nel suo allievo Pie-
tro delle Travi49, anch’esso attivo in Santa Croce negli anni di Dante. 
Quanto più infatti gli angeli erano gerarchicamente vicini a Dio, pre-
cisa Olivi, tanto più veloce e profonda fu la caduta nelle tenebre50. Il 
primo angelo, Lucifero, è colui che ha espresso in modo paradigmati-
co quell’amore di sé che, per Olivi, è la radice degli affetti senza virtù 
e, quasi come in un gioco di specchi, («sic vedebat se multiplicatum et 
magnificatum, sicut homo qui videt se in multis speculis») vedendo 
se stesso amato dagli altri («videndo enim se esse in corde uniuscuiu-
sque tamquam singulare et universale») come loro capo, «sicut rex et 
dominus», si radicò ancora di più nel suo amore perverso51. D’altro 

[…]. Ideo amor sic sibi propter se inherens habet in se maximam obliquitatem 
et infimitatem, id est, infimam sui in sua nihilitate inviscerationem et quandam 
fluxam et enervatam mollitiam», cfr. Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum 
Sententiarum, B. Jansen (ed.), Quaracchi, 1922, I, q. 43, pp. 718-719.

49  Petrus de Trabibus, Commentum in II Sententiarum librum, ms. Firenze, Bi-
blioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr. D 6. 359, d. 6, f. 9vb: «dicendum est 
quod sic non fuit ordo alicuius causalitatis nisi excessus, quia scilicet quis potior 
erat, indomitus plus superbivit, quia fortius se amaverit, sed ad dei laudem non se 
retulerit».

50  Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Et 
autem natura cadentis quod quanto ab altiori gradu et quanto maiori impetu se 
prosternit, tanto ceteris paribus habet irretentibilius et velocius ac profundius rue-
re et conteri in fine ruine. Quanto etiam erant Deo immediatores, tanto egebant 
plus et immediatius per continuas et immediatas influentias Dei illuminari et regi 
et ideo illis subtractis magis habuerunt tenebrescere et frigescere tanquam non 
habentes mediatorem per quem restaret eos reaccendi et illuminari», 

51  Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum Sententiarum, q. 43, pp. 719-720: 
«primus angelus facilior fuit ad se ipsum amandum in tota universitate angelorum 
et omnium creatorum sibi subiecta quam sumendo se sine illis, et praecipue quia 
in quolibet illorum sentiebat se quasi duplicari. Videndo enim se esse in corde 
uniuscuiusque tanquam singulare et universale caput omnium et videndo pote-
statem suam super unumquemque, sic vedebat se multiplicatum et magnificatum, 



156    Anna Rodolfi

canto Lucifero era più visibile agli altri angeli di quanto non lo fos-
se Dio, e dunque anche più facile da amare e desiderare52. Essi non 
vollero dunque separarsi da lui: perché questo significava separarsi 
anche dagli altri e inoltre ognuno si sentiva incomparabilmente più 
grande accompagnandosi a lui e godendo della sua gloria riflessa53. 
Se per Olivi il peccato, in senso proprio, è stato quello commesso da 
Lucifero, mentre gli altri lo seguirono senza una vera e propria ade-
sione, quasi inconsapevolmente, è vero anche che l’amore di sé era 
passato dal primo angelo agli altri, prendendo la forma di una sorta 
di narcisismo di gruppo. Desiderando Lucifero, gli angeli desidera-
vano infatti anche se stessi e i loro compagni, stabilendo fra loro un 
nexus amoris, un legame, che li portò a formare una vera unione e un 
gruppo compatto come se fosse un unico corpo – dice Olivi – «unum 
corpus ex capite et membris compactum»54.

Olivi pensa dunque ad una sorta di gradazione o scala del desi-
derio, da attivo a passivo, da disinteressato (e virtuoso) a egoistico 
(e peccaminoso). Il desiderio disinteressato degli angeli buoni che 
amarono Dio. Il desiderio superbo di Lucifero che amò innanzitutto 
se stesso aspirando ad essere come Dio e convertendo il desiderio in 
peccato. Il desiderio gregario degli angeli neri che amarono sé stessi 
e Lucifero, formarono con lui un corpo compatto, e con lui caddero. 

Olivi non lo fa, ma se scendessimo ancora in questa scala, non 
sarebbe forse impossibile arrivare a definire anche il caso degli angeli 
“imbelli”. In loro, la debolezza del volere fu massima (l’enervata molli-

sicut homo qui videt se simul in multis speculis […] sicut rex vel dominus, quando 
aspicit omnes divitias et possessiones suas et omnia desiderabilia sua».

52  Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum Sententiarum, q. 43, p. 718: «ordo 
istius amoris non potest ad plenum videri absque visione sui principalis obiecti in quo 
figitur et ad quod totus refertur, idcirco ordo rectitudinis virtualis eorum ad Deum 
non fuit eis ita plene visibilis sicut erat ordo et habitudo eorum mere naturalis».

53  Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Quia 
etiam uniuscuiusque incomparabiliter sentiebat se ipsum esse maiorem ut sumptum 
cum illo et in illo quam ut sumptum sine illo, et precipue quia separari ab illo, prout 
quanto erat caput omnium, erat quodam modo separari an omibus sibi subiectis».

54  Petrus Iohannis Olivi, Quaestiones in IIum Sententiarum, q. 43, p. 721: «Et 
attende quod ea ratione qua per nexum amoris erant unum illi in illius gloria quasi 
in sua superbiebant et gloriabantur et etiam in gloria omnium consociorum, quia 
totum erat unum corpus ex capite et membris compactum».



Gli angeli neri    157

tia segnalata da Nardi in Olivi) e, proprio per questo, il loro desiderio 
non riuscì ad assumere come oggetto qualcosa di più alto di sé (non 
Dio, ma nemmeno Lucifero). Al loro amore di sé non rimase dun-
que altro che rivolgersi (“inviscerarsi” per dirla con Olivi55) al proprio 
gruppo, il “cattivo coro”, un gruppo di fatto senza capo (perché non 
davvero eletto), la cui unica caratteristica fu di fare “parte a sé” («non 
furon ribelli / né fur fedeli a Dio, ma per sé fuoro», Inf. III, 39).

Gli angeli di questo gruppo, nella loro non scelta, cioè nell’ab-
dicare di fatto alla propria razionalità e capacità di discernimento, 
sono quelli che hanno mancato di personalità. Questo potrebbe es-
sere il senso delle parole di Nardi quando, in riferimento agli angeli 
imbelli del Vestibolo, osserva: «Dante sente che la creatura intelli-
gente vale per quel tanto che agisce e osa, come si ricava, tra l’altro, 
dall’esortazione di Ulisse ai suoi compagni (Inf. XXVI, 112-120) e da 
alcuni discorsi di Virgilio a Dante (Inf. II, 45-48 e Inf. XXIV, 46-55)»56.

Dal lato opposto degli angeli ignavi dunque – secondo Nardi 
– si trovano, per Dante, Virgilio e soprattutto Ulisse, cioè il mo-
dello dell’anti-ignavo per eccellenza, colui che invece non esita a 
scegliere e agire, anche a rischio di andare, come sappiamo, oltre i 
propri limiti e precipitare. Rimanendo passivi di fronte alla scelta, 
gli angeli “imbelli” hanno invece peccato per omissione, perché si 
sono privati di uno dei caratteri essenziali della loro propria natura 
di creatura razionale, quell’attributo della personalitas57 che, insie-
me alla deiformitas, la perspicacitas e la simplicitas dell’angelologia 
dionisiana, era stato al centro anche della riflessione di Riccardo 

55  Cfr. supra, n. 46.
56  Cfr. Nardi, Gli angeli che non furon ribelli, né fur fedeli a Dio, p. 347.
57  La nozione di persona viene applicata all’angelo da Agostino che, nel De Tri-

nitate, IV, 20, 30 (CCSL 50, 201s) e da Severino Boezio, cfr. Boethius, Contra Eutychen 
et Nestorium, III, ed. H.F. Stewart - K. Rand, Harward Universitiy Press 1953, p. 84: 
«Hominis dicimus esse personam, dicimus Dei, dicimus angeli», cfr. B. Wald, Ratio-
nalis naturae individua substantia. Aristoteles, Boethius und der Begriff  der Person im Mit-
telalter, in J.A. Aertsen, A. Speer (Hrsg.), Individuum und Individualität im Mittelalter, 
pp. 371-388. La rilevanza della nozione di persona e dell’attributo della personalitas 
nell’ontologia angelica è recuperata ancora nel secolo XIII ad esempio da Alberto 
Magno, fonte più vicina a Dante, quando si occupa dell’individuazione angelica, cfr. 
A. Rodolfi, Individuazione e individualità dell’angelo in Alberto Magno, «Studia graeco- 
arabica» 14 (2024), pp. 735-754.



158    Anna Rodolfi

di S. Vittore messo da Dante in Pd. X, 131-132 («fu più che viro»)58, 
attributo che gli angeli possiedono statutariamente, per analogia 
con Dio e l’uomo, e senza il quale nessuna azione di governo o 
missione provvidenziale risulta possibile. 

58  Par. X, 130-132: «Vedi oltre fiammeggiar l’ardente spiro / d’Isidoro, di Beda e 
di Riccardo, / che a considerar fu più che viro». Sulla centralità di Riccardo di S. Vittore 
come fonte per Dante nella Commedia, in particolare per quanto riguarda il tema 
della possibilità visione di Dio, cfr. M. Mocan, L’Arca della mente. Riccardo di San Vittore 
nella Commedia di Dante, Olschki, Firenze 2012; per quanto riguarda invece i riferimenti 
nell’Epistola a Cangrande, cfr. L. Azzetta, «Ad intelligenza della presente Comedia…». I pri-
mi esegeti di fronte al «poema sacro», in M. Petoletti (a cura di), Dante e la sua eredità a 
Ravenna nel Trecento, Longo, Ravenna 2015, pp. 87-114: 102-104.



159

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/97912218226019
pp. 159-215 (dicembre 2025)

Dante e il dibattito medievale  
sulla geomanzia*

Alessandro Palazzo**

Nel ricco panorama di studi sulla cultura di Dante, una sezione non 
irrilevante e in continua crescita è costituita dalle pubblicazioni sulla 
scienza delle stelle, sui sogni divinatori e sulle arti della divinazione1. 

*  Pubblicazione finanziata dall’Unione europea - Next Generation EU, Missio-
ne 4 Componente 2 - CUP E53D23018670001, nell’ambito del bando PRIN 2022 
PNRR, progetto “Social, Political, and Religious Prognostication and its Roots: 
Philosophical Strategies for Coping with Uncertainties and Planning the Future” 
(P2022BMJ5A). Voglio esprimere il mio ringraziamento a Stefano Pelizzari per 
avermi suggerito alcune pertinenti integrazioni bibliografiche.

**  Università degli Studi di Trento.
1  Cfr., ad esempio, R. Kay, Dante’s Christian Astrology, University of  Pennsylvania 

Press, Philadelphia 1994; A. Cornish, Reading Dante’s Stars, Yale University Press, New 
Haven - London 2000; S.A. Gilson, Medieval Magical Lore and Dante’s “Commedia”: Div-
ination and Demonic Agency, «Dante Studies» 119 (2001), pp. 27-66; P. Izzi, La scienza 
astrologica nella commedia tra enigma e parlar «velato», «Dante. Rivista internazionale di 
studi su Dante Alighieri» 10 (2013), pp. 59-75; A. Ferrari, D. Pirovano, Dante e le stel-
le, Salerno Editrice, Roma 2015; M. Pastore Stocchi, Il giorno natale di Dante, «Studi 
danteschi» 82 (2017), pp. 1-16; B. Huss, M. Tavoni (a cura di), Dante e la dimensione 
visionaria tra medioevo e prima età moderna, Longo Editore, Ravenna 2019; Forum: Dante 
and Cosmology, coordinated by Th.J. Cachey Jr., A. Pegoretti, C. Sbordoni, «Dante 
Studies» 140 (2022), pp. 135-235; A.G. Chisena, Le “prime” stelle di Dante: astronomia e 
astrologia fra Vita Nova e Convivio, Longo Editore, Ravenna 2024; M. Tavoni, Where Do 
Visions That Do Not Come from Sight Come from?, in C. Panti, M. Piccolino (eds.), Dante’s 
Visions. Crossing Sights on Natural Philosophy, Theory of  Vision, and Medicine in the Divine 
Comedy and Beyond, Routledge, London 2025, ch. 5. Impossibile dar conto, per quanto 
sinteticamente, della storiografia recente sull’astrologia e sulla divinazione nel Medio-
evo, per cui mi limito a evocare E. Garin, Lo zodiaco della vita. La polemica sull’astrologia 
dal Trecento al Cinquecento, Laterza, Roma - Bari 2007 (1a ed. 1976), che è un affresco sui 
principali dibattiti tardo-medievali su questioni astrologiche, divinatorie e magiche e 
che presenta anche acute riflessioni sulla tecnica geomantica (pp. 39-42).



160    Alessandro Palazzo

L’interesse è pienamente giustificato dall’importanza che Dante at-
tribuisce alla astrologia, che nel Convivio è considerata la scienza più 
alta (Cv. II, xiii, 30), e dal rilievo che i concetti e i temi dell’astrologia 
e della divinazione hanno nella produzione del Poeta, e nella Com-
media in particolare (si pensi a Inf. XX, Purg. XVI, 67-84, Par. VIII, 
91-148 e, più in generale, al ruolo strutturale dei sette pianeti nel 
Paradiso). La profondità delle conoscenze di Dante in questi ambiti 
del sapere, inoltre, ha stimolato ricerche sulle fonti del Poeta e sui 
contesti culturali nei quali è maturata la sua erudizione scientifica2. 
In questo quadro vivace di ricerche è rimasta finora sostanzialmente 
in ombra la geomanzia, una forma di sapere previsivo di carattere 
operativo nata nel mondo arabo – probabilmente in Nord Africa – e 
diffusasi poi in Occidente, la quale fu al centro di un dibattito dotto 
nel tardo Medioevo e nella prima Modernità3. Malgrado le critiche 
di contenuto epistemologico, morale e teologico sollevate da vari 
autori medievali e alcune condanne dottrinali di cui fu fatta ogget-
to4, la tecnica geomantica sembra aver goduto di grande rilevanza 
sociale, come testimonia l’ampia circolazione dei testi geomantici5: 

2  Cfr., e.g., B. Nardi, Dante e la cultura medievale, nuova ed. a cura di P. Mazzanti-
ni, Laterza, Roma - Bari 1983; P. Boyde, V. Russo (a cura di), Dante e la scienza, Longo 
Editore, Ravenna 1995; G. Stabile, Bartolomeo da Parma e l’astronomia di Dante, in Id., 
Dante e la filosofia della natura. Percezioni, linguaggi, cosmologie, SISMEL– Edizioni del 
Galluzzo, Firenze 2007 (Micrologus’ Library, 20), pp. 195-218; A. Pegoretti, Filoso-
fanti, «Le Tre Corone» 2 (2015), pp. 11-70; A. Tabarroni, Ambienti culturali prossimi a 
Dante nell’esilio: lo Studio bolognese, in E. Malato, A. Mazzucchi (a cura di), Dante fra 
il settecentocinquantenario della nascita (2015) e il settecentenario della morte (2021). Atti 
delle Celebrazioni in Senato, del Forum e del Convegno internazionale di Roma: 
maggio-ottobre 2015, Salerno Editrice, Roma 2016, t. 1, pp. 327-348.

3  A. Palazzo, Dibattiti filosofici e scientifici sulla geomanzia nel medioevo latino, 
«Trans/From/ação» 42 (2019), pp. 31-56; Id., The Geomantic Constellation in the Late 
Middle Ages. Sources, Debates and Social Contexts, relazione tenuta il 12.09.2024 du-
rante la 44. Kölner Mediaevistentagung, 9.-13. September 2024.

4  A. Palazzo, L’Estimaverunt Indi e la condanna del 1277, in A. Palazzo, I. 
Zavattero (eds.), Geomancy and Other Forms of  Divination, SISMEL - Edizioni del 
Galluzzo, Firenze 2017 (Micrologus Library, 87), pp. 167-221.

5  Th. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire: la géomantie dans 
l’Occident médiéval, Librairie Droz - Librarie H. Champion, Genève - Paris 1980; A. 
Palazzo, Origin, Development and Decline of  the Western Geomantic Tradition, «Docu-
menti e studi sulla tradizione filosofica medievale» 31 (2020), pp. 417-441.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    161

dato che esperti in geomanzia erano abitualmente consultati da so-
vrani e da dignitari religiosi su svariate materie (belliche, dinastiche, 
mediche, ecc.), questa arte divinatoria giocò anche un ruolo nella 
formazione delle decisioni politiche e delle strategie di governo6. 
Varie testimonianze letterarie, infine, confermano la centralità del-
la geomanzia nella cultura tardo-medievale e rinascimentale, e tra 
queste anche i primi versi di Purg. XIX.

Il canto si apre con un riferimento ai “geomanti” e con l’allu-
sione alla “Maggior Fortuna”, una delle sedici figure geomantiche.

Ne l’ora che non può ‘l calor dïurno
intepidar più ‘l freddo de la luna,
vinto da terra, e talor da Saturno
– quando i geomanti lor Maggior Fortuna
veggiono in orïente, innanzi a l’alba,
surger per via che poco le sta bruna –

Già i commentatori medievali si erano preoccupati di determi-
nare il senso esatto dell’espressione “Maggior Fortuna”. Alcuni tra 
loro avevano tratto spunto dai versi danteschi per delineare le linee 
fondamentali della tecnica geomantica e illustrarne i presupposti 
teorici. Il significato di questi primi sei versi ha continuato, e conti-
nua tuttora, ad affaticare gli interpreti di Dante, interessati soprat-
tutto a capire il nesso tra l’inizio del canto e il sogno della femmina 
balba, narrato immediatamente dopo nel corso del XIX canto. 

Complice però il fatto che l’allusione alla geomanzia in Purg. 
XIX, 4-6 sia l’unica nell’intero corpus dantesco, il rapporto tra Dante 
e questa tecnica divinatoria non è stato oggetto di indagine speci-
fica da parte di alcun dantista, nemmeno di quelli più interessati 
a ricostruire la cultura e la formazione scientifica del Poeta. Per 
trovare uno studio ad hoc, dobbiamo consultare un recente articolo 
di Erwan Dianteill, il quale, radicalizzando una linea ermeneutica 
che era stata già avviata da Thérèse Charmasson e facendo leva 
sui trattati geomantici di Bartolomeo di Parma, scorge nei versi di 

6  U. Ludwig, Hellsichtige Entscheidungen. Kurfüst August von Sachsen (1526-1586) 
und die Geomantie als Strategie im politischen Alltagsgeschäft, «Archiv für Kulturge-
schichte» 97 (2015), pp. 109-127.



162    Alessandro Palazzo

Purg. XIX allusioni non solo a “Maggior Fortuna”, ma a varie altre 
immagini geomantiche7.

Nelle pagine che seguono intendo chiarire il senso esatto dei 
versi danteschi. Il secondo obiettivo di questo contributo, stretta-
mente correlato al primo, è quello di accertare il significato stori-
co-culturale delle due terzine. Tale obiettivo si articola in una serie 
di questioni più specifiche: cioè, se Dante si prefigga semplicemen-
te di rendere un generico omaggio a un fenomeno ai suoi tempi 
molto diffuso sul piano sociale ed estremamente rilevante dal pun-
to di vista culturale o se, invece, i suoi versi possano essere inter-
pretati come una spia di una questione di più ampia portata; quale 
relazione intercorra tra l’evocazione dei geomanti e della “Maggior 
Fortuna” con il sogno della femmina balba; infine, se agli occhi di 
Dante la geomanzia abbia un carattere positivo e quindi uno statu-
to peculiare rispetto alle altre forme di divinazione, o se invece an-
ch’essa sia coinvolta nella condanna pronunciata contro i divinatori 
e i maghi dannati nella quarta bolgia infernale. 

Mi pare importante sottolineare che l’analisi dei versi danteschi 
e delle loro implicazioni dottrinali e culturali verrà condotta sullo 
sfondo della letteratura geomantica e alla luce dei commenti dei 
primi esegeti di Dante. Sono infatti persuaso che le fonti tardo-me-
dievali, più di qualsivoglia ipotesi contemporanea, per quanto bril-
lante, costituiscano la via più sicura e affidabile per decifrare il rife-
rimento dantesco alla geomanzia. Il rischio di sovrapporre ai versi 
della Commedia significati dettati dai programmi ideologici dei pri-
mi commentatori ed estranei all’intenzione del Poeta è reale, ma, 
almeno in questo caso, è neutralizzato dalla sostanziale uniformità 
di vedute dei primi commentatori sulla geomanzia. A partire dalla 
esatta interpretazione di Purg. XIX, 1-6 sarà anche possibile inqua-

7  E. Dianteill, Virgil the Geomancer. A new Reading of  the XIXth canto of  Purga-
torio from Dante’s Commedia, «International Journal of  Divination and Prognostica-
tion» 6 (2025), in corso di stampa. Secondo lo studioso francese, Dante costruirebbe 
un vero e proprio tema geomantico che servirebbe da canovaccio della vicenda nar-
rata in Purg. XIX (dal sogno della femmina balba all’incontro con Papa Adriano V e 
gli avari). La geomanzia sarebbe stata usata da Dante come un dispositivo diegetico 
che, a parere di Dianteill, può essere pertanto legittimamente impiegato dagli in-
terpreti della Commedia come modello ermeneutico del Canto XIX del Purgatorio.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    163

drare la posizione di Dante rispetto alla geomanzia all’interno del 
dibattito filosofico-scientifico che fiorì intorno alla tecnica geoman-
tica e ai suoi presupposti teorici nel Tardo Medioevo. 

1. Il contesto delle allusioni geomantiche: Purgatorio XIX

Alla fine del canto XVIII, Dante si era addormentato, mentre rimu-
ginava sui pensieri che erano scaturiti dopo che si erano allontanate 
le ombre degli accidiosi (Purg. XVIII, 139-145). Le prime due terzine 
di Purg. XIX preludono al sogno di Dante, la cui narrazione occupa 
la prima metà del canto (Purg. XIX, 7-63). A Dante appare una donna 
balbuziente (“femmina balba”) e deforme che lo sguardo del Poeta 
trasforma in una sirena ammaliatrice. Dopo che la maliarda ha rivol-
to la sua parola incantatrice a Dante, un altro personaggio femmini-
le, la “donna santa e presta”, fa la sua comparsa e sollecita Virgilio a 
strappare le vesti della sirena mettendone a nudo il ventre. L’odore 
nauseabondo che si sprigiona risveglia Dante, che trova al suo fian-
co Virgilio, pronto a chiarirgli il significato del sogno. La seconda 
metà del canto XIX presenta invece tutt’altra scena: nel contesto del-
la quinta cornice, nella quale gli avari sono condannati a espiare il 
loro peccato, Dante incontra il papa Adriano V8 (Purg. XIX, 70-145).

Il sogno, è stato notato, fa parte di un “trittico” di tre sogni pur-
gatoriali veritieri, caratterizzati da simmetrie9. Dislocati a cadenza 

8  Su questo papa e il possibile equivoco con Adriano IV, cfr. N. Marcelli, Il 
rebus delle fonti dantesche: il caso di Adriano V («Purg.» XIX 88-126), in T. di Carpegna 
Falconieri, A. Corsaro (a cura di), Dante fra storia, poesia e dottrina. Saggi per il 
settimo centenario, SISMEL - Edizioni il Galluzzo, Firenze 2023, pp. 137-151.

9  F. Tateo, Il trittico dei sogni veritieri e il sistema dell’avarizia (Pg XIX), in Id., 
Simmetrie dantesche, Palomar, Bari 2001, pp. 153-171. Secondo G. Muresu, Il richiamo 
dell’antica strega («Purgatorio», XIX), «La rassegna della letteratura italiana» 100/1 
serie VIII (1996), pp. 5-38: 7, nel corso della seconda notte in Purgatorio Dante 
avrebbe due sogni: mentre alla fine di Purg. XVIII alluderebbe al primo per ragioni 
di simmetria strutturale, quello della femmina balba, dettagliatamente descritto e 
interpretato in Purg. XIX, sarebbe di carattere allegorico e diverso dagli altri due 
noti sogni purgatoriali in prossimità dell’alba. Già Francesco da Buti aveva distinto 
tra due “parti” nel sogno: la prima nascerebbe dai pensieri della sera precedente e 
sarebbe definita, secondo una terminologia macrobiana, insogno, la seconda am-



164    Alessandro Palazzo

novenaria nei canti IX, XVIII-XIX, e XXVII, oltre ad avere la funzio-
ne di scandire la struttura della cantica, i tre sogni hanno luogo in 
prossimità dell’alba dopo le tre notti trascorse da Dante nel Purga-
torio e anticipano allegoricamente vicende del giorno successivo 
che vedono protagoniste figure femminili: in particolare, nel primo 
l’aquila dalle penne d’oro che rapisce Dante, portandolo fino alla 
sfera del fuoco, rappresenta Lucia che trasporta il poeta addor-
mentato alla porta del Purgatorio (Purg. IX, 1-69); il secondo, come 
detto, è la visione della donna balba-sirena e segna l’ingresso nella 
sezione del Purgatorio riservata agli avari e ai prodighi; nell’ultimo 
sogno, Dante vede Lia (Purg. XXVII, 91-120), simbolo di vita attiva, 
mentre coglie fiori e se ne fa una ghirlanda, una visione che prefigu-
ra il raggiungimento della felicità terrena da parte di Dante ormai 
giunto all’ingresso del Paradiso Terrestre. Tutti e tre i sogni sono 
introdotti da perifrasi astronomico-astrologiche e, come detto, si 
verificano verso l’alba a garanzia della loro veridicità10.

bigua e allegorica, sarebbe il sogno della femmina balba: cfr. Commento di Francesco 
da Buti sopra la Divina Comedia di Dante Allighieri, C. Giannini (ed.), Nistri, Pisa 1858-
1862, 3 voll. (Rist. anast. Pisa 1989), vol. 2, Purg. XIX, 1-15, pp. 443-444: «Mi venne in 
sogno; cioè a me Dante; e dice studiosamente, a denotare quale specie fu di sogni 
in sogno: imperò che sogno è, come dice Macrobio, quando si vede confusamente 
quello, che poi chiaramente si cognosce; ma non inanti che avvegna; et insomnio 
si chiama quello che l’omo chiaramente vede; ma addiviene, perchè n’à avuto pen-
sieri inanti. E però si potrebbe dire che insogno fusse una parte e non due, e che 
l’autore chiami questo insogno, perchè prima n’ebbe pensamento, come appare 
di sopra, e puòsi intendere che siano due parti; la quale cosa è più vera, volendo 
dire che questo fusse sogno, perchè chiaramente non mostrava lo sogno quello che 
significava; e descrive lo sogno suo, dicendo: una femina balba […]».

10  Sui tre sogni, si veda almeno N. Busetto, Il sonno, i sogni e le visioni, «Giornale 
dantesco» 13 (1905), pp. 142-155 (esamina i luoghi danteschi alla luce dei testi di 
Alberto Magno sul sonno e sui sogni); C. Speroni, Dante’s Prophetic Morning-Dreams, 
«Studies in Philology» 45 (1948), pp. 50-59; R. Stella, L’expression symbolique dans 
les trois rêves du Purgatoire de Dante (Purg. IX, XIX, XXVII), «Revue des études italien-
nes» 25 (1979), pp. 124-144. M.A. Basile, “Al mattin del ver si sogna”: i sogni di Dante 
nelle albe del Purgatorio, «Dante. Rivista internazionale di studi su Dante Alighieri» 
3 (2006), pp. 41-68. V. Vaturi, Lectura Dantis. Il canto XIX del Purgatorio letto da Vit-
torio Vaturi nella «Casa di Dante» in Roma, Sansoni, Firenze 1931, pp. 11, 51, n. 18, 
sottolinea la specificità del secondo sogno, che è allegorico, rispetto agli altri due, 
che rappresentano direttamente e integralmente il fatto di cui sono presagio e per 
questo sono detti teorematici, una distinzione concettuale evidentemente tratta dal-



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    165

Inutile dire che sono stati fatti innumerevoli tentativi di stabilire l’i-
dentità dei protagonisti (la femmina balba-sirena e la “donna santa e 
presta”) e di intendere il senso complessivo del secondo sogno. A ripro-
va dell’interesse esegetico basterà osservare che la Bibliografia dantesca 
internazionale della Società Dantesca Italiana registra sotto la voce “fem-
mina balba” 71 pubblicazioni11, ma si tratta di una stima per difetto. La 
sagacia degli interpreti ha partorito una varietà di soluzioni che, con 
motivazioni più o meno persuasive, hanno fatto della femmina balba-si-
rena una rappresentazione allegorica del fascino dei beni mondani12,  

la classificazione macrobiana dei tipi di sogni nel Commento al Sogno di Scipione. Per 
G. Mazzotta, Dante’s Vision and the Circle of  Knowledge, Princeton University Press, 
Princeton 1993, pp. 135-153: 141-142, 150, il sogno della femmina balba-sirena svela 
l’attrazione che su Dante esercita la morte, la tentazione di essere inghiottito nei 
gorghi dell’instabile mondo dei fantasmi dell’immaginazione. P. Boyde, Perception 
and Passion in Dante’s “Comedy”, Cambridge University Press, Cambridge 1993, pp. 
119-139: 127, 130, considera il secondo sogno purgatoriale il più apertamente allego-
rico della Commedia, vedendovi anche un esempio di somnium animale, caratterizzato 
dal fatto che al sognatore si ripresentano le cose alle quali in veglia aveva dedicato 
le sue riflessioni e le sue preoccupazioni. L’idea che i tre sogni purgatoriali – non 
solo quello della femmina balba – oltre ad avere uno statuto profetico, rielaborino 
il materiale psichico del sognatore Dante, è condivisa da altri studiosi: G.P. Norton, 
Retrospection and Prefiguration in the Dreams of  Purgatorio, «Italica» 47/4 (1970), pp. 
351-365: 363, sostiene che «they are extensions of  both retrospective and prefigurati-
ve realities: they are contingent upon the psychic state of  the Poet – a state of  tension 
and anxious preoccupation provoked by the obstacles which lie between him and 
his goal»; Z.G. Barański, Dante’s Three Reflective Dreams, «Quaderni d’italianistica» 
10 (1989), pp. 213-236, ritiene che il carattere profetico non debba essere applicato 
loro in modo meccanico ed esclusivo (pp. 226-228), perché «rather than glimpses 
of  the future, they are sophisticated signs of  the pilgrim’s emotional, intellectual, 
and spiritual condition at the moments when they occur» (p. 220). Il sogno della 
femmina balba, in particolare, metterebbe insieme, in forma confusa, elementi della 
precedente lucida esposizione di Virgilio circa la funzione dell’amore negli essere 
umani (pp. 215-216). Anche per Stella, L’expression symbolique, pp. 140-142, questi 
sogni rifletterebbero preoccupazioni di Dante.

11  <https://dantesca.ntc.it/dnt-fo-catalog/pages/material-search.jsf> (data 
di accesso: 3.11.25).

12  Cfr., e.g., La Divina Commedia di Dante Alighieri commentata da M. Porena, 
Zanichelli, Bologna 1981, Purg. XIX, ad loc.; G. Brunetti, Canto XIX. Tra sogno e vi-
sione: femmine, sirene e donne gentili, in E. Malato, A. Mazzucchi (a cura di), Lectura 
Dantis Romana. Cento canti per cento anni. II. Purgatorio. 2. Canti XVIII-XXXIII, Saler-
no Editrice, Roma 2014, pp. 561-582: 571-572; T. Kay, Dante’s Cavalcantian Relapse: 



166    Alessandro Palazzo

della concupiscenza13, dei peccati di incontinenza espiati nei 3 gironi 
successivi14, della lussuria in particolare15, delle deviazioni amorose-in-
tellettuali risalenti a fasi precedenti della attività poetica di Dante16, 

The “Pargoletta” Sequence and the Commedia, «Dante Studies» 131 (2013), pp. 73-97: 
80-82, parla di “the true nature of  immoderate worldly desires”.

13  Cfr., e.g., G. Fabris, Il secondo sogno di Dante nel “Purgatorio”, «Il giornale 
dantesco» 26 (1923), pp. 97-109: 97; V. Capelli, Letture dantesche tenute nella pieve di 
Polenta e nella basilica di S. Mercuriale in Forlì (1996-2005), Marietti, Genova - Milano 
2006, p. 170.

14  Cfr., e.g., G. Paparelli, La «femmina balba» e la «donna santa e presta» nel XIX 
del Purgatorio, in Id., Ideologia e poesia di Dante, Olschki, Firenze 1975, pp. 201-
221, per il quale però sono legittime anche le identificazioni della femmina balba 
specificamente con l’avarizia o con la cupidigia (p. 204); R. Bragantini, Memoria di 
cenere: sul canto XIX del Purgatorio, in Id., Ingressi laterali al Trecento Maggiore: Dante 
Petrarca Boccaccio, Liguori Editore, Napoli 2012, pp. 17-29: 19. Che la femmina bal-
ba sia un’allegoria della avarizia è tesi proposta originariamente da Iacomo della 
Lana: cfr. Iacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, M. Volpi (a cura di), con 
la collaborazione di A. Terzi, 4 voll., Salerno Editrice, Roma 2009 (Edizione nazio-
nale dei commenti danteschi, 3), vol. 2, Purg. XIX, proemio, p. 1308.

15  N. Tonelli, Dolce sirena e femmina balba: figure femminili nel Purgatorio, 
«Cahier d’études italiennes» 33 (2021) («Personaggi femminili e categoria di gene-
re nella Commedia dantesca») (<https://dx.doi.org/10.4000/cei.9760> – consul-
tato il 3.11.25). In generale, alcuni contributi storiografici evidenziano il carattere 
erotico-sessuale del sogno della “femmina balba”, mettendolo in relazione con la 
trattazione sull’amore e sul libero arbitrio di Purg. XVIII: cfr., e.g., O. Brigandì, La 
libertà e le immagini: una drammaturgia a stazioni per il controllo dell’amore. Lettura di 
Purgatorio XVIII-XIX, «ACME» 67/1 (2014), pp. 133-163.

16  F.I. Caldarone, Tre fasi poetiche della vita di Dante nei tre sogni del ‘Purgato-
rio’, «Esperienze letterarie» 20/3 (1995), pp. 29-46: 35-42; M. Picone, Canto XIX, 
in G. Güntert, M. Picone (a cura di), Lectura Dantis Turicensis. Purgatorio, Cesati 
Editore, Firenze 2001, pp. 287-306: 294; D. Bowe, Dante e la «serena»: lettura sbaglia-
ta, “performance” fallita, in G. Ledda, F. Zanini (a cura di), AlmaDante. Seminario 
dantesco 2013, Edizioni Aspasia, Bologna 2015, pp. 185-197: 194-197; P. Lia, Poetica 
dell’amore e conversione. Considerazioni teologiche sulla lingua della Commedia di Dan-
te, Olschki, Firenze 2015, pp. 161-169. Secondo Tateo, Il trittico dei sogni veritieri, 
pp. 157-158, tramite il sogno della femmina balba Dante alluderebbe alla lirica, 
cioè al “pericolo dell’abbellimento, della trasfigurazione poetica del piacere”. F. 
Russo, Stasis and Carnal Song: Dante’s Medusa and the Siren, «Bibliotheca Dantesca. 
Journal of  Dante Studies» 1 (2018), pp. 96-107, associa la femmina balba-sirena a 
Medusa evocata in Inf. IX come due emblemi di una musica sensuale e seduttiva 
che ostacola il progresso di Dante nel suo viaggio spirituale, la stessa musica che 
aveva preso corpo nelle rime petrose.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    167

della donna gentile della Vita Nuova e della donna-filosofia del Convi-
vio17, di Eva18. Nel tentativo di rendere ragione del riferimento al canto 
ammaliatore della Sirena e ad Ulisse (Purg. XIX, 19-24), un riferimento 
che appare incongruo perché non si lascia conciliare facilmente con il 
naufragio descritto nel XXVI (85-142) canto dell’Inferno, si è identifica-
ta la femmina balba anche con Circe19 e con Calipso20. Molte ipotesi 
sono state fatte anche circa la fonte o le fonti che avrebbero stimolato 
la fantasia di Dante nel concepire l’inquietante femmina balba-sirena21. 

17  J.A. Mazzeo, A Note on the Sirens (Purgatorio XIX), «Studies in Philology» 55 
(1958), pp. 457-463.

18  G. Sasso, Un sogno di Dante, «La cultura. Rivista di Filosofia Letteratura e 
Storia» 45/1 (2007), pp. 5-47. Alle interpretazioni più tradizionali vanno aggiunte 
le letture attualizzanti: ad esempio, A. Mazzarella, Il terzo passaggio. Il sogno ini-
ziatico della femmina balba, in Id., Alla ricerca di Beatrice: il viaggio di Dante e l’uomo 
moderno, In/Out, Milano 1991, pp. 299-304: 300-301, ritiene che il sogno della fem-
mina balba descriva il meccanismo inconscio della proiezione.

19  Dante Alighieri, Commedia, con il commento di A.M. Chiavacci Leonar-
di, vol. 2, Purgatorio, Mondadori, Milano 1994, p. 578; R. Pinto, Circe e la rotta di 
Ulisse, «Tenzone» 7 (2006), pp. 111-135.

20  G. Padoan, La «Serena» dell’Ulisse dantesco («Purg.» XIX 19-24), in Id., Il pio 
Enea, l’empio Ulisse. Tradizione classico e intendimento medievale in Dante, Longo, 
Ravenna 1977, pp. 200-204. R. Hollander, Purgatorio XIX: Dante’s Siren/Harpy, 
in A.S. Bernardo, A.L. Pellegrini (eds.), Dante, Petrarch, Boccaccio. Studies in the 
Italian Trecento In Honor of  Charles S. Singleton, Center for Medieval & Early Re-
naissance Studies, State University of  New York at Binghamton, Binghamton, 
New York 1983 (Medieval and Renaissance Texts and Studies, 22), pp. 77-88, ha 
richiamato l’attenzione sulle analogie della sirena dantesca con le Arpie descritte 
da Virgilio in Eneide III, 216-218.

21  Per esempio, G. Toffanin, La «foetida Aethiopissa» e la «femmina balba» (Purg. C. 
XIX vv. 1-33), in Id., Sette interpretazioni dantesche, Libreria Scientifica Editrice, Napoli 
1947, pp. 29-34, ha richiamato l’attenzione su un personaggio delle Vitae patrum, cioè 
la “mulier Aethiopissa”, fetida e tentatrice; G. Paparelli, Questioni dantesche, Libreria 
Scientifica Editrice, Napoli 1967, pp. 181-213: 184-185, n. 3, ha indicato un passo delle 
Omelie di Gregorio di Nissa; P. Cherchi, Per la “femmina balba”, «Quaderni d’italiani-
stica» 6/2 (1985), pp. 228-232, ha suggerito come possibile fonte un brano del Lilium 
medicinae di Bernardo Gordonio; Picone, Canto XIX, pp. 303-304 e P. Pizzimento, La 
vetula e la ‘balba’: l’agone della metamorfosi tra Dante e la traditio ovidiana, «Kepos» 1/2 
(2018), pp. 171-183: 176-179, propongono un’identificazione tra la femmina balba e 
la vecchia del De vetula pseudo-ovidiano; M.P. Tassone, La mitologia classica in Dante, 
Aracne, Roma 2023, pp. 181-216: 200-203, segnala un’esegesi che richiama l’episodio 
della femmina balba in una predica di Onorio di Autun, senza però implicare un nesso 



168    Alessandro Palazzo

Altrettanto ricco è il ventaglio di proposte sulla “donna santa e presta”, 
in cui si è visto un simbolo della ragione22 e della filosofia23, della vir-
tù24, della temperanza25, della giustizia26, della carità o di Maria27, della 
teologia o di Beatrice28, di Lucia29, di Matelda30, della grazia31, della co-
scienza di Dante32. 

di sicura intertestualità; A. Soro, Dante innanzi alle illusioni, «Le Tre Corone» 1 (2014), 
pp. 71-82, azzarda un’identificazione della femmina balba con la Babilonia biblica sulla 
base di alcuni passi testamentari e patristici. Tra le altre proposte figurano il libro dei 
Proverbi (7), il De finibus di Cicerone, il De consolatione philosophiae di Boezio, una visio-
ne di Ildegarda contenuta nel Liber Scivias e persino Convivio IV, 12 o I, x, 12.

22  Iacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, proemio, p. 1308.
23  Basile, “Al mattin del ver si sogna”, p. 52.
24  Tateo, Il trittico dei sogni veritieri, pp. 159-161. M. Marti, Il canto XIX del 

Purgatorio, Società Editrice Internazionale, Torino 1962, p. 14, parla più generi-
camente di «vita attiva […] nell’esercizio continuo e costante delle virtù morali».

25  N. Zingarelli, La vita, i tempi e le opere di Dante, Vallardi, Milano 1931, vol. 
2, 1097.

26  Paparelli, La «femmina balba» e la «donna santa e presta», pp. 216-219.
27  F. Torraca, Commento alla ‘Divina Commedia’, V. Marucci (a cura di), Saler-

no Editrice, Roma 2008 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 68), t. 2, pp. 
867-868, ad. loc.; I. Castiglia, Su la “femmina balba” e la “dolce serena” del canto XIX del 
“Purgatorio”, «Sinestesieonline» 18, anno V (2016): <https://sinestesieonline.it/wp- 
content/uploads/2018/03/dicembre2016-02.pdf> (pagina consultata il 3.11.25).

28  Cfr., e.g., Fabris, Il secondo sogno di Dante nel “Purgatorio”, p. 99; Dante 
Alighieri, La Divina Commedia, commentata da A. Momigliano, Sansoni, Firenze 
1957, p. 421, ad loc.; L. Tonelli, Il canto XIX del Purgatorio, in G. Getto (a cura di), 
Letture dantesche. Volume 2. Purgatorio, Sansoni, Firenze 1964, pp. 1049-1068: 1053-
1054; Hollander, Purgatorio XIX: Dante’s Siren/Harpy, pp. 79-80; Picone, Canto 
XIX, pp. 295-296; L. Pertile, Il cigno e la sirena (canti XIX-XX), in B. Quadrio (a cura 
di), Esperimenti danteschi, II. Purgatorio, Marietti, Genova - Milano 2010, pp. 175-
196; Brunetti, Canto XIX. Tra sogno e visione, p. 585.

29  Dante Alighieri, La Divina Commedia commentata da L. Pietrobono, So-
cietà Editrice Internazionale, Torino 1940 (3a ed.), Purg. XIX, ad loc., p. 247.

30  G. Pascoli, Sotto il velame. Saggio di un’interpretazione generale del poema sa-
cro, Zanichelli, Bologna 1912 (2a ed.), p. 467.

31  M. De Bonfils Templer, Il Virgilio dantesco e il secondo sogno del Purgatorio (Purg. 
XIX), «Italica» 59/1 (1982), pp. 41-53: 45; Muresu, Il richiamo dell’antica strega, p. 16.

32  E. Bodrero, Il canto XIX del Purgatorio, in Id., Studi, saggi e elogi, Cedam, 
Padova 1941, pp. 275-289: 278-279. Un corposo elenco delle interpretazioni della 
“donna santa e presta” proposte dagli esegeti è stilato da D.S. Cervigni, «Nel mezzo 
del cammin»: Demonic Interference and Divine Intervention in the Second Dream, in Id., 
Dante’s Poetry of  Dreams, Olschki, Firenze 1986, pp. 117-152: 138-139.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    169

2. L’interpretazione magico-demoniaca di Purg. XIX, 1-6

Alcuni interpreti hanno colto nella femmina balba-sirena elementi 
magici e demoniaci. Secondo Guglielmo Barucci, questo personag-
gio misterioso e sfuggente va iscritto nella tradizione della fata “me-
lusina” e il sogno si inserisce in un orizzonte demoniaco, rafforzato 
dall’ambientazione notturna33. Per Enrico Rebuffat, la femmina 
balba sarebbe un serpente colto da Dante in corso di trasformazio-
ne in una sirena. Proprio come i raggi del sole comunicano energia 
letale alle membra intirizzite di un serpente, reso inoffensivo dal 
freddo della notte, così lo sguardo di Dante trasmette energia cor-
ruttiva alle lusinghe della femmina balba, che può così provocare 
la dannazione eterna della sua vittima34. Non è qui necessario insi-
stere sui nessi, le confusioni e le sovrapposizioni, nell’immaginario 
medievale, del serpente con il demonio. Dino S. Cervigni vede nel 
sogno di Purg. XIX un confronto tra forze demoniache (femmina 
balba/sirena) e angeliche (donna santa e presta)35. Nella femmina 
balba, Ignazio Baldelli rileva gli stessi elementi caratteristici del can-
to degli indovini (Inf. XX), cioè la presenza demoniaca, un corpo 

33  G. Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”. I sogni del Purgatorio dante-
sco, Le Lettere, Firenze 2012, pp. 105-176: 144-153, 115. Secondo Barucci, inoltre, 
il sogno della femmina balba fonderebbe varie tradizioni culturali, essendo da un 
lato una inlusio cristiana (incubo demoniaco) e dall’altro un phantasma (sogno or-
ganico macrobiano soggetto a influssi demonici): si trattarebbe di un incubo pro-
dotto dalla sirena, che, nell’immaginario cristiano, si confonde con la fata-sposa 
tentatrice (p. 164).

34  E. Rebuffat, Nell’ora più fredda. Un’altra idea della femmina balba (Purg. XIX 
1‑33), «Rivista di Studi Danteschi» 18/2 (2018), pp. 278‑319, sottolinea come le ca-
ratteristiche fisiche di deformità della femina balba (l’obliquità dello sguardo, la 
tortuosità del corpo, le mani monche, il colore scialbo [assenza di colore] e la 
balbuzie [l’incapacità di parlare a causa dello sviluppo incipiente degli organi di 
fonazione umani]) coincidano con tipici tratti somatici ofidici.

35  D.S. Cervigni, Demonic and angelic forces in Dante’s second dream, «L’Alighie-
ri. Rassegna bibliografica dantesca» 18 (1977), 29-40. Basile, “Al mattin del ver si 
sogna”, p. 51, parla di “apparizione demoniaca”, mentre N. Yavneh, Dante’s “dolce 
serena” and the Monstrosity of  the Female Body, in K. Jewell (ed.), Monsters in the 
Italian Literary Imagination, Wayne State U.P., Detroit 2001, pp. 109-136: 109, si 
riferisce alla femmina balba-sirena come ad un “infernal resident showing up in 
Purgatory”. 



170    Alessandro Palazzo

stravolto, pudende ostentate, a cui si aggiunge la magia rappresen-
tata dai geomanti36.

I primi sei versi di Purg. XIX definiscono la cornice entro la quale 
prende corpo la sinistra visione della femmina balba. Per questa ra-
gione vari interpreti hanno ravvisato nell’ambientazione notturna, 
nei riferimenti alla luna e a Saturno e nell’evocazione dei geomanti 
altrettante circostanze volte a sottolineare il carattere magico-de-
moniaco della vicenda onirica narrata ai versi 7-63 del canto XIX. 

Già Luigi Tonelli aveva insistito sull’intenzione di Dante di “cre-
are un’atmosfera di magia” attraverso il riferimento alla geoman-
zia, “un’arte magica”, alla quale, Tonelli aggiungeva – ma non si 
capisce bene su quali basi – «Dante non credeva […] o, se ci crede-
va, certamente la considerava, come il Passavanti, nel suo Specchio 
di vera penitenza, manifestazione diabolica»37. 

A proposito dell’esordio di Purg. XIX, anche Mario Marti aveva 
parlato di “magia e sortilegio” e di “favola inverosimile e ossessi-
va”38. Secondo Margherita De Bonfils Templer, oltre a contribui-
re “a creare un’aura magica”, il riferimento alla geomanzia, cioè 
ad un’arte divinatoria basata sugli influssi astrali, si ricollegava al 
problema della responsabilità umana e del libero arbitrio sollevato 
nei canti XVI-XVIII. La studiosa aggiungeva anche che la seconda 

36  I. Baldelli, Il canto XX dell’«Inferno», in S. Zennaro (a cura di), Inferno. Let-
ture degli anni 1973-’76, Bonacci, Roma 1977, pp. 477-493: 488 (cfr. anche Id., Il segno 
del demonio sui maghi e sugli indovini, «L’Alighieri. Rassegna bibliografica dantesca» 
17 [1976], pp. 14-26: 23).

37  L. Tonelli, Il canto XIX del Purgatorio, pp. 1050-51.
38  M. Marti, L’unità poetica del XIX del Purgatorio, in Id., Studi su Dante, Con-

gedo, Galatina 1984, pp. 119-134: 121. Di magia aveva parlato anche Luigi Pietro-
bono: cfr. Dante Alighieri, La Divina Commedia, Purg. XIX, ad loc., pp. 244-245: 
«[…] si diverte a determinare quell’ora con immagini e notizie che sanno di magia, 
probabilmente per preparar così l’apparizione piuttosto misteriosa della “femmi-
na balba” […]». M. Santoro, Il canto XIX del «Purgatorio», in Purgatorio. Letture degli 
anni 1976-’79, Bonacci Editore, Roma 1981, pp. 417-463: 429, evocava un “clima di 
magia” sollecitato dal richiamo alla “Maggior fortuna”, richiamo che suggerisce 
però anche “una segreta allusione ad un felice segno propiziatore”. Secondo G. 
Paparelli, Canto XIX, in Lectura Dantis Scaligera. Purgatorio, Le Monnier, Firenze 
1971, pp. 693-760: 702, l’apparizione della femmina balba, “avvolta in un’aura di 
magìa e di ermetismo”, sarebbe stata preparata dalla doppia perifrasi usata da 
Dante per indicare l’ora del sogno.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    171

terzina di Purg. XIX esprimerebbe una valutazione negativa della 
geomanzia riecheggiando la critica agostiniana agli astrologi39: che 
dai versi di Dante traspaia una critica della geomanzia analoga a 
quella agostiniana dell’astrologia mi pare però una conclusione 
perlomeno azzardata.

Emblematica di questa linea esegetica è l’interpretazione di Ba-
rucci, secondo il quale «lo stesso incipit del canto XIX squaderna 
un nuovo sistema di elementi negativi, riconducibili questa volta al 
demoniaco e al magico»40. Il momento del sogno sarebbe connota-
to negativamente, già a partire dalla prima terzina, dall’impotenza, 
dal freddo e dalla vecchiaia di Saturno. La negatività del sogno è 
confermata dall’uso astronomico della luna nel canto XVIII, dal suo 
apparire a mezzanotte, dal suo moto retrogrado, dato che la luna 
è presente piuttosto nell’Inferno41. A confermare la lettura magi-
co-demoniaca del sogno sarebbe anche, e soprattutto, l’ingombran-
te riferimento all’attività dei geomanti, definita “pratica sospetta, 
per di più dubbia”; «la stessa menzione dei geomanti potrebbe al 
più comunicare l’esigenza di premunirsi contro un potenziale peri-
colo futuro, anticipando quindi un’insidia che, nel sogno, si prepa-
ra per il viator»42. Sempre secondo Barucci quell’«in orïente» (Purg. 

39  De Bonfils Templer, Il Virgilio dantesco e il secondo sogno del Purgatorio, pp. 
46-47.

40  Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 110. Dello stesso autore, cfr. 
Erotico e demoniaco nell’incubo della femmina balba, in F. Spera (a cura di), Novella 
fronda. Studi Danteschi, D’Auria Editore, Napoli 2008, pp. 97-120 e Percorsi onirici 
nel Purgatorio, in G. Balbis, V. Boggione (a cura di), Incontri Ingauni. I classici della 
letteratura italiana 1 Dante. Atti del convegno, Albenga, 13-14 aprile 2012, Edizioni 
del Delfino Moro, Albenga 2013, pp. 77-92.

41  Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 111, sostiene che «il rife-
rimento a Saturno […] serve a definirne, e preannunciarne, la natura di incubo 
orroroso». Per ciò che concerne la luna, essa, oltreché apportatrice del freddo, è 
simbolo di femminilità e di magia demoniaca, elementi centrali del canto XIX e 
del sogno (p. 115). J. Tambling, Dreaming the Siren: Dante and Melancholy, «Forum 
for Modern Language Studies» 40/1 (2004), pp. 56-69: 62, ricollega il processo di 
raffreddamento atmosferico allo stato melanconico del sognatore, alla sua condi-
zione di freddezza, alienazione e impotenza.

42  Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”, pp. 112-113. Anche secondo 
Robert Hollander (Dante Alighieri, Purgatorio, transl. by J. and R. Hollander, 
introd. and notes by R. Hollander, Doubleday, New York 2003, XIX, 4-6, p. 394), 



172    Alessandro Palazzo

XIX, 5) sarebbe un’ambigua allusione ai “territori orientali”, ai luo-
ghi di quegli Arabi e quegli Indi strettamente legati all’origine della 
geomanzia: a questo proposito Barucci evoca la condanna dell’E-
stimaverunt Indi nel 127743. I riferimenti alla geomanzia, cioè a una 
forma di determinismo astrale, metterebbero a repentaglio anche 
il libero arbitrio, le cui prerogative sono invece garantite dall’inter-
vento “della donna santa e presta”44.

Carlo Nardi, che considera quello della femmina balba un sogno 
erotico, pensa che la geomanzia contribuisca all’iniziale immagine 
di morte, osservando che «ambiguità malinconica e ferale è anche 
nel ricorso all’allettante ma coattivo mondo della geomanzia»45.

le sgradevoli connotazioni del freddo e della divinazione colorano la ricezione del 
successivo sogno della femmina balba.

43  Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”, p. 113.
44  Barucci, “Simile a quel che talvolta si sogna”, pp. 152-153: «e forse, in tal 

senso, i Geomanti, che scrutano l’orizzonte proprio nel dominante influsso di 
Saturno, acquisiscono un ulteriore significato: in campo torna infatti il libero ar-
bitrio, negato da coloro che fanno discendere le azioni umane e il loro ‘disviarsi’ 
dall’influsso degli astri». Secondo Barucci, in conclusione, la geomanzia sarebbe 
colpita anch’essa dalla condanna della divinazione, marchiata dalla identificazio-
ne con la cultura pagana e considerata un’usurpazione della preveggenza divina 
(p. 114).

45  C. Nardi, Sul diciannovesimo canto del “Purgatorio”. In compagnia dei Padri 
della Chiesa, «Studi Danteschi» 71 (2006), pp. 27-86: 28. L. Coglievina, Il Canto 
XIX del Purgatorio, in Ead., Dante: letture critiche e filologiche, a cura di R. Abardo, 
Edizioni di storia e letteratura, Roma 2014, pp. 77-103: 78, sottolinea la differen-
za tra il carattere scientifico di Purg. XIX, 1-3, terzina che attinge all’ambito della 
scienza meteorologica, e «l’aura di fascinazione magica suscitata dalla menzione 
dell’arte dei geomanti». Secondo T. Caligiure, La “femmina balba” e la “dolce 
serena”, «Rivista di Studi Danteschi» 4/2 (2004), pp. 333-366, l’allusione alla pra-
tica divinatoria geomantica, anche se non evoca elementi magico-demonici, va 
letta negativamente perché prelude alla presunzione intellettuale (p. 333), che è 
l’oggetto del canto. La sirena rappresenta infatti la hybris intellettuale di cui è 
caduto vittima Ulisse, travolto dalla sete di sapere in Inf. XXVI, hybris che Dante 
respinge per riprendere il suo viaggio salvifico (p. 351). Va in controtendenza 
D.S. Cervigni, «Nel mezzo del cammin», p. 124, secondo il quale la terzina dei ge-
omanti conterrebbe elementi (la costellazione dei Pesci, “orïente”, “alba”, “sur-
gere”) tipici della Resurrezione divina e si contrapporrebbe alla prima terzina, 
caratterizzata da un clima di impotenza (“powerlessness”), una contrapposizio-
ne che prelude alla lotta tra forze demoniache e divine che si dispiega nel sogno 
della femmina balba.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    173

Secondo Gabriele Muresu Dante intende contrapporre «la pie-
na legittimità e veridicità della propria esperienza divinatoria», cioè 
dei suoi sogni premonitori, «alla ingannevole illusorietà degli au-
spicii formulati dai geomanti». Nella sua svalutazione della pratica 
geomantica, Dante sarebbe «pienamente in sintonia con tanta parte 
della cultura contemporanea, portata a considerare la geomanzia 
un’operazione diabolica»46. 

Di fronte a questi giudizi sorge spontaneo il quesito se davvero 
Dante ritenesse la geomanzia un’arte magico-demoniaca e i suoi 
pronostici l’esito di un patto diabolico. Effettivamente, la convin-
zione che la geomanzia fosse un sapere illecito e di ispirazione de-

46  Muresu, Il richiamo dell’antica strega, p. 25: anche secondo Nicola Fosca 
(Dante Alighieri, Divina Commedia. Purgatorio, a cura di N. Fosca, Aracne, Roma 
2019, XIX, 4-6, p. 401), Dante contrappone la geomanzia, considerata “prassi dia-
bolica”, all’“autenticità della propria esperienza divinatoria”. Come già Luigi To-
nelli, Muresu cita lo Specchio della vera penitenza di Iacopo Passavanti tra le fonti 
coeve a Dante ostili alla geomanzia. Si tratta dello stesso passo che già Antonio Ce-
sari (1760-1828) e Giuseppe Torraca (1853-1938) avevano allegato per commentare 
il riferimento ai geomanti: I. Passavanti, Lo specchio della vera penitenza, G. Auzzas 
(ed.), Accademia della Crusca, Firenze 2014, d. V, p. 438: «Alcuna volta manifesta 
il diavolo certe cose occulte per certe figure e segni che appaiono in alcuni corpi 
insensibili, le quali, se appariscono in alcuno corpo terrestre, come s’è ferro, vetro, 
pietra polita, specchio od unghia, si chiama geomanzia»; cfr. A. Cesari, Bellezze 
della ‘Commedia’ di Dante Alighieri, a cura di A. Marzo, Salerno Editrice, Roma 
2003 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 45), t. 2, p. 884, vv. 4-6; Torra-
ca, Commento alla ‘Divina Commedia’, t. 2, p. 864, vv. 4-6. Si deve però notare che in 
questo caso Passavanti, sulla scorta di Tommaso d’Aquino, fa riferimento non al 
metodo divinatorio basato sull’interpretazione di figure ricavate da punti tracciati 
sulla sabbia o su altro supporto, ma alla geomanzia intesa come pratica divinato-
ria che è fondata sull’osservazione dei segni nell’elemento terrestre e che invoca 
esplicitamente i demoni: cfr. Thomas de Aquino, Summa theologiae, Edizioni San 
Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 1988, IIa-IIae, q. 95, art. 3, resp., p. 1484: «Quando-
que vero futura praenuntiant per aliquas figuras vel signa quae in rebus inanimatis 
apparent. Quae quidem si appareant in aliquo corpore terrestri, puta in ligno vel 
ferro aut lapide polito, vocatur geomantia». Anche R. Pinto, Dante e la psicodinamica 
del sogno di San Tommaso, in N. Tonelli (a cura di), I sogni e la scienza nella letteratu-
ra italiana. Atti del convegno di Siena, 16-18 novembre 2006, Pacini, Ospedaletto 
2008, pp. 59-82: 78-80, che considera il sogno della femmina balba frutto di “un 
patto col diavolo” e “il prodotto di una fascinazione diabolica”, cade vittima dello 
stesso equivoco perché fa un improprio riferimento al passo di Tommaso che ho 
appena citato a commento della menzione dantesca dei geomanti.



174    Alessandro Palazzo

moniaca era diffusa in certi ambiti medioevali47. Le condanne ec-
clesiastiche e alcuni testi teologici e anti-divinatori sottolineavano il 
carattere superstizioso della geomanzia nel solco della concezione 
di Tommaso d’Aquino. Nella Summa theologiae il Dottore Angelico 
ricollegava ogni forma di divinazione al commercio con i demoni, 
distinguendo tra arti divinatorie basate su un’esplicita invocazione 
degli spiriti malvagi da parte di un indovino e pratiche divinatorie 
caratterizzate dalle ingerenze di tali spiriti, che, con le loro rivela-
zioni, confondevano le menti degli uomini48. La geomanzia appar-
tiene a questo secondo gruppo di forme di divinazione, in partico-
lare a quella specifica classe di tecniche consistenti nell’esaminare le 
conseguenze di alcuni atti umani49.

Oltre a Tommaso, vari sono i pensatori medievali attestati su 
questa posizione. Nel trattato introduttivo al Secretum Secretorum50, 
Bacone contrappone ai veri maghi-astrologi (“veri mathematici”), 

47  Cfr. F. Fürbeth, Sandrichter und Dämonen in der Geomantie des Mittelalters, 
in J. Bockmann, J. Gold (Hrsg.), Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und 
Dämonen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Königshausen & Neumann, Würzburg 
2017, pp. 161-185.

48  Cfr. Thomas de Aquino, Summa theologiae, IIa-IIae, q. 95, art. 2, resp., p. 1484: 
«Omnis autem divinatio ex operatione daemonum provenit: vel quia expresse daemo-
nes invocantur ad futura manifestanda; vel quia daemones se ingerunt vanis inquisitio-
nibus futurorum, ut mentes hominum implicent vanitate; […] Vana autem inquisitio 
futurorum est quando aliquis futurum praenoscere tentat unde praenosci non potest»; 
art. 3, resp., p. 1484: «Respondeo dicendum quod, sicut dictum est, omnis divinatio 
utitur ad praecognitionem futuri eventus aliquo daemonum consilio et auxilio. Quod 
quidem vel expresse imploratur: vel praeter petitionem hominis, se occulte daemon 
ingerit ad praenuntiandum quaedam futura quae hominibus sunt ignota […]».

49  Thomas de Aquino, Summa theologiae, IIa-IIae, q. 95, art. 3, resp., p. 1485: 
«Ad secundum autem divinationis genus quae est sine expressa daemonum in-
vocatione, pertinet divinatio quae fit ex consideratione eorum quae eveniunt ex 
quibusdam quae ab hominibus serio fiunt ad aliquid occultum inquirendum: sive 
per protractionem punctorum (quod pertinet ad artem geomantiae) […]». L’altra 
sotto-classe del secondo gruppo include arti che divinano il futuro attraverso l’e-
same dei segni nella realtà. Alla grande influenza che la sistemazione concettuale 
di Tommaso sulla divinazione esercitò nel tardo medioevo (ad es. in Iacopo Pas-
savanti, Iacomo della Lana, Nicole Oresme, Laurens Pignon, ecc.) è dedicato uno 
studio di mia prossima pubblicazione.

50  Il trattato è datato tra il 1270 il 1292: cfr. S.J. Williams, Roger Bacon and His Edi-
tion of  the Pseudo-Aristotelian Secretum secretorum, «Speculum» 69/1 (1994), pp. 57-73.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    175

che, pur contestando il fatalismo astrale, fanno leva sulla causali-
tà astrale per le loro previsioni e le loro operazioni, i falsi maghi- 
astrologi (“falsi matematici”), che sono fautori del necessitarismo 
astrale e fanno appello all’aiuto dei demoni, attraverso preghiere 
e sacrifici e tracciando caratteri particolari, secondo le istruzioni 
contenuti in libri pessimi, composti dai demoni o da loro stessi su 
istruzione o ispirazione dei demoni51. La geomanzia, di cui pure si 
sottolineano l’importante funzione sociale nelle regioni oltremari-
ne, abitate dagli Arabi, e il fascino contagioso presso molti uomini 
di cultura (multi viri famosi in studio), è associata alla falsa magia:

Sic geomantici faciunt karacteres et figuras in pulvere, et credunt 
se per artem scire futura et presentia occulta et preterita, et se-
dent in partibus transmarinis in foro et aliis locis publicis, et ve-
niunt ad eos viri et mulieres omnes pro negociis occultis et futuris 
querendis. Et fingunt se operari per virtutem stellarum, et ideo 
faciunt figuras suas ad similitudinem stellarum, et utuntur voca-
bulis astronomicis, et multi viri famosi in studio infecti sunt nostris 
temporibus in hiis52.

I geomanti pretendono di conoscere secondo un metodo (“cre-
dunt se per artem scire”) gli eventi futuri, le cose presenti occulte e 
il passato. Essi fingono (“fingunt”) di operare per mezzo delle virtù 
astrali, e per questa ragione tracciano le loro figure nella polvere a 
somiglianza delle stelle e si servono delle parole proprie della scien-
za degli astri (“vocabulis astronomicis”). Ma in realtà la geomanzia, 
come le altre arti magiche (ad esempio, l’idromanzia, l’aeromanzia 
e la piromanzia), è il frutto di occulte rivelazioni per mezzo delle 
quali i demoni si prendono gioco dei maghi53.

51  Rogerus Baco, Tractatus brevis et utilis ad declarandum quedam obscure dicta 
Fratris Rogeri, R. Steele (ed.), in Opera hactenus inedita Rogeri Baconi, fasc. V, Claren-
don, Oxford 1920, cap. 3, pp. 6,8-17.

52  Rogerus Baco, Tractatus brevis et utilis, cap. 3, p. 7,6-13.
53  Rogerus Baco, Tractatus brevis et utilis, cap. 3, p. 7,13-17: «Et similiter alie 

magice artes, ut ydromancia que fit in aqua, quia ‘ydor’ Grece est ‘aqua’ Latine, 
et aerimancia in aere, et pyromancia in igne sunt erronee, et multe alie, de qui-
bus non est dicendum ad presens, set pro certo demones occultis revelacionibus 
illudunt eis».



176    Alessandro Palazzo

Nel suo Tractatus contra divinatores et somniatores, composto intor-
no al 1310, Agostino Trionfo (circa 1275-1328), un teologo agostiniano 
contemporaneo di Dante noto per le sue opere politiche, in partico-
lare per la Summa de potestate ecclesiastica, osserva che l’arte geomanti-
ca, a differenza dell’astrologia, non prevede il futuro per mezzo degli 
astri, che sono le cause da cui dipendono gli eventi nel mondo inferio-
re, ma attraverso i punti tracciati dalla mano del geomante, che sono 
segni ed effetti dell’influenza astrale. Presumere di divinare attraverso 
i segni, continua Agostino, significa però attingere un livello di certez-
za molto basso o nullo, tanto più che l’astrologia stessa, ostacolata da 
molti fattori, non va al di là di conclusioni poco affidabili.

Capitulum octavum decimum, in quo ostenditur quomodo di-
vinatio facta per puncta a geomantico in aliquo potest esse vera, 
quamvis ut in pluribus falsitatem contineat, et ideo tamquam hu-
mana superstitio est vitanda.
75. Volunt quidam quod astrologus potest divinare et pronostica-
re de futuris per causam, sed geomanticus potest hoc facere per 
signa. […] geomanticus potest multa de futuris pronunciare per 
signa que non sunt immediata causa futurorum, sed sunt quedam 
signa et quidam effectus corporum celestium, a quibus futura de-
pendent. […] Et quia quilibet motus manus et cuiuslibet membri 
dependent ex motu celi tamquam ex sua causa, ideo motus manus 
et puncta illa descripta sunt quidam effectus et quedam signa mo-
tus celestis; ita quod per talem motum manus et per puncta sic 
descripta possumus habere aliquam precognitionem de motu celi 
et de signis habentibus dominium in tali motu. Et quia, ut dictum 
est, motus celi est causa multorum futurorum eventuum, ideo per 
puncta ista a geomantico sic descripta tamquam per signa potest 
fieri divinatio et pronosticatio de multis futuris.
76. Sed ista deductio est multum frivola, quia semper est minor 
certitudo in effectu quam in causa; sed in arte astronomie, que iu-
dicat de futuris eventibus per causam quia per motum celi, pauca 
certitudo est, quia ex multis causis impediri potest, ut postea de-
clarabitur; ergo in arte ista geomantie, que iudicat per effectum ut 
per motum manus que est effectus motus celi, aut nulla aut valde 
tenua est credulitas54.

54  Augustinus de Ancona, Tractatus contra divinatores et sompniatores, in P. 
Giglioni, Il “Tractatus contra divinatores et sompniatores” di Agostino d’Ancona: in-



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    177

In ogni caso, Agostino non esclude che attraverso i segni geo-
mantici sia possibile una previsione del futuro, per quanto debole 
e insignificante, proprio perché il diavolo ama intromettersi nelle 
superstizioni umane rendendole efficaci per ingannare coloro che 
praticano l’arte geomantica («quia dyabolus in talibus superstitio-
nibus humanis se immiscet dando in talibus quandoque efficacem 
operam ut utentes tali arte decipiat»).

Non ergo negamus omnino, quin per talia signa aliqua pronosti-
catio futurorum fieri possit, sed illa est adeo debilis et frivola ut sa-
pientis intellectus quasi pro nulla reputare debet, et maxime quia 
dyabolus in talibus superstitionibus humanis se immiscet, dando in 
talibus quandoque efficacem operam, ut utentes tali arte decipiat. 
Est namque diligenter notandum, quod non ideo, quia per aliquas 
artes vel aliqua auguria possunt futura pronosticari, ideo illis arti-
bus vel auguriis uti debemus; ymmo magis e contrario, quia illis 
que aliquam apparentiam habent veritatis et que aliquam veritatem 
continere possunt dyabolus se immiscet, non autem illis que veri-
tate omnino carent et nullam faciem veritatis vel virtutis habent55.

3. L’interpretazione di Purg. XIX, 1-6 in chiave naturalistica

Non mi pare ci siano ragioni per sostenere, come è stato fatto, che 
Dante fosse allineato all’atteggiamento di condanna della geoman-
zia di parte della cultura tardo-medievale. I riferimenti ai geomanti 
e a “Maggior Fortuna” di Purg. XIX, 4-6 non mi sembrano elemen-
ti a supporto di questa tesi. Al contrario, l’analisi non preconcetta 
delle prime due terzine di Purg. XIX e la ricognizione delle testimo-
nianze dei primi esegeti danteschi escludono qualsivoglia connota-
zione magico-demoniaca dei versi in questione56. 

troduzione edizione del testo, «Analecta Augustiniana» 48 (1985), pp. 5-111: cap. 18, 
75-76, pp. 103-104.

55  Augustinus de Ancona, Tractatus contra divinatores et sompniatores, cap. 18, 
76-77, pp. 104-105.

56  Per una panoramica sui commenti medievali alla Commedia, sui testimoni 
manoscritti e su tutti i problemi di carattere testuale (varie redazioni, relazioni tra 
i commenti, attribuzioni, ecc.), cfr. S. Bellomo, Dizionario dei commentatori dante-
schi. L’esegesi della Commedia da Iacopo Alighieri a Nidobeato, Olschki, Firenze 2004; 



178    Alessandro Palazzo

Come interpretare allora Purg. XIX, 1-6? Questi versi servono a 
determinare l’ora del sogno della femmina balba attraverso una arti-
colata perifrasi di contenuto astronomico (vv. 1-3) e geomantico (vv. 
4-6). Questa lettura è confermata dall’antica tradizione esegetica. 

In particolare, in Purg. XIX,1-3 Dante evoca il fenomeno natu-
rale del raffreddamento della terra durante la notte. Di giorno la 
terra è riscaldata dai raggi provenienti dal sole, ma nel corso della 
notte il calore assorbito il giorno precedente progressivamente si 
esaurisce. Il sogno ha luogo pertanto nell’ora più fredda, quasi al 
sorgere del giorno, quando il calore del giorno precedente è ormai 
irradiato e non può più temperare il freddo proveniente dalla luna 
(«non può ‘l calor dïurno / intepidar più ‘l freddo de la luna») per-
ché è sopraffatto dal freddo che emana dalla terra (“vinto da Ter-
ra”) e da Saturno, se tale pianeta compare all’orizzonte (“talor”)57.

Il testo è perfettamente in linea con le teorie coeve di matrice 
astronomico-astrologica sulla natura fredda della luna e di Satur-
no e sulle irradiazioni fredde da loro provenienti58. A causa della 
sua lontananza dal sole Saturno era comunemente considerato un 
pianeta freddo, e sottolineare la sua frigidità59, ampiamente con-
fermata dalle fonti classiche e astrologiche note a Dante, di per sé 
non implicava alcuna allusione, o addirittura adesione, a credenze 
negromantiche60. Semmai il riferimento a Saturno potrebbe prelu-

Censimento dei Commenti danteschi. 1. I Commenti di tradizione manoscritta (fino al 
1480), A. Mazzucchi, E. Malato (a cura di), 2 voll., Salerno Editrice, Roma 2011.

57  Cfr. I. Capasso, L’Astronomia nella Divina Commedia, Domus Galilaeana, 
Pisa 1967, pp. 100-101.

58  Sulla luna, ad esempio, cfr. Restoro d’Arezzo, La composizione del mondo, 
A. Morino (ed.), Fondazione Pietro Bembo - Ugo Guanda, Parma 1997, I, 18, pp. 
45-46: «i savi la ponono fredda e umida, feminina noturna» e i passi tratti da fonti 
astrologiche citati in Kay, Dante’s Christian Astrology, p. 293, n. 62.

59  È quanto fa, ad esempio, Benvenuto da Imola commentando i versi dan-
teschi: cfr. Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum super Dantis Aldigherij 
comœdiam, nunc primum integre in lucem editum, sumptibus Guilielmi Warren 
Vernon, curante G.F. Lacaita, G. Barbèra, Firenze 1887, 5 voll., vol. 3, Purg. XIX, 
pp. 496-497: «[…] a Saturno planeta frigido, sicco et nocturno […] da Saturno, qui 
et ipse frigidus est».

60  Su Saturno, cfr. Restoro d’Arezzo, La composizione del mondo, I, 18, p. 44: 
«e era freddo e secco diurno»; Kay, Dante’s Christian Astrology, p. 351, nn. 2-3, 5. 



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    179

dere ai geomanti della terzina successiva, perché, secondo alcune 
fonti geomantiche, tale forma di divinazione era posta sotto l’egida 
di Saturno61. 

I primi commentatori della Commedia si limitano a parafrasare i 
versi danteschi e ad illustrare il fenomeno astronomico-meteorolo-
gico, per mezzo del quale Dante “altro non vuole dire”, per usare 
le parole di Iacomo della Lana, se non l’ora del sogno:

Nell’ora che non vi pò il calor. Qui l’autor descrive lo tempo in che i 
avvenne la soa visione e dixe che fo in l’ora che ‘l calor del díe, çoè 
d’i radii del sole, no pò essere intepidato, çoè temperà dal fredo, lo 
quale avene per la luna o per Saturno ch’èno pianedi fridi, çoè che 
lla terra è la prima regione dell’aere che immediate et apresso lei 
sí se rescalda per li radii del sole, li quai el manda quando è sovra 
terra. Lo qual calore dura passada meça notte quasi fino a díe, sí 
ch’el tempera lo fredo noturno mandando a la terra o da la luna 
o alcuna fiada da Saturno, sí c’altro no vol dire se no ch’era quasi 
l’aurora quando àve questa visione. E nota che questa si è quella 
del terço díe che l’autor stete in lo purgatorio62.

Che Saturno fosse pianeta freddo e producesse il freddo era un dato presente an-
che in fonti antiche largamente diffuse: cfr. Vergilius, Georgica, G.B. Conte (ed.), 
de Gruyter, Berlin - Boston 2013, I,336, p. 136: «frigida Saturni […] stella»; Pli-
nius, Naturalis Historia, L. Ian, C. Mayhoff (edd.), Teubner, Stuttgart 1985 (ed. 
stereotypa ed. 1 [1906]), II, 8(6),34, p. 137,11-12: «Saturni autem sidus gelidae ac 
rigentis esse naturae»; Ptolemaeus, Liber Quadripartiti, transl. Platonis Tiburtini, I, 
4, f. 5r: «Saturni vero stella secundum operis sui partem maiorem infrigidat: sua-
que frigiditate maxima», trascritto da Ptolemaeus, Quadripartitum, Venezia 1484 
(trascrizione consultabile sul sito: <https://www.arabic-latin-corpus.philosophie.
uni-wuerzburg.de/text/Ptol_Quadrip_PT_la.xhtml#a4vb_34> – ultimo accesso 
16.11.25). Il dato è recepito da Dante anche in altre opere: cfr. Dante Alighieri, 
Convivio, F. Brambilla Ageno (ed.), Le Lettere, Firenze 1995, 3 voll., vol. 3, II, xiii, 
25, p. 128,122-124: «[…] onde Tolomeo dice, nello allegato libro, che Giove è stella 
di temperata complessione in mezzo della freddura di Saturno e dello calore di 
Marte»; Rime, C. Giunta (ed.), in Dante Alighieri, Opere, ed. diretta da M. Santa-
gata, vol. 1, Rime, Vita nova, De vulgari eloquentia, C. Giunta, G. Gorni, M. Tavoni 
(a cura di), Mondadori, Milano 2011, 40(c),7, p. 459: «e quel pianeto che conforta 
il gelo».

61  Cfr. infra nn. 137-138.
62  Iacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 1, p. 1312.



180    Alessandro Palazzo

La spiegazione di Iacomo fa scuola: la ritroviamo ripresa alla let-
tera dall’autore dell’Ottimo Commento63 e dall’Anonimo Fiorentino64. 

Come è facile intuire, l’esegesi di Purg. XIX, 1-3 si arricchisce, 
nel corso degli anni, di nuovi elementi (riferimenti letterari e con-
cetti astrologici), ma la sostanza non cambia. Nel suo Commento, 
Francesco da Buti, ad esempio, fornisce un’ampia spiegazione 
scientifica del processo di raffreddamento delle regioni inferiori del 
cosmo (l’aria e la terra):

[…] e prima descrive lo tempo, quando ebbe questo sogno, dicen-
do così: Ne l’ora che; cioè ne la quale, non può ‘l calor diurno; cioè 
lo caldo che cagiona lo Sole lo dì co la reflessione dei suoi raggi: 
lo Sole scalda co la reverberazione che fa coi suoi raggi, Intepidar; 
cioè fare tepido e scaldare, più il freddo de la Luna: la Luna non è 
fredda in sè; ma è effettiva di freddo coi raggi del Sole che percuo-
teno in essa, et ella li riflette giuso; e la reflessione che viene di su 
giù cagiona freddo, come quella che è di giù su cagiona caldo, e 

63  Ottimo Commento alla ‘Commedia’, M. Corrado (a cura di), 3 voll., Salerno 
Editrice, Roma 2018 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 6), vol. 2, Purg. 
XIX, 1-3, pp. 1082-1083: «[1] Nell’ora che non può il calor etc. […] [3] E dice che que-
sta visione li venne nell’ora che ‘l calore del dí, cioè delli raggi del Sole, non può 
essere intepidito, cioè temperato dal freddo il quale adviene o per la Luna o per 
Saturno, che sono pianeti freddi, cioè che lla terra è la prima regione dell’edificio 
del mondo ch’è immediate e appresso essa si riscalda per li raggi solari, li quali ello 
manda quando è sopra la terra. Il quale calore dura passata mezzanocte infino 
quasi al dí, sí ch’elli tempera il freddo nocturno mandato alla terra o da la Luna o 
alcuna volta da Saturno. Altro non vuolle dire se non ch’era quasi l’aurora, quando 
fue questa visione. E nota che questa aurora si è quella del terzo dí che l’Autore 
stette nel Purgatorio».

64  Commento alla Divina Commedia d’Anonimo fiorentino del secolo XIV, ora per 
la prima volta stampato a cura di P. Fanfani, 3 voll., G. Romagnoli, Bologna 1866-
74, vol. 2, Purg. XIX, ad loc., p. 305: «Nell’ora che non può. Qui l’Auttore discrive il 
tempo in che gli avvenne la sua visione; et dice che fu a quell’ora che ‘l calore del 
dì, ciò è de’ radii del sole non può essere intepidito, ciò è temperato dal freddo, 
il quale avviene per la Luna o per Saturno, che sono pianeti freddi, ciò è che la 
terra è la prima regione dell’aere che inmediate appresso quella sì si riscalda per 
gli radii del sole, i quali sì manda quando è sopra terra, il quale calore dura passata 
mezzanotte quasi infino a dì, che tempera il freddo notturno, mandato dalla terra 
alla Luna, o alcuna fiata da Saturno. Sì che altro non vuol dire se non che era quasi 
l’aurora quando fu questa sua visione: et nota che questa aurora è quella del terzo 
dì che l’Auttore stette nel Purgatorio».



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    181

però la Luna la notte raffredda l’aire e la terra, e lo Sole la mattina 
incomincia a scaldare l’aire e la terra in tanto, che caccia via la 
freddura infine a tersa, e poi scalda infine a la sera, sicchè rimane 
caldo l’aire e la terra infine a mezza notte; ben che la freddessa de 
la Luna tutta via manchi ‘l caldo et induca lo freddo, sicchè passata 
mezza notte, cacciato via lo caldo, incomincia lo freddo, e quanto 
più s’approssima a la mattina più crescie lo freddo e ‘l caldo nol 
può intepidare; sicchè a punto vuole dire nell’ora de la mattina 
presso all’alba, Vinto da Terra; s’intende del caldo: imperò che la 
terra di sua natura è fredda e secca; sicchè, passata mezza notte, 
mette fuora la sua freddezza et aiuta la freddezza de la Luna; e così 
è vinto lo caldo de la freddura de la Luna per l’aiuto de la terra, 
o talor da Saturno: Saturno è lo più alto pianeto che sia in cielo et 
è effettivo di freddo e di secco, sicchè quando à dominio, aiuta lo 
freddo de la Luna; e però dice l’autore, tale ora; cioè alcuna volta, 
perchè questo non addiviene sempre; ma solamente quando Sa-
turno à dominio […]65.

La luna non è fredda per natura, ma produce freddo riflettendo 
verso il basso i raggi del sole. Grazie all’azione riscaldante del sole 
durante il giorno, l’aria e la terra rimangono calde fino a mezzanot-
te, dopodiché prevale il freddo che aumenta a misura che ci si avvi-
cina all’alba; verso l’alba il calore diurno è vinto definitivamente dal 
freddo della luna combinato con quello della terra, che, per natura, 
è fredda e secca. Talora anche Saturno, pianeta che causa freddo e 
secco, contribuisce al raffreddamento della superficie terrestre, raf-
forzando il freddo della luna, ma, Francesco precisa, solo al verifi-
carsi di una condizione astrale, cioè quando Saturno ha il dominio.

Secondo gli altri esegeti antichi posteriori al Lana (l’Anonimo 
Lombardo, Pietro Alighieri, Andrea Lancia nelle Chiose, Benve-
nuto da Imola, Francesco da Buti, il Falso Boccaccio, Giovanni di 
Serravalle, Cristoforo Landino) con Purg. XIX, 1-3 Dante fissa l’ora 
del sogno “per via naturale” – per dirla con Benvenuto da Imola e 
Giovanni di Serravalle – all’alba o poco prima. Il freddo, la luna e 
Saturno non contribuiscono a disegnare un sinistro scenario, ma 
sono tutti elementi del processo di raffreddamento della superficie 

65  Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX, 
1-15, p. 442.



182    Alessandro Palazzo

terrestre e dell’aria che si verifica ogni notte e raggiunge l’acme sul 
far dell’alba. Non di magia, ma di un fenomeno astronomico-mete-
orologico si tratta. Anche l’appellativo di furax attribuito a Saturno 
nelle glosse Ambrosiane66 va inteso come un’allusione ai due versi 
dell’Anticlaudianus di Alano di Lille (IV, 474-475) che erano già stati 
riportati per esteso da Pietro Alighieri nella prima redazione del 
suo commento67 e che ritroviamo citati anche nel commento tar-
do-quattrocentesco di Cristoforo Landino68.

A proposito dell’ora, registriamo l’uso, da parte dei commen-
tatori, dei termini “alba”, “aurora” e “diluculum”, che non sem-
brano essere impiegati nelle loro accezioni tecniche specifiche, 
come suggerisce anche il ricorso ad avverbi che trasmettono l’idea 
di indeterminatezza (“quasi”, “prope”, “paulo ante”, “circa”, “pres-
so”); complessivamente, però, il senso è chiaro e tutti i commenti 
convergono nell’interpretare l’indicazione dantesca come riferita al 
momento precedente la levata del sole:

“quasi l’aurora”: Iacomo della Lana, Ottimo Commento e Anonimo 
Fiorentino69; 
“prope diem, paulo ante auroram”: Anonimo Lombardo70; 
“in aurora diei”: I redazione di Pietro Alighieri71;

66  Le chiose ambrosiane alla «Commedia», L.C. Rossi (ed.), Scuola Normale Su-
periore, Pisa 1990, Purg. XIX, 3, p. 148: «Saturnus planeta frigidus et furax».

67  Petri Allegherii Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium 
nunc primum in lucem editum consilio et sumtibus G.I. Bar. Vernon, curante V. 
Nannucci, Apud Angelum Garinei, Florentiae 1846, Purg. XIX, p. 429: «[…] a Satur-
no, qui planeta est frigidus. Unde Alanus de eo Saturno sic ait: Hic algore suo prae-
datur gaudia veris, Furaturque decus plantis et sidera florum». Cfr. Alanus de Insulis, 
Anticlaudianus, R. Bossuat (ed.), Vrin, Paris 1955, IV, 474-475, p. 121.

68  Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, P. Procaccioli (a cura di), 
4 voll., Salerno Editrice, Roma 2001, vol. 3, Purg. XIX, 1-3, p. 1335,19-20: «Onde 
Alano astrologo scrive di Saturno: “hic algore suo furatur gaudia veris. Furaturque 
decus pratis et sidera florum”».

69  Cfr. supra nn. 62-64.
70  Chiose di Dante le quali fece el figliuolo co le sue mani, F.P. Luiso (ed.), vol. 2, Pur-

gatorio, G. Carnesecchi, Firenze 1904: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato 
il 16.11.25). 

71  Petri Allegherii Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium, 
Purg. XIX, p. 429.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    183

“ne l’aurora del díe”: Chiose di Andrea Lancia72;
“in hora matutini iuxta diem”: II redazione di Pietro Alighieri73;
“in alba diei”: III redazione di Pietro Alighieri74; 
“circa auroram”, “usque ad diluculum” e “in aurora”: Benvenuto 
da Imola75; 
“presso all’alba”: Francesco da Buti76; 
“in sul fare del giorno in sulla aurora quando il sole è presso a lle-
varsi”: Falso Boccaccio77; 
“erat aurora iam” e “fit aurora: et in illa hora, idest modicum ante 
ortum solis”: Giovanni di Serravalle78;
“el tempo mattutino, che è presso al giorno”: Cristoforo Landino79.

72  Andrea Lancia, Chiose alla ‘Commedia’, L. Azzetta (a cura di), Salerno Edi-
trice, Roma 2012 (Edizione nazionale dei commenti danteschi, 9) t. 2, Purg. XIX, 
1-24, p. 692. 

73  Pietro Alighieri, Comentum. Redazione Ashburnhamiano-Barberiniana, G. 
Alvino (a cura di), Salerno Editrice, Roma 2021 (Edizione nazionale dei com-
menti danteschi, 8), t. 2, Purg. XIX, 1-6. Dubbi sono stati avanzati sulla paternità 
petrina della seconda e terza redazione da vari studiosi: di recente la questione 
è stata riesaminata da G. Indizio, Pietro Alighieri autore di tre (?) redazioni del Co-
mentum alla Commedia: note su una recente edizione, «Studi e problemi di critica 
testuale» 107/2 (2023), pp. 29-54. Al riguardo vd. anche G. Indizio, Pietro Alighieri 
autore del “Comentum” e fonte minore per la vita di Dante, «Studi Danteschi» 73 
(2008), pp. 187-250.

74  Pietro Alighieri, Comentum super poema Comedie Dantis: A Critical Edition 
of  the Third and Final Draft of  Pietro Alighieri’s Commentary on Dante’s The Divine 
Comedy, M. Chiamenti (ed.), Arizona Center for Medieval and Renaissance Studies, 
Tempe (Arizona) 2002, Purg. XIX, ad loc., [8], p. 396.

75  Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, pp. 496-
497.

76  Cfr. supra n. 65.
77  Chiose sopra Dante, testo inedito ora per la prima volta pubblicato, 

G.J.W. Vernon (a cura di), Piatti, Firenze 1846, Purg. XIX, 1-33: <https://dante. 
dartmouth.edu> (consultato il 16.11.25).

78  Fratris Johannis de Serravalle Ord. Min. Episcopi et Principis Firmani 
Translatio et Comentum totius libri Dantis Aldigherii, cum textu italico Fratris Bartho-
lomaei a Colle eiusdem Ordinis, nunc primum edita, fr. M. da Civezza e fr. T. Do-
menichelli (a cura di), Giachetti, Prati 1891, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante.
dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25). L’uso approssimativo delle indicazioni 
temporali relative alle prime fasi del giorno è evidente in Giovanni, secondo il 
quale «geomantici eorum maiorem fortunam vident in oriente, ante albam, idest 
auroram, surgere per viam […]».

79  Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, Purg. XIX, 1-3, p. 1135, 20-21.



184    Alessandro Palazzo

Anche la seconda terzina di Purg. XIX serve a determinare l’o-
ra del sogno, in questo caso non per via naturale, ma per via ar-
tificiale, come efficacemente osserva Benvenuto da Imola80, cioè 
attraverso l’allusione al metodo geomantico. Dante evoca “Mag-
gior Fortuna”, che è il nome di una delle 16 figure geomantiche 
(Fortuna Maior), ossia dei sedici possibili schemi grafici risultanti 
dalla prima operazione del procedimento geomantico, cioè dal 
getto dei punti.

Come è noto, la geomanzia si regge sul principio del rispec-
chiamento del mondo superiore nel mondo inferiore e di una 
dipendenza del secondo dal primo. Si tratta di un’idea espressa, 
pur con diversità di toni e di sfumature, da tutti i grandi trattati 
di geomanzia, per esempio dall’Ars geomantiae tradotto da Ugo di 
Santalla, dalla Geomantia composta da Guglielmo di Moerbeke e 
dal Breviloquium di Bartolomeo da Parma:

Denique aput uniuersos philosophie professores ratum arbitror 
et constans, quicquid in hoc mundo conditum subsistendi uice sorti-
tum est, haut dissimile exemplar in superiori circulo possidere; quic-
quid etiam hoc inferius motu quolibet agitatur superioris regionis mo-
tus sibi cognatos imitari. Sicque manifestum est quod huiusmodi figure 
quas hic prosequi uolumus, signorum pariter et lunarium mansionum 
formas omnino sequuntur. Quare huius discipline peritissimi for-
mas ab oriente ad occidentem, et ab austro ad septentrionem 
conscendentes, que uidelicet sunt zodiaci et stellarum fixarum, 
attendere curauerunt. […] Ad signorum itaque formas huius di-
scipline antiquissimi redeuntes, ex signorum numerositate, et ab 
Ariete sumpto inicio huiusmodi figuras ubicumque formantur 
produxerunt81.

Et hic est modus operationis huius scientie: liniando quatuor 
lineas ad modum quatuor digitorum sinistre manus, ita quod 

80  Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497: 
«Hic poeta describit horam temporis artificialiter».

81  Hugo Sanctellensis, Prologus super artem geomantiae, in P. Arfé, Le di-
more delle stelle nel Prologus super artem geomantiae di Ugo di Santalla, in A. 
Straface, C. De Angelo, A. Manzo (a cura di), Labor limae. Atti in onore di 
Carmela Baffioni, «Studi Magrebini» n.s. 12/13 (2014/2015), pp. 41-71: 65,21-66,35 
(il corsivo è mio).



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    185

unusquisque digitus habeat plus quam duodecim puncta, sed 
fortuito casu eveniendo debeant figure de superfluo evenire ad 
hoc ut sequatur quod dicitur per sapientes et verum est, quod corpora 
inferiora reguntur a corporibus supracelestibus, et ita sequuntur motum 
corporum superiorum82.

Nota, quod primates, qui hanc artem composuerunt quidam (sic) 
subtilitate sui rationalis spiritus ex grandi ingenio nature intuentes 
celum superius et cognoscentes stellas, celi motum, planetas et vir-
tutes ex eis diversas, ut placuit deo, ante tempus diluvii aquarum 
vivente Noe, qui archam edificavit, acceperunt huius artis scientiam 
a fformis stellarum celi […] Unde figure huius artis nec sunt invente ad 
libitum inventorum, sed a ratione nature superioris, ideo habent virtutem 
significandi de rebus hominum, et quia figure huius artis et puncta earum 
naturaliter sunt a fformis stellarum celi superioris, ut elementa signa 
stella et planete. Certum est enim, quod omnia inferiora naturaliter 
sunt facta ad similitudinem superiorum et ab eis causantur. Unde licet 
puncta videantur esse in loco, non sunt simpliciter puncta, sed stelle re-
putari debent et stelle sunt omnino et ad similitudinem in loco questionis 
formate. […] et sic omnis punctus figure super cartam et tabulam etiam 
est ut stella in celo83.

Per questo nesso esistente tra le figure geomantiche e le realtà 
astrali (pianeti, segni zodiacali, costellazioni, mansioni lunari), la ge-
omanzia è considerata una astrologia brevis o astrologia minor (“astro-
logia menore”) tanto dagli autori di trattati geomantici che dai com-
mentatori danteschi84: in tanto essa è in grado di leggere il futuro e 

82  Guillelmus de Morbeca, Geomantia I-IV,4, E. Rubino (ed.), SISMEL - Edi-
zioni del Galluzzo, Firenze 2021, 1.2, p. 9,38-43 (il corsivo è mio). I dubbi espressi 
sulla paternità moerbekiana della Geomantia mi sembrano non persuasivi: cfr. P. 
Beullens, Why William of  Moerbeke is not the Author of  ‘His’ Geomantia (and Why 
that does not Make the Text Less Interesting), «Mediterranea. International Journal for 
the Transfer of  Knowledge» 4 (2019), pp. 239-244.

83  Bartholomaeus de Parma, Breviloquium artis geomantiae, München, Bayeri-
sche Staatsbibliothek, Clm 398, f. 12r (corsivo mio).

84  Cfr., e.g., Bartolomaeus de Parma, Breviloquium artis geomantiae, citato 
in Th. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire, p. 14; Iacomo della 
Lana, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4, p. 1314; Benvenutus de Rambaldis 
de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497. Nel trattato tradotto da Gerardo 
da Cremona (Si quis per artem geomanticam) la geomanzia è definita una «ars ex 



186    Alessandro Palazzo

svelare ciò che è ignoto attraverso l’interpretazione delle figure rica-
vate dal getto dei punti, in quanto quelle figure sono il risultato degli 
influssi della causalità celeste. Alberto Magno, in un noto luogo dei 
Mineralia, sottolinea come l’efficacia delle figure geomantiche riposi 
sullo stesso principio della scienza delle immagini:

[…] et inde est, quod observare ad imagines coeli praecipiuntur 
fieri opera et exitus et introitus et incisio vestium et vestitura a 
Ptolemaeo sapiente. Hinc est quod in scientia geomantiae figurae 
punctorum ad imagines tales reduci praecipiuntur: quia aliter non 
sunt utiles. Hac ergo industria considerata primi praeceptores et 
professores physici gemmas et imagines metallicas ad imagines 
astrorum observatis temporibus quando vis coelestis fortissima ad 
imaginem eamdem esse probatur, ut puta coelestibus multis vir-
tutibus admixta, sculpi praecipiebant, et mira per tales imagines 
operabantur85.

Proprio come il sapiente Tolomeo raccomanda di cominciare a 
compiere determinate operazioni eleggendo il momento opportu-
no attraverso l’esame delle immagini celesti – si tratta della teoria 
delle electiones – e proprio come le immagini astrali che servono 
a operare mirabilia vengono scolpite osservando le configurazio-
ni celesti e catturandone le influenze, così le figure geomantiche 
permettono di rispondere ai quesiti in quanto sono conformi alle 
immagini celesti.

La conseguenza di questa impostazione teorica è che ciascuna 
figura è associata ad un pianeta e ad un segno zodiacale. La “Mag-
gior Fortuna” menzionata da Dante è pertanto il segno o la confi-
gurazione di stelle che ricorda nella sua forma l’omonimo schema 
geomantico, costituito da un quadrilatero che sormonta una coda 
di due punti. Non sorprende pertanto che gli esegeti medievali e, 
nella loro scia, gli interpreti contemporanei si siano preoccupati di 
determinare l’esatta identità astrale di “Maggior Fortuna” e in que-

veritate astronomica assumpta»: Charmasson, Recherches sur une technique divi-
natoire, p. 131.

85  Albertus Magnus, Mineralia, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1890 (Alberti 
Magni Opera omnia, V), p. 52a.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    187

sto modo di stabilire più precisamente l’ora del sogno.
Secondo l’Ottimo Commento, i geomanti avrebbero ricavato la 

loro Fortuna Maior dall’omonima costellazione composta da sei 
stelle che sorge a Oriente poco prima del sorgere del giorno. In 
particolare, Fortuna Maior è associata al Sole e collocata tra la fine 
dell’Acquario e l’inizio dei Pesci. 

Infino qui cosí chiosa uno. Io credeva che sii volessi intendere il 
testo cosí: quando questi geomanti veggiono nell’oriente sei stelle 
facte in questa figura:

°  °
°  °

°
°

elli dicono che lla figura ch’elli usano, ch’ha nome Fortuna maior, 
fu tracta di questa costellatione, la quale costellatione si leva un 
poco anzi dí in levante. Cosí dicono d’una loro figura, ch’ha nome 
Via, così facta:

°
° 

° 
°

Cosí dicono d’un’altra, ch’ha nome Popolo, così facta:

°  °
°  °

°  °
°  °

E dicono che quella Fortuna maiore è figura del Sole, ed è nella 
fine d’Acquario e principio di Pisces86.

Questa soluzione fu accolta da autorevoli commentatori poste-
riori, tra i quali Benvenuto da Imola e da Cristoforo Landino87:

86  Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, pp. 1084-1085.
87  Il Landino, oltre a collocare “Maggior Fortuna” tra la fine di Acquario e 

l’inizio di Pesci, calcola anche l’ora approssimativa della sua comparsa in cielo 
(all’alba, cioè a circa un’ora prima della levata del Sole) a partire dal fatto che i 



188    Alessandro Palazzo

Quando. Hic poeta describit horam temporis artificialiter. Ad cuius 
intelligentiam debes notare quod geomantes utuntur multis figuris 
factis ex punctis, sed una praecipue quae dicitur fortuna maior, quae 
fuit abstracta a sex stellis similiter dispositis, ut patet in ista figura:

*  *
*  *
  *
  *

quae oriuntur in aurora; et dicunt quod ista fortuna maior est figu-
ra in fine aquarii et in principio piscis etc.88.

La soluzione è rimasta molto influente anche presso gli inter-
preti contemporanei89. È stata però contestata da Thérèse Char-
masson, secondo la quale la tesi di Benvenuto e di Landino, che 
noi abbiamo visto già formulata dall’Ottimo, sarebbe in contrasto 
con la tradizione geomantica e sarebbe il frutto della confusione 

Pesci appaiono un’ora prima di Ariete, che nel periodo del viaggio di Dante era 
il segno in cui sorgeva il Sole: cfr. Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, 
Purg. XIX, 4-6, p. 1335, 43-48: «lor maggior fortuna: questa figura decta disopra è 
simile a una figura di stelle, la quale fanno el fine dell’aquario, et el principio del 
pesce. Adunque se el sole alhora surgeva su con l’ariete, seguita che la figura di 
fortuna maggiore, la quale è nel principio del pesce, et nasce circa a un’hora in-
nanzi all’ariete, apparissi in oriente all’alba, che è circa a una hora innanzi al sole».

88  Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 497.
89  M.A. Orr, Dante and the Early Astronomers, Allan Wingate, London 1956 

(new and rev. edition; first ed. 1913), p. 187; P. Toynbee, A Dictionary of  Proper Na-
mes and Notable Matters in the Works of  Dante, rev. by Ch. S. Singleton, Clarendon 
Press, Oxford 1968, p. 289; Capasso, L’Astronomia nella Divina Commedia, p. 102; 
Id., Geomante, in Enciclopedia dantesca, 6 voll., Istituto della Enciclopedia Italiana, 
Roma 1984 (2a ed. riv.), vol. 3, p. 119; C. Gizzi, L’astronomia nel poema sacro, 2 voll., 
Loffredo, Napoli 1974, vol. 2, p. 233; E. Moore, L’astronomia di Dante, in B. Basile 
(a cura di, con la collaborazione di M. Grimaldi), Studi su Dante, 2 voll., Salerno 
Editrice, Roma 2015, vol. 2, pp. 696-800: 750. Tale soluzione è recepita anche da 
vari commentatori del Purgatorio: cfr., e.g., Dante Alighieri, La Divina Commedia, 
G. Fallani (a cura di), 3 voll., D’Anna, Messina - Firenze 1965, vol. 2, Purg. XIX, 4-5, 
p. 209; Id., La Divina Commedia, D. Mattalia (a cura di), 3 voll., Rizzoli, Milano 1960, 
vol. 2, Purg. XIX, 4: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25). A. 
Camilli, La cronologia del viaggio dantesco, «Studi danteschi» 29 (1950), pp. 61-84: 80, 
recepisce questa collocazione di Fortuna Maior, precisando che essa culmina a 2 ore 
dal sorgere del sole del 29 marzo presso il meridiano del Purgatorio. 



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    189

di Fortuna Maior con Fortuna Minor. Nel trattato di Ugo di Santalla, 
infatti, a Fortuna Minor (Auxilium Foris) sono associate tre mansioni 
lunari di cui almeno le ultime due ricoprono le costellazioni zodia-
cali dell’Acquario e dei Pesci90.

Pur rimanendo maggioritaria, la proposta di collocare Fortuna 
Maior tra Acquario e Pesci è stata giudicata insoddisfacente anche 
da alcuni dantisti, che hanno formulato ipotesi alternative. Di re-
cente, Bruno Basile ha osservato che Benvenuto da Imola e Lan-
dino, teorizzando una collocazione di Fortuna Maior tra la fine di 
Acquario e l’inizio di Pesci «passano così alla tradizione esegetica 
un’incertezza che non doveva essere in Dante, che suggeriva ai suoi 
lettori qualcosa di preciso. La Fortuna major è il sogno dell’Acquario 
che nella sua culminazione notturna è prodromo dell’alba»91.

Secondo Manfredi Porena, Dante si riferisce a un gruppo di sei 
piccole stelle, quattro di quarta e due di quinta grandezza, della 
costellazione dei Pesci – dunque non di Acquario e Pesci insieme – 
che sorgono a Oriente dopo la stella Markab della costellazione di 
Pegaso: la forma di questo complesso stellare richiama quella della 
figura geomantica nota come Fortuna maior92.

Enrico Rebuffat formula l’ipotesi, suggerita da un’analoga interpre-
tazione di un passo di Chaucer93, secondo la quale Fortuna Maior coin-

90  Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 237, 240-241. 
Charmasson non cita però la testimonianza dell’Ottimo, che, prima di Benvenuto 
da Imola, aveva proposto di collocare Fortuna Maior tra Acquario e Pesci.

91  B. Basile, Dante e la geomanzia, «Rivista di Studi Danteschi» 6 (2006), pp. 371-
378: 375. Basile aggiunge che il fatto che Fortuna Maior, essendo collocata nell’Ac-
quario e prima dei Pesci, culmini alle 2 è coerente con il testo dantesco, secondo il 
quale il cielo è ancora scuro (“per via che poco le sta bruna”) quando si percepisce 
“Maggior Fortuna”.

92  La Divina Commedia di Dante Alighieri commentata da M. Porena, Purg. XIX, 
ad loc. La collocazione in Pesci è recepita in vari commenti del Purgatorio: cfr., e.g., 
Dante, Commedia, E. Pasquini, A. Quaglio (a cura di), Garzanti, Milano 1987, Purg. 
XIX, 4-6, p. 577; Id., La Divina Commedia, G. Giacalone (a cura di), A. Signorelli Edito-
re, Roma 1969, Purg. XIX, 1-6, ad loc. (secondo Giacalone, dato che «Fortuna Maior ap-
pare all’orizzonte poco prima dell’alba, soltanto in primavera, è chiaro che il passo al-
lude anche alla stagione, oltre che all’ora»); Id., Divina Commedia. Purgatorio, N. Fosca 
(a cura di), XIX, 4-6, ad loc.: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25).

93  J.D. North, Chaucer’s Universe, Clarendon Press, Oxford 1988, pp. 238-249, 
381-382, ipotizza che la Fortuna Maior citata nel Troilus and Criseyde corrisponda 



190    Alessandro Palazzo

ciderebbe non genericamente con Acquario, ma con un asterismo, o 
mansione lunare, interno ad Acquario, in particolare con la XXV casa 
dello zodiaco lunare, nota come “Fortuna delle tende”94. Alla luce di 
questa interpretazione risulta possibile una più puntuale determina-
zione oraria: il 29 marzo 1300 questo asterismo finisce di sorgere alle 4 
di notte, il che significa che solo per mezz’ora ci sarebbe stata la “via” 
“bruna”, fino all’inizio del crepuscolo astronomico alle 4.3095.

Paolo Pecoraro sulla base di alcuni dati astronomici (le stelle di 
Fortuna Maior devono essere ben visibili, il 9 aprile 1300 il Sole si tro-
va a 27° di Ariete e la volta celeste ruota da Est a Ovest di quindici 
gradi in un’ora) identifica Fortuna Maior con un gruppo di 6 stelle 
comprese tra 14° di Ariete e 14° di Pesci. L’ora in cui il cielo inizia 
ad albeggiare e quella della levata del Sole variano a seconda del 
punto dell’osservazione, ma rimane invariata la differenza tra i due 
momenti, che ammonta a un’ora e un quarto. Pertanto il sogno ha 
inizio un’ora e un quarto prima della levata del Sole96.

con la terza mansione lunare che è comunemente identificata dalle Pleiadi (p. 248) 
e sostiene che se Chaucer può aver pensato al Purgatorio di Dante, non si può esclu-
dere una sua conoscenza diretta della geomanzia (p. 241). Vari anche i candidati 
astrali proposti per la Fortuna Maior evocata da Chaucer: si va da Giove al Sole ad 
un asterismo costituito da stelle di Acquario e di Pegaso: cfr., per esempio, W.W. 
Skeat, Fortuna Maior, «The Academy. A weekly review of  literature, science, and 
art» No. 1174 (Nov. 3, 1894) p. 354; R. Brown Jr., Fortuna Maior, «The Academy. A 
weekly review of  literature, science, and art» No. 1184 ( Jan. 12, 1895), p. 39; W.C. 
Curry, Fortuna Maior, «Modern Language Notes» 38/2 (1923), pp. 94-96.

94  Sulle origini e la diffusione della teoria delle mansioni lunari, cfr. Ch. Bur-
nett, Lunar Astrology. The Varieties of  Texts Using Lunar Mansions, with Emphasis on 
«Jafar Indus», «Micrologus» 12 (2004), pp. 43-140; A. Dalla Costa, Lunar Mansions 
as Celestial Images in the Thirteenth-century De signis Astronomicis, in J. Higuera 
Rubio (ed.), Per cognitionem visualem. The Visualization of  Cognitive and Natural 
Processes in the Middle Ages. Acts of  the XXV Annual Colloquium of  the SIEPM 
Porto 14-15 and 21-22 June 2021, Brepols, Turnhout 2023, pp. 113-132.

95  Rebuffat, Nell’ora più fredda, pp. 308-315.
96  P. Pecoraro, Le stelle di Dante. Saggio d’interpretazione di riferimenti astronomici 

e cosmografici della Divina Commedia, Bulzoni, Roma 1987, pp. 262-266: l’identificazio-
ne di Fortuna Maior non varia se la data del viaggio viene ritardata al 1301 e il sogno 
viene collocato il 29 marzo di quell’anno, anche se in questo caso si riduce il tempo 
tra la levata di Fortuna Maior e quella del Sole, che passa da un’ora e un quarto a 
mezz’ora, il che ritarderebbe troppo il sogno, che si verificherebbe più “ne l’alba”.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    191

Oltre a contestare la collocazione di “Maggior Fortuna” tra Acqua-
rio e Pesci, Charmasson, scorge nei versi danteschi, accanto a Fortuna 
Maior, altre due figure geomantiche, cioè Via (v. 6) e Albus (v. 5: volta 
al femminile come «Alba» da Dante), e pretende, sulla base di queste, 
di congetturare altre due possibili configurazioni astrali97. Come antici-
pato, nel solco di Charmasson, Erwan Dianteill ha moltiplicato i riferi-
menti geomantici nel canto XIX del Purgatorio: secondo lo studioso, in-
fatti, non sono le figure geomantiche a essere usate per designare entità 
astrali, ma viceversa è possibile trasporre i riferimenti planetari (luna, 
Saturno) sulle figure geomantiche98. Contro questa proliferazione di fi-
gure geomantiche, tuttavia, mi sembra giocare proprio la testimonian-
za convergente degli antichi commentatori (e.g., l’Ottimo, Benvenuto, il 
Landino), che, come detto e come le riflessioni di Charmasson stessa 
suggeriscono, conoscevano le fonti geomantiche e avrebbero facilmen-
te potuto ricavare i corrispettivi astrologici di “via” e “alba” (segni, pia-
neti o mansioni lunari), se avessero riconosciuto in questi due termini 
le omonime figure geomantiche. Evidentemente, per i commentatori, 
“Maggior Fortuna” è l’unico nome geomantico evocato da Dante.

Tra i commentatori antichi è un’eccezione Pietro Alighieri, per-
ché introduce un’altra figura in relazione a Purg. XIX, 4-6, menzio-
nando Fortuna Minor accanto a Fortuna Maior. Nella prima redazio-
ne del suo commento, Pietro sembra fare riferimento solo alle figu-
re che i geomanti tracciano all’alba quando operano la procedura 
geomantica, senza preoccuparsi di identificare il corrispettivo cele-
ste – costellazioni o configurazioni di stelle – di quelle due figure.

Item, quando geomantes suam geomantiam operantur, faciendo 
in alba diei suas figuras dictas fortunam majorem et minorem, 
somniasse se videre Sirenam, ita ut dicit textus de ea […]99.

97  Cfr. anche V. Cappozzo, Libri dei sogni e geomanzia: la loro applicazione 
letteraria tra Islam, medioevo romanzo e Dante, «Quaderni di Studi Indo-Mediterranei» 
2 (2009), pp. 207-226: 220.

98  Cfr. E. Dianteill, Virgil the Geomancer.
99  Petri Allegherii Super Dantis ipsius genitoris Comoediam Commentarium, 

Purg. XIX, p. 429. Anche nel secondo commento, Pietro fa riferimento alla figura 
geomantica di sette punti (sic) e chiamata Fortuna Maior e non a una costellazione 
celeste: cfr. Pietro Alighieri, Comentum. Redazione Ashburnhamiano-Barberiniana, G. 



192    Alessandro Palazzo

Da quanto scrive nella terza redazione del suo commento, però, 
si evince che anche Pietro interpreta le allusioni geomantiche di 
Dante come un espediente per determinare l’ora del sogno. L’evo-
cazione di “Maggior Fortuna” è coerente con un dato della tradi-
zione geomantica, che associa entrambe le Fortune al Sole, l’una 
– Maior – come diretta, l’altra – Minor – come retrograda. Pertanto, 
secondo Pietro la “Maggior Fortuna” è citata in Purg. XIX, 4-6 con 
il significato di Sole sorgente ad Oriente nel breve spazio di tempo 
che divide le tenebre dalla luce100. 

[…] et in qua alba hora geomantes parant se ad videndum surgere 
in Orientem solem per viam, idest per spatium breve inter lucem 
et obscurum, quem solem vocant ‘maiorem fortunam’ ex eo quod 
inter sedecim figuras geomantie duas ex eis attribuunt ipsi soli que 
per eos vocantur ‘fortuna minor’ et ‘fortuna maior’ […]101.

4. Il dibattito sulla geomanzia: il punto di vista dei primi com-
mentatori

Al di là delle specifiche proposte, c’è un sostanziale accordo dei 
commentatori antichi nel considerare la perifrasi geomantica di 

Alvino (a cura di), p. 715: «[1] Dicturus auctor de tribus vitiis principalibus, que non 
sunt spiritualia ut quatuor precedentia, sed carnalia et realia et ab extrinseco nos 
atrahentia, scilicet avaritia, gula et luxuria, ut ostendat quomodo ab eorum atractio-
ne alicimur et per quod ab ea atractione tali diffensamur et liberemur, fingit ita se 
obdormisse in introytu huius quinti circuli et in hora matutini iuxta diem, quando 
calor diurnus preteritus non potest in sequenti nocte plus tepidare frigiditatem lune 
et Saturni. Unde et Lucanus: “Luna suis vicibus Thetim terrenaque miscet / Frigida 
Saturno glaties etc.”, et quando etiam geomantes faciunt in terra sive in carta illam 
figuram vii punctorum que in geomantia dicitur Fortuna Maior, dum prescire vo-
lunt aliqua que efficatius sit iuxta ortum solis quam alio tempore secundum eos».

100  Mi pare senza fondamento l’ipotesi secondo la quale con l’aggiunta di 
Fortuna Minor Pietro intende sottolineare la doppiezza e ambiguità della femmina 
balba-sirena vista in sogno: Cappozzo, Libri dei sogni e geomanzia, pp. 217-220.

101  Pietro Alighieri, Comentum super poema Comedie Dantis, Purg. XIX, ad loc., 
[10], p. 396. A proposito delle fonti astrologiche della terza redazione del Com-
mento attribuito a Pietro, cfr. A.G. Chisena, La terza redazione del Comentum at-
tribuito a Pietro Alighieri: prime riflessioni sulle fonti astronomiche e astrologiche, in A. 
Casadei, P. Pontari (a cura di), La Questio de aqua et terra. Nuove indagini e prospettive, 
Pisa University Press, Pisa 2025, pp. 187-212.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    193

Purg. XIX, 4-6 come un modo di fissare l’ora del sogno attraverso 
“Maggior Fortuna”, interpretata come un riferimento ad un’entità 
astrale (astro, costellazione o segno) il cui sorgere coinciderebbe 
con l’alba o l’aurora e preannuncerebbe la levata del sole. Nessuno 
dei commenti citati manifesta la convinzione che Dante alluda al 
metodo geomantico per un fine diverso da quello della determina-
zione dell’ora, né alcuno associa la geomanzia a ingerenze demo-
niche o ad operazioni necromantiche, come invece lasciano inten-
dere i moderni fautori di una lettura magico-demoniaca di Purg. 
XIX, 1-6.

Al contrario, gli antichi commentatori dimostrano di essere 
consapevoli che la geomanzia è una tecnica divinatoria di carat-
tere naturale, sottolineando da un lato l’affinità con l’astrologia, 
sollevando dall’altro dubbi sulla sua efficacia: insomma, con le loro 
osservazioni essi riflettono il vivace dibattito che si sviluppò nel 
Tardo Medioevo intorno allo statuto scientifico e alla legittimità 
teorica della geomanzia.

L’autore delle Chiose ambrosiane, ad esempio, è molto critico, 
perché scrive che i geomanti si sforzano di divinare secondo un 
metodo da loro falsamente definito arte o scienza, che consiste 
nel tracciare punti con la punta di un bastone nella polvere o sulla 
terra. Geomanzia sarebbe un nome derivato dalla composizione 
di terra (“geon”) e divinazione (“mancos”), un’etimologia che è 
già presente nella Geomantia di Guglielmo di Moerbeke (“geos” e 
“mantia”) e che sarà adottata anche da altri commentatori102.

Geomanti – Hii nituntur divinare per quendam modum, quem falso 
appellant artem sive scientiam, que habetur puntando cum cuspide 
baculi in pulvere vel in terra. Et ideo nominatur geomantia a ‘geon’, 
quod est terra, et ‘mancos’, quod est divinatio103.

Benvenuto da Imola, oltre a confermare l’etimologia suggerita 
dalle Chiose ambrosiane, aggiunge che la geomanzia è, per così dire, 
scienza ottenuta attraverso la divinazione della terra («scientia facta 

102  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 1.1, p. 9,35-36.
103  Le chiose ambrosiane alla Commedia, Purg. XIX, 4, p. 148.



194    Alessandro Palazzo

in divinatione terrae»), un’espressione che è singolarmente vicina 
al nome più comune della tecnica geomantica nel mondo arabo: 
“‘Ilm al-raml”, cioè “scienza della sabbia”104. Benvenuto si mostra 
consapevole dell’origine orientale di questa tecnica, che sarebbe 
stata praticata dagli Indiani e dai Musulmani (“saraceni”) sui lidi 
marini al sorgere del sole secondo il metodo che era ancora in uso 
ai suoi tempi. Effettivamente l’origine islamica (probabilmente ber-
bera) della geomanzia è considerato oggi un dato molto verosimile 
dagli studiosi, mentre vari trattati geomantici, in arabo e in latino, 
collegavano le origini mitiche di quest’arte all’India o a personag-
gi indiani (basti pensare al già citato Estimaverunt Indi)105. Quindi 
Benvenuto riferisce due opinioni circa lo statuto scientifico della 
geomanzia. Alcuni pongono l’accento sulla sua affinità con l’astro-
logia, al punto da definirla una sorta di “rifugio degli astrologi”. 
La geomanzia condivide alcuni principi con l’astrologia e, per que-
sta ragione, non va disprezzata del tutto ed è definita “astrologia 
minore”. Secondo altri, invece, la geomanzia è una scienza solo al 
modo della pratica delle sorti, cioè se il procedimento geomantico 
è attuato sotto una costellazione veritiera (“veridica”), senza che 
alcun pianeta sfavorevole (in particolare Marte o una stella di simi-
le natura) vi si opponga. Benvenuto conclude esplicitando la sua 
posizione, che è una sfacciata professione di scetticismo tanto nei 
confronti dei geomanti quanto nei riguardi degli astrologi.

Dicit ergo: Quando i geomanti, geomantia dicitur a geos, quod est 
terra, et mantos, divinatio, quasi scientia facta in divinatione terrae, 
sic dicta quia indi et saraceni in ortu solis accedebant ad litus maris, 
et faciebant ibi puncta sua paria vel imparia in arena maris, quem 
morem adhuc hodie servare dicuntur: veggiono lor maggior fortuna 
sorgere in oriente, in aurora, innanzi all’alba, quae statim sequitur 
auroram. Et dicit: per via che poco le sta bruna, quia statim succedit 
alba oriente sole qui clarificat aerem. Et hic nota quod geoman-

104  Sul significato del nome arabo, cfr. T. Fahd, khaṭṭ, in E. van Donzel, B. 
Lewis, Ch. Pellat (éds.), Encyclopédie de l’Islam. Nouvelle édition, Brill, Leiden 1978, 
t. IV, coll. 1160-62: 1160.

105  Sulle origini orientali, cfr. Palazzo, Origin, Development and Decline of  the 
Western Geomantic Tradition e la bibliografia citata.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    195

tia, ut aliqui volunt, est commune refugium astrologorum; et ex 
hoc non videtur spernenda penitus, quia habet aliqua principia in 
astrologia; unde appellatur astrologia minor. Alii tamen dicunt 
quod geomantia non est scientia nisi eo modo quo sortes, nisi fiat 
sub constellatione veridica vel falsidica; unde si fiat in aurora quan-
do Venus vel Mercurius sunt orientales solet dicere verum, nisi 
Mars obstet vel aliqua stella de natura Martis. Sed quicquid dicant 
nihil credo geomantibus cum nihil credam astrologis106.

Francesco da Buti è un’eccezione quando definisce la geoman-
zia “una specie dell’arte magica” e rimanda al Canto XX dell’Inferno, 
nel quale, come egli stesso dichiara nel commento ad locum, è puni-
to il peccato dell’“affatturazione”, noto comunemente come “am-
maliazione”, che è una forma di sacrilegio consistente nel prestare 
a demoni ed idoli quel culto che si deve solo a Dio. Questo peccato 
comprende quattro specie: divinazione, maleficio, superstizione e 
stregoneria; tra le quattordici specie di divinazione enumerate da 
Buti è inclusa anche la geomanzia107. L’elenco di arti divinatorie 
è piuttosto tradizionale e Buti sembra qui avere in mente la geo-
manzia greco-romana basata sull’osservazione dei segni della terra 
piuttosto che la tecnica divinatoria di origine araba che costruisce 
immagini ricavate da punti tracciati sulla terra. In ogni caso, al di 
là di questa allusione a Inf. XX, le osservazioni di Buti sui primi ver-
si di Purg. XIX non vanno nella direzione di una caratterizzazione 
demonica della geomanzia, ma vertono piuttosto sulla modalità e 
sull’ora della procedura geomantica. Inoltre, riprendendo un passo 

106  Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, pp. 497-
498. Sulle concezioni sull’astrologia e sulla divinazione espresse nei commenti di 
Benvenuto a Inf. XX, cfr. le osservazioni di L. Fiorentini, Per Benvenuto da Imola. Le 
linee ideologiche del commento dantesco, il Mulino, Napoli 2016, pp. 391-418. 

107  Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 1, Inf. XX, 1-6, 
p. 519: «Et è qui da notare che in questa bolgia l’autore finge che si punisca il pec-
cato dell’affatturazione, che comunemente si suole chiamare ammaliazione; ma 
secondo lo Grammatico si chiama sacrilegio; et è sacrilegio sacramento del culto, 
che si dè dare a Dio, a darlo a’ demoni et all’idoli. E questo peccato à principal-
mente sotto sè quattro spezie; cioè divinazione, malificio, suprestizione e strego-
neccio; e benchè molte sieno le spezie delle divinazione, basti a cercarne 14; cioè 
piromanzia, aeremanzia, idromanzia, geomanzia, fitonizia, nigromanzia, augurio, 
sortilegio, orispizio, ariolazio, magicazio, sonnilegio, stenuilegio, psalterilegio».



196    Alessandro Palazzo

di Iacomo della Lana (cfr. infra, n. 131), Buti chiarisce che i geoman-
ti praticano la loro arte prima dell’alba perché quello è il momento 
in cui, ormai completata la digestione e sopite le altre passioni cor-
poree, il loro agire è cagionato solo “da inclinazione naturale” che 
è attivata dal movimento celeste. In altri termini, Buti sottomette 
il procedimento geomantico integralmente agli influssi celesti e in 
questo modo ne sancisce la naturalità:

Quando i Geomanti; cioè allora quando li Geomanti, che sono l’in-
divinatori che indivinano coll’arte che si chiama Geomanzia, detta 
così da la terra, et è una specie dell’arte magica, come appare ne la 
prima cantica canto XX: imperò che indivinano con certi punti, o 
vero linee che fanno ne la polvere in terra; e massimamente questa 
loro arte fanno al mattino inanti l’alba, perchè all’ora l’animo uma-
no e ‘l corpo è più disposto all’obedienzia de le inclinazioni celesti 
che in altro tempo, e però li Geomanti osservano questo tempo e 
volliano che i punti si faccino sensa pensamento e sensa numero: 
imperò che l’omo può esser mosso da tre cagioni; cioè prima, da 
la propria volontà, mossa d’alcuna passione che nasce da elezione 
fatta per lo libero arbitrio. La seconda cagione è da volontà come 
per troppa replezione e vacuità di stomaco, o per troppa resolu-
zione d’omori, o inammazione di spiriti vitali. La tersa cagione è 
da inclinazione naturale, la quale cagiona lo movimento del cielo; 
e questa ultima cagione accetta la Geomanzia, e l’altre esclude. E 
per escludere la prima, vuole che i punti si faccino sensa numero 
e pensamento; e per escludere la seconda, vuole che si faccia al 
tempo preditto, quando è fatta la digestione e sono più posate le 
passioni tutte che in altro tempo, sicchè ‘l movimento vegna pure 
secondo la inclinazione celeste, e non per altro modo […]108.

Degne di nota sono anche le considerazioni di Giovanni da Ser-
ravalle, il quale ripropone la consueta etimologia di geomanzia, 
che significa conoscenza acquisita tramite la terra (“notitia habita 
in terra”) ed è una specie della divinazione. Dai brevi cenni fatti alla 
procedura geomantica si evince che Giovanni ha in mente non il 
metodo tradizionale, che ricava le figure a partire dalle sedici linee 

108  Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX, 
1-15, p. 443.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    197

di punti tracciate da destra a sinistra senza contare i punti, ma una 
variante che prevede il ricorso al getto dei dadi: i geomanti, egli 
scrive, tracciano, per mezzo di uno stilo, alcune linee trasversali sul 
terreno, sulle quali gettano dei dadi e a seconda dei punti prodotti 
dai dadi o da altre cose sovrapposte ricavano i loro pronostici. Rife-
rendosi forse a quanto aveva scritto Benvenuto da Imola, Giovanni 
riferisce anche l’opinione che contesta che la geomanzia sia un’arte 
della terra, perché la sua verità si ricava dalle costellazioni che do-
minano nel momento in cui i geomanti attuano il loro procedimen-
to: quando Venere e Mercurio appaiono ad Oriente, allora i geo-
manti divinano il futuro. Mentre Giovanni dipende sicuramente da 
Benvenuto quando afferma che i musulmani e i popoli orientali ri-
corrono alla geomanzia sui lidi marini, nuova è invece l’attenzione 
al fatto che la geomanzia è proibita ai cristiani. Giovanni, però, non 
esplicita le ragioni del divieto: dal contesto si ha però l’impressione 
che la pericolosità della geomanzia sia più legata alla sua origine 
orientale, cioè islamica, che a un presunto carattere necromantico 
o diabolico di tale procedura divinatoria.

Secundo notandum est, quod est una species divinationis, que 
vocatur geomantia: et dicitur geomantia a geo, quod est terra, et 
mantia, quod est notitia, quasi notitia habita in terra; et fit sic. Ge-
omantici habent stilum, cum quo faciunt et scribunt aliquas lineas 
in terra transversaliter; demum habent taxillos et proiiciunt super 
illas lineas; et secundum puncta que tanguntur a taxillis, vel aliis re-
bus superpositis illis lineis, fiunt iudicia. Dicunt tamen aliqui, quod 
geomantia non est de [terra re]vera, sed veritas, que inde colligitur, 
a constellationibus regnantibus habetur, tunc quando geomantici 
operantur secundum talem artem. Et hoc maxime videtur quando 
Venus, que est stella oriens de mane, ante solem per duas horas 
[apparet]; et inde in Ytalia dicitur diana stella, idest indicans diem 
de proximo venturum. Et sic dicitur de Mercurio. Quando isti duo 
planete sunt orientales, divinant isti geomantici. Ista arte multum 
utuntur Saraceni et nationes orientales, et hoc semper faciunt in 
aurora, quando calor diurnus, relictus in aiere propinquo, non po-
test amplius intepidari, sive frigefieri, a Luna, vel a Saturno, seu a 
Terra, frigida et sicca, quia de proximo statim post auroram redit 
sol, qui iterum recalefacit. Tali hora, scilicet in aurora, Dantes, sive 
auctor, sompniavit sompnium suum. Super litus maris ut pluri-



198    Alessandro Palazzo

mum orientales utuntur geomantia, et tamen geomantia prohibita 
est christianis109.

Il Landino dipende dalle fonti precedenti per alcune sue informa-
zioni. Riporta, ad esempio, il passo del Lana secondo cui i geomanti 
praticano la loro arte sul far dell’alba, passo da cui emerge una con-
cezione della geomanzia come arte divinatoria di carattere naturale, 
il cui funzionamento è legato all’azione degli influssi celesti. Inoltre, 
come Benvenuto da Imola e Giovanni da Serravalle, il Landino sot-
tolinea l’origine orientale di questa specie di divinazione, praticata 
dagli orientali intorno all’aurora sui lidi. Cristoforo Landino fa però 
sfoggio di una conoscenza più accurata delle prime fasi del metodo 
geomantico, che consiste nel disegnare sedici linee di punti tracciati 
a caso, cioè senza contarli, quindi nel raggrupparle in quattro grup-
pi di quattro, nell’eliminare i punti di ciascuna linea a due a due fino 
a quando non ne rimangano uno o due per linea, e infine nel ricava-
re dai residui di ciascuno dei quattro gruppi le quattro figure madri. 
Il Landino si segnala anche perché reca una lista completa dei nomi 
delle sedici figure geomantiche, che può essere usata come un utile 
indizio per individuare la sua fonte geomantica110:

Quando e geomanti: discrive el medesimo tempo per un altro modo. 
Imperoché e geomanti fanno la loro arte nel tempo mattutino, 
quando l’alba viene, perché in quel tempo l’animo et el corpo hu-
mano è più obbediente alle inclination celesti. Et qui dobbiamo 
intendere, che l’huom può esser mosso da tre cagioni. Primo dalla 
propria volontà, la qual nasce da electione del libero arbitrio. Se-
condo da volontà mossa da alchuna passione, chome è per troppa 

109  Fratris Johannis de Serravalle Translatio et Comentum totius libri Dantis 
Aldigherii, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante.dartmouth.edu> (consultato il 
17.11.25).

110  Un confronto con le tabelle approntate da Charmasson nel suo volume 
evidenzia una perfetta corrispondenza tra la lista contenuta nella compilazione 
geomantica Sicut dicit Boetius attribuita a Giovanni di Murs e conservata nel codice 
Venezia, Biblioteca Nazionale Marciana, lat. VIII-44 , ff. 65-66 e quella proposta da 
Cristoforo Landino: cfr. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 
30-33. Ulteriori verifiche sulle altre fonti geomantiche sono richieste per accertare 
la fonte del Landino.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    199

repletione o vacuità di stomacho, o per troppa resolutione d’ho-
mori, o defecto di spiriti vitali. Tertio da inclinatione naturale, la 
quale cagiona e moti de’ cieli. Et questa sola ha in sé divinatione. 
Onde ‘l geomante volendo excluder l’altre due contro alla prima, 
vuole, che e puncti si faccino sanza contargli o pensarvi, accioché 
non sieno per nostra electione, ma secondo la inclination celeste. 
Et contro alla seconda elegge el tempo della mattina, nella quale 
l’anima et el corpo sono più sobrii, né troppo pieni, né troppo voti. 
Geomantia è spetie di divinatione, la quale gl’orientali maxime 
exercitavano circa all’aurora in su e liti. Fannosi sedici righi non 
di linee, ma di puncti fortuiti, et non numerati da chi gli fa; poi 
si dividono in quattro parti, sí cche ogni parte ha quattro righi, et 
accoppiano e puncti del rigo in forma, che nell’ultimo rimane pari 
o caffo. Et d’ogni quaternario traggano l’ultime parti, et fanno una 
figura. E nomi delle figure sono Letitia, Tristitia, Fortuna maior, 
Fortuna minor, Acquisitio, Amissio, Albus, Rubeus, Coniunctio, 
Carcer, Populus, Via, Puer, Puella, Caput, Cauda111. 

Alla luce di questa breve rassegna, appare chiaro come i primi 
commentatori, sollecitati dalle allusioni dantesche ai geomanti e 
a “Maggior Fortuna”, non si preoccuparono solo di individuare il 
corrispettivo astrale di “Maggior Fortuna”, e di determinare così 
l’ora del sogno della femmina balba, ma contribuirono, dalla loro 
peculiare prospettiva esegetica, anche al dibattito sulla validità del 
sapere geomantico.

5. Un’ulteriore ipotesi

Ma oltre ad indicare una configurazione astrale utile a fissare l’ora 
del sogno, “Maggior Fortuna” ha anche altri significati nel testo 
dantesco? 

111  Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, Purg. XIX, 4-6, p. 1335, 
23-43. Sulle chiose di contenuto astrologico, e più in generale scientifico, del com-
mento del Landino, cfr. S.A. Gilson, Tradition and Innovation in Cristoforo Landino’s 
Glosses on Astrology in His Comento sopra la Comedia (1481), «Italian Studies» 58 
(2003), pp. 48-74; Id., Leggere Dante a Firenze. Da Boccaccio a Cristoforo Landino (1350-
1481), A. Pegoretti (a cura di), Carocci, Roma 2019 (orig. ed.: Dante and Renais-
sance Florence, 2005), pp. 251-264.



200    Alessandro Palazzo

C’è chi ha ipotizzato, un po’ avventurosamente, che “Maggior 
Fortuna” sarebbe stata menzionata da Dante per la sua particolare 
forma, vagamente simile a quella della Y, la lettera Pitagorica, che 
tradizionalmente rappresenta la scelta morale, con il tratto infe-
riore a simboleggiare la gioventù e la bipartizione superiore la ma-
turità che impone una scelta tra la via del bene (la destra) e quella 
del male (la sinistra). “Maggior Fortuna” simbolizzerebbe quindi la 
scelta morale che un giovane uomo è chiamato a compiere e che 
nel sogno è inscenata attraverso il contrasto tra le tentazioni della 
sirena e i richiami energici della “donna santa e presta”112.

A mio avviso, invece, per verificare se la “Maggior Fortuna” 
dantesca non presenti qualche ulteriore significato, bisogna riesa-
minare la tradizione geomantica e vagliare quali valori vengono 
attribuiti alla figura geomantica Fortuna Maior. Una base attendi-
bile per la nostra verifica è fornita dalla Geomantia di Guglielmo 
di Moerbeke, che non è un trattato, ma una compilazione di fonti 
geomantiche e per questo condensa al suo interno la tradizione 
geomantica più antica. Il testo, oggi consultabile nell’edizione cri-
tica realizzata da Elisa Rubino, così presenta Fortuna Maior nella 
prima particula, dedicata alla descrizione delle figure e delle loro 
caratteristiche:

112  W.B. Stanford, The “Maggior Fortuna” and the Siren in Purgatorio XIX, 
in D. Nolan (ed.), Dante Commentaries. Eight Studies of  the Divine Comedy, Irish 
Academic Press - Rowman and Littlefield, Dublin - Totowa, N.J. 1977, pp. 85-91. 
L’interpretazione del sogno secondo il mito dell’Ercole al bivio risale a Panofsky, 
che è influenzato dalla lettura dell’episodio dantesco fornito del mitografo cin-
quecentesco Vincenzo Cartari ne Le imagini con la spositione de i dei de gli antichi: 
E. Panofsky, Ercole al bivio e altri materiali iconografici dell’Antichità tornati in vita 
nell’età moderna, a cura di M. Ferrando, Quodlibet, Macerata 2010, pp. 216-220 
(tit. orig. Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neuren Kunst, 
1930). Per un punto di vista scettico su tale interpretazione, cfr. G. Parenti, Er-
cole al bivio e il sogno della femmina balba (Purgatorio XIX 1-33), in D. De Robertis, 
F. Gavazzeni (a cura di), Parva operosa per Gianni Antonini, Edizioni Valdonega, 
Verona 1996, pp. 55-66. Per un approfondimento di questa linea interpretativa, 
cfr. C. Molinari, La sirena di Parenti. A proposito di «Purgatorio» XIX 1-33, in A. 
Bruni, C. Molinari (a cura di), Per Giovanni Parenti. Una giornata di studio, 24 
Marzo 2006, Bulzoni, Roma 2009, pp. 65-91. 



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    201

Fortuna maior, Homen maius sive Tutela intrans aut Auxilium intus 
vel Honor intus. Et dicitur sic, quia intrans est et fixa et habet se ad 
introitum et augmentum in omnibus, in quibus speratur lucrum, 
mala vero est in quibus speratur amissio. Et dicitur Fortuna maior 
quia in domo fortune reperitur, scilicet in Aquario sub dominio So-
lis. Tutela intrans dicitur, quia acquirit utilitates et tuetur acquisita 
et augmentat bona et congregat et non dissipat nec evacuat. Ho-
men maius dicitur, quia ceteris omnibus est elegantior et bene for-
tunata in omnibus, in quibus speratur introitus et augmentum rei. 
Est autem terrea, frigida et sicca, melancolica, feminea, nocturna, 
occidentalis. Optime moratur in 11a domo duplici de causa, quia 
in loco nominis sui et in signo quo reperitur, sed male moratur 
in 5a domo, quia in sua oppositione. Et est consequens significans 
annos. Vult colorem album et rubeum mixtum cum croceo113.

Nel brano sopra citato Fortuna Maior ha valore positivo («in-
trans est et fixa»)114: la sua comparsa lascia presagire un introito o 
un aumento se c’è da sperare un guadagno, mentre è negativa nelle 
cose in cui ci si aspetta una perdita. Il carattere favorevole di questa 
figura è generalmente riconosciuto da tutte le fonti geomantiche 
latine115. Il nome Fortuna Maior deriva, prosegue Guglielmo, pro-
prio dalla sua collocazione nella casa della Fortuna, cioè in Acquario 
sotto il dominio del Sole («dicitur Fortuna maior quia in domo for-
tune reperitur, scilicet in Aquario sub dominio Solis»)116. Anche su 
questo punto, Guglielmo è in linea con l’opinione prevalente nella 
tradizione geomantica, secondo la quale Fortuna Maior è associata 
al segno dell’Acquario e al Sole117. Guglielmo registra infine gli altri 
nomi sotto i quali tale figura è nota, tutti con un significato positi-
vo, e le altre sue caratteristiche (l’elemento, il sesso, la parte della 
giornata, il punto cardinale, il colore cui è associata). Tutti questi 

113  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 1.2.1.11, p. 18,59-71. 
114  Cfr. anche Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 1.3.0, p. 28,63-64: «Figu-

re autem fortunate sunt Acquisitio, Letitia et utraque Fortuna, Albus, Caput, Puer»; 
1.3.1, p. 28,2: «Specialiter fortunate sunt Fortuna maior, Caput, Barbatus».

115  Cfr. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 38-40.
116  Cfr. anche Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 1.2.2, p. 25,10: «Fortuna 

maior in Aquario»; p. 25,25: «Fortunam maiorem et minorem deputaverunt Soli».
117  Cfr. Charmasson, Recherches sur une technique divinatoire, pp. 43-44.



202    Alessandro Palazzo

elementi caricano di connotazioni e implicazioni la Fortuna Maior, 
il cui originario valore positivo cambia anche e soprattutto in rela-
zione alla domus in cui compare: nella undicesima, la domus della 
fortuna, ha un valore ottimo, mentre è negativa se compare nella 
quinta domus, opposta alla undicesima. 

La reiterazione di Fortuna Maior all’interno dello stesso tema 
geomantico amplia ulteriormente la sfera dei suoi significati, come 
si evince da un altro brano della Geomantia di Gugliemo:

Fortuna maior. Quando eius apparitio multiplicatur in questione 
significat nocumentum infirmo, quia est significatrix fossorum no-
cumentorum. Significat levitatem et facilitatem motuum et itine-
rum. Est enim significatrix habenarum quadrupedum et velorum 
navium. Et prodest incarcerato. Et significat liberationem velocem 
et suspensionem reditus absentis. Et est nominis feminini, si multi-
plicata masculini, et mutabit naturam suam. Est insuper significa-
trix arborum habentium umbram. Letificat recuperationem furti, 
si fuerit inventum. Habet Testem, qui confortat eum in 6° loco ab 
eo, scilicet in oppositione sui118.

Inoltre, il valore originariamente favorevole di Fortuna maior è 
soggetto a variazione a seconda dei suoi progenitori: in altri termi-
ni, quando Fortuna maior compare tra le nipoti, i testimoni, il giudi-
ce o il super-giudice, la coppia di figure da cui è tratta condiziona il 
suo valore, al punto da renderlo, in alcuni casi, negativo:

Fortuna maior a se ipsa et Populo est fixa et fortunata. Si ab Acquisi-
tione et Coniunctione, fortior et fortunatior quam alibi. Si ab Amis-
sione et Carcere, mediocris, sed non fortunata nisi in amissione. Si a 
Fortuna minore et Via, fortunata, sed debilis magis quam mediocris. 
Si a Capite et Rubeo, mediocris in omnibus, scilicet in stabilitate, 
mobilitate, malitia, bonitate. Si a Cauda et Puella, mala, mobilis et 
non fortunata. Si a Candido et Diminuto, fixa et competenter utilis. 
Si a Letitia et Mundo facie, mediocris et quasi fixa et in omnibus 
bonis utilis119.

118  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 1.4.2.5, p. 37,2-10.
119  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 2.2.1.3, p. 50,27-34.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    203

In sintesi, dalla Geomantia di Guglielmo, che, come detto, pos-
siamo ritenere rappresentativa di tutta la tradizione geomantica 
precedente, apprendiamo che Fortuna Maior ha un valore ampia-
mente positivo, che tuttavia può essere modificato nel contesto 
del pronostico geomantico al verificarsi di determinate condizioni. 
Soprattutto apprendiamo che il valore generale di Fortuna Maior 
si specifica in una molteplicità di significati particolari in relazione 
alla domus in cui compare120 e all’oggetto del quesito al quale il geo-
mante è chiamato a rispondere121.

La ricca polisemia di Fortuna Maior, come di tutte le immagini 
geomantiche, sembrerebbe spegnere ogni velleità di rinvenire uno 
specifico significato dietro alla dantesca “Maggior Fortuna”. Tuttavia 
dall’analisi della Geomantia di Moerbeke ricaviamo anche alcuni ele-
menti utili per la nostra indagine sulla “Maggior Fortuna” dantesca. 

Mi pare innanzi tutto importante sottolineare il valore comples-
sivamente positivo di Fortuna Maior considerata da sola: evocando 
“Maggior Fortuna”, oltre a determinare l’ora del sogno della fem-
mina balba, Dante probabilmente intende già preannunciarne l’esito 
felice. 

Inoltre, mi sembra di un certo interesse il fatto che secondo Gu-
glielmo, se un quesito geomantico riguarda il significato di un sogno, 
Fortuna Maior è una delle figure migliori che possano comparire:

In sompniis meliores: Fortuna maior, Letitia, Caput, Populus. De-
teriores: Coniunctio, Carcer, Tristitia, Cauda. Mediocres: Fortuna 
minor, Via122.

Fortuna Maior può chiarire il senso di un sogno soprattutto se 
compare nella nona domus, alla quale, tra le altre questioni, pertie-
ne l’interpretazione delle visioni buone:

120  Cfr. Guillelmus de Morbeca, Geomantia IV,5-VIII, E. Rubino (ed.), SI-
SMEL - Edizioni il Galluzzo, Firenze 2023, 7.1.1, pp. 126,30-127,77.

121  Cfr. Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 8.1.1, pp. 163,1-165,62. Come 
tutte le figure, anche Fortuna Maior possiede una specifica gamma di significati 
fisionogmici: cfr. Guillelmus de Morbeca, Geomantia,1.6.1, p. 40,2-6.

122  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 4.3.9, p. 128,14-15. Cfr. anche Guil-
lelmus de Morbeca, Geomantia, 8.1.1, p. 164,44: «Sompnium verax et utile».



204    Alessandro Palazzo

In 9a significat [scil. Fortuna maior sive Tutelas intrans] proficuum 
propter itinera magna et super tranquillitatem et quietem et signi-
ficat legem, ordinem et peregrinationem et scientiam cum prono-
sticatione super visionas bonas123.

Alla luce di questo significato di Fortuna Maior, che finora non mi 
risulta sia stato segnalato da alcuno studioso, acquisiscono particola-
re pregnanza le parole che Attilio Momigliano dedicava alla “Mag-
gior Fortuna” dantesca: «Anche questo sogno, come quello del c. IX, 
ha uno sfondo di cielo, e anche qui sul cielo si disegna una figura da 
libro dei sogni: la Maggior Fortuna […]»124. L’esimio dantista, eviden-
temente, parlava di “figura da libro dei sogni” in chiave metaforica, 
ma dalla nostra analisi della Geomantia di Guglielmo emerge che la 
figura geomantica denominata Fortuna Maior aveva effettivamente 
anche una funzione oniromantica, e la sua comparsa in determinate 
circostanze nel procedimento geomantico serviva a chiarire il signifi-
cato di sogni e visioni. Questa specifica funzione predittiva di Fortuna 
Maior potrebbe essere uno dei motivi – probabilmente non l’unico 
– per il quale Dante evoca “Maggior Fortuna” all’inizio di Purg. XIX, 
cioè in quei versi che fanno da preludio all’enigmatico sogno della 
femmina balba, una visione conturbante, destinata però a una so-
luzione positiva grazie all’intervento della “donna santa e presta”125.

Al di là di questa ipotesi, che, per quanto allettante, attende ulte-
riori conferme dall’esame di altri testi geomantici, e soprattutto dei 
volgarizzamenti, mi pare che il legame tra il sogno e la geomanzia 
sia un dato fondamentale sul quale convergono vari commentatori 
antichi. Come detto, tutti concordano sul fatto che le prime due 
terzine dantesche servono a fissare l’ora del sogno: prima o sul far 
dell’alba, in ogni caso prima della levata del sole, quando il cielo è 

123  Guillelmus de Morbeca, Geomantia, 7.1.1, p. 127,58-60.
124  Dante Alighieri, La Divina Commedia, commentata da A. Momigliano, 

p. 419, ad loc.
125  Secondo C. Hardie, Purgatorio XIX. The Dream of  the Siren, in V. Vettori 

(a cura di), Letture del “Purgatorio”, Marzorati, Milano 1965, pp. 217-249, il secondo 
sogno purgatoriale si realizzerà nel momento in cui nel Paradiso Terrestre (Purg. 
XXXII) la vera identità della femmina balba è rivelata nel confrontro tra Beatrice e 
la puttana troneggiante sul carro (pp. 218, 234-237).



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    205

ancora scuro. Perché il sogno si verifichi proprio in questo momen-
to, è detto con chiarezza da vari commentatori. 

Secondo l’Ottimo, Dante fissa l’ora della sua visione onirica 
all’aurora proprio per sottolinearne la veridicità:

E dice che fue nell’aurora, per volere mostrare che cotale sogno 
era significativo del futuro vero, sopra il quale sogno, o vuogli vi-
sione, egli fonda il suo tractato, sí come fae in alcuni altri capitoli126. 

I sogni in prossimità dell’alba colgono infatti nel segno, prean-
nunciando eventi futuri, aggiunge l’Ottimo, rimandando ai versi 
con cui il Poeta introduce il primo dei sogni purgatoriali127:

Siesi qual si vuole, pure che voi tegnate che un poco era inanzi l’al-
ba, allora che lli sogni alcuna volta percuotono nel vero, come dice 
l’autore, capitolo viiii° di questa cantica, dove comincia: Nell’ora 
che comincia i tristi lai etc.128. 

Nel commento ad locum, Iacomo chiarisce che l’anima può anti-
vedere il futuro attraverso visioni o per influenza di cause spirituali 
(angeli o demoni) o per gli influssi dei corpi celesti, che agiscono, 

126  Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 2, pp. 1076-1077. Cfr. anche 
Benvenutus de Rambaldis de Imola, Comentum, vol. 3, Purg. XIX, p. 496: «Ad pri-
mum veniens dico quod poeta describit somnium suum: et quia semper somniat 
circa auroram quando fiunt somnia vera, ideo primo describit horam temporis 
dupliciter, scilicet, per viam naturalem»; Fratris Johannis de Serravalle Transla-
tio et Comentum totius libri Dantis Aldigherii, Purg. XIX, 1-9, ad loc.: <https://dante. 
dartmouth.edu> (consultato il 17.11.25): «Sed redeunte sole, per modicum ante-
quam sol sit super terram, fit aurora: et in illa hora, idest modicum ante ortum solis, 
Dantes sompniavit sompnium suum; et communiter sompnia, que fiunt tali hora, 
sunt presagia vera […] Tali hora, scilicet in aurora, Dantes, sive auctor, sompniavit 
sompnium suum. […] Vult dicere auctor quo tempore sompniavit, ad hoc ut detur 
fides sompnio; quod fit tali hora, scilicet aurore, qua comuniter sompnia sunt pre-
sagia vera rerum futurarum»; Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, Purg. 
XIX, 1-3, p. 1335,20-22: «Discrive adunque el tempo mattutino, che è presso al gior-
no, nel quale chome dimostrammo nella prima cantica e sogni son veri».

127  Purg. IX, 13-18: «Nell’ora che comincia i tristi lai / la rondinella, presso ala 
mattina, / forse a memoria de’ suo’ primi guai, / e che la mente nostra, peregrina 
/ più dala carne e men da’ pensier presa, / ale sue visïon quasi è divina».

128  Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, p. 1085.



206    Alessandro Palazzo

per il tramite delle facoltà corporee, sulla fantasia producendo l’im-
magine dell’evento che si verificherà. Ma è sul far del giorno (“nel 
rompente del díe”) che l’anima è più pronta a ricevere tanto le im-
pressioni spirituali, cui si conforma meglio, quanto quelle dei corpi 
celesti, essendo più libera dalle passioni del corpo: è il momento, 
infatti, in cui il cervello non è più appesantito dai fumi provocati 
dal processo di digestione, ormai ultimato, in cui l’uomo dorme 
sgravato da pensieri e l’aria è più quieta:

e che la mente. Ancora per certificar meio la preditta ora sí dise: e che 
la nostra mente è più pelegrina dalla carne, çoè più libera dalle passion 
corporae, et è men presa et occupada da i pensieri, per lo qual de-
spaçamento ella è quase spirituale, et antivede per visione de quel 
che po’ adevene. Circa la qual cosa si è da savere che l’anema humana 
pò in dui modi savere delle cose che déno adevegnire, sí como doe 
sono le casuni extrinseche che gl’hano a denotare çòe. L’un modo si 
è quando per alcuna casone spirituale gl’è revlado de futuris, sí como 
per angello o per demunio; l’altra casone si è per descorso, come per 
casone d’i corpi celesti li quai cença dubio moveno le possance cor-
porai, lo qual movemento move la fantasia et apare lí entro quel ch’è 
devignire che sia effecto delle casuni celesti. Or l’anema quando <è> 
ella piú libera dalle passion del corpo, ella reçeve meio tale inpressio-
ne, e sí le spirituai specialiter, imperçò che se conforma meio con esse, 
e sí le corporai, imperçò c’altra passione no la liga. E questo avene a 
l’anema in lo rompente del dí, quando lo stomego ha fatte la soe dige-
stioni, lo cerebro è aliviado dalle fumusità del stomego, l’omo dorme 
ch’è libero da i pensieri, l’aere è quieto che non gl’è alcuna mutatio-
ne, sí che l’anema è libera dalle intrinseche passioni e tutta desposta 
de fora a recevere, e perçò s’avene ella prevede, çoè inanci vede de 
quel ch’è a vignire. E perçò dixe l’autor: ell’era in quell’ora che lla 
nostra mente è quasi divina, çòe nel rompente del díe, com’è ditto129.

Con queste parole, Iacomo fa eco a concezioni sull’origine dei 
sogni divinatori largamente diffuse di cui varie fonti filosofiche 
presentano versioni speculativamente più elaborate e raffinate. Ad 
esempio, nella sezione psicologica della sua enciclopedia filosofica, 
il Libro della guarigione, Avicenna scrive che: 

129  Iacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, Purg. IX, 16, pp. 1112-1114; 
cfr. anche Id., Commento alla ‘Commedia’, vol. 1, Inf. XXVI, proemio, p. 736.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    207

Aliquando vero fiunt ex operationibus caelestium corporum, quae 
aliquando operantur formam in imaginatione secundum compara-
tionem eorum et comparationem animarum ipsorum et secundum 
aptitudinem […] Praeter hoc etiam non sunt vera somnia plerum-
que nisi quae videntur in mane: omnes enim cogitationes hac hora 
quiescunt et motus humorum sunt finiti; cum vero virtus imagina-
tiva fuerit in tali hora qua non impeditur propter corpus nec est se-
parata a memoriali nec a formali, sed est compos illarum, tunc ser-
vitium imaginativae quo servit animae est quale melius esse potest: 
necesse est sine dubio ut forma quae advenit illi, describatur in istis 
virtutibus firmiter, aut ita ut est aut per conformationem130.

Da Iacomo apprendiamo che anche i geomanti prediligono l’o-
rario antelucano per realizzare la loro procedura, non perché la 
notte sia il momento favorevole alle ingerenze dei demoni o alle 
operazioni dei negromanti, ma per la stessa ragione per cui i sogni 
divinatori si presentano in prossimità dell’alba: prima dell’alba la di-
gestione ha completato il suo corso, per cui il corpo del geomante, 
non più distratto da stimoli fisiologici di natura somatica, è partico-
larmente sensibile agli influssi astrali (“ma tutti desposti ad ubedire 
li movimenti celesti”):

quando i geomanti. Mostrado per uno modo l’ora della soa visione, 
anche lo vol mostrare per un altro e dixe ch’era quell’ora quando 
li geomanti, çoè quilli che usano geomancia, reputano esser meior 
ovra far soa arte et è ora che meio li dixe vero. Contra la qual cosa 
è da savere ch’ell’è un’arte la quale sí se fa in terra overo in sabione 
over cum penna et incostro suso carte, et fassi xvj linee de punti a 
ventura, çoè cença numerare li punti; poi de quelle figure sí se tra’ 
quattro figure le qua’ sono appellade madri. Poi de quelle secun-
do lo rito de quella arte se fano le altre; poi secundo le figure e i 
aspetti de quelle dano çudisio delle cose a domandare. Or la casone 
perché li ditti artisti dixeno essere in l’aurora piú adatto lo tempo a 

130  Cfr. Avicenna, Liber de anima seu sextus de naturalibus IV-V, S. Van Riet (ed.), 
Éditions Orentalistes - Brill, Louvain - Leiden 1968, pars IV, cap. 2, pp. 31,29-32,46. Il 
passo è recepito nel dibattito degli scolastici latini sulla divinazione attraverso i sogni, 
come dimostra ad esempio un luogo del De homine di Alberto Magno: cfr. Albertus 
Magnus, De homine, H. Anzulewicz, J.R. Söder (edd.), Aschendorff, Münster i.W. 
2008 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, XXVII/2), p. 382,19-28.



208    Alessandro Palazzo

soa arte si <è> che in quell’ora omne digestione de cibo è fatta, sí 
ch’i menbri del corpo no èno agravadi da alcuna casone intrinseca, 
ma tutti desposti ad ubedire li movimenti celesti. E perché supono 
essere quî movementi celesti casuni secundo natural corso de qui-
sti inferiuri mutamenti, conchiudeno talora essere abile a loro arte. 
Pò essere li membri humani mossi da tre casuni: l’una da voluntà 
della qual nasse da eletione fatta per libero arbitrio; l’altra da vo-
luntà mossa da alcuna passione, come per troppo cibo, per troppo 
vino, per troppo resolutione d’omuri o per troppo manitione de 
spirti vitalli; la terça da inclinatione naturale la qual soçase al mo-
vemento del celo, sí cume in phylosophia naturale et in astrologia 
chiaro se pone. La prima casone exclude l’arte della geomancia 
quando vole ch’i punti no se façano a numero né per voluntà né 
piú né meno; la secunda casone simelmente exchiude quando ac-
cepta so tempo in l’ora che omne digestione si è facta, della quale, 
com’è ditto, l’autor in lo presente capitulo fa mentione; la terça ca-
sone accepta la ditta arte per so principio appellandosse per alcuni 
l’astrologia menore. E perçò sí dà ad intender l’autore ch’el dixe 
che lla preditta visione fo circa l’aurora131.

Il testo di Iacomo, che avrà larga fortuna presso i commentato-
ri successivi, dai quali verrà citato con favore, propugna pertanto 
una concezione puramente naturale della geomanzia, una tecni-
ca divinatoria basata sul principio della dipendenza dei mutamenti 
terrestri dal naturale corso dei moti celesti, e per questo definita 
“astrologia menore”132. Iacomo teorizza che i movimenti corpo-
rei dell’uomo possono essere causati o da una volizione frutto di 

131  Iacomo della Lana, Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4, pp. 1312-
1314. M. Volpi, A. Terzi, Introduzione a Iacomo della Lana, Commento alla ‘Comme-
dia’, vol. 1, pp. 31-39, osservano che gli interessi manifestati dal Lana nel Commento 
per le discipline del quadrivium, e in particolare, per l’astronomia-astrologia, coin-
cidono con quelli degli artistae dello Studium bolognese, alle cui fila anche il Lana 
pare appartenesse.

132  Cfr. Ottimo Commento alla ‘Commedia’, Purg. XIX, 4-6, pp. 1083-1084; per 
Francesco da Buti, cfr. n. 108; Commento alla Divina Commedia d’Anonimo fiorenti-
no, Purg. XIX, ad loc., pp. 305-306; Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, 
Purg. XIX, 4-6, p. 1335,23-37. L’autore delle Chiose ambrosiane si limita a puntualiz-
zare che secondo i geomanti il loro pronostico è più certo verso l’aurora: cfr. Le 
chiose ambrosiane alla Commedia, Purg. XIX, 4, p. 148: «Fortuna – Quia opinio geo-
manticorum est quod circa auroram interrogatio eorum habeat certius iudicium».



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    209

una scelta del libero arbitrio, o da una passione di origine corporea 
generata da un eccesso di cibo o da uno squilibrio degli umori o 
un eccesso di spiriti vitali, o infine dall’inclinazione naturale, che 
è sottomessa al movimento celeste. Il pronostico geomantico sarà 
verace solo se il geomante, da un lato, traccerà i punti sulla sabbia 
a caso, cioè senza numerarli, per così dire in modo involontario, 
dall’altro, praticherà la sua arte sul far dell’alba, quando la dige-
stione si è ormai compiuta. Escludendo le prime due cause, infatti, 
il geomante sarà mosso solo dall’inclinazione naturale e diventerà 
così uno strumento passivo della causalità celeste.

L’affinità tra il metodo geomantico e l’oniromanzia è esplicita-
mente posta da Francesco da Buti, che, dopo aver citato il passo so-
pra riportato in cui Iacomo spiega perché la geomanzia si pratichi 
verso l’aurora («al mattino inanti l’alba» scrive Buti), soggiunge: «e 
per questa medesima cagione si dice che li sogni fatti in tale tempo 
sono più veritieri: imperò che sono cagionati pure da influenzie 
celesti, e non da cure d’animo o da passione di corpo»133.

Nell’istituire sulla base dei primi versi di Purgatorio XIX, alcuni 
con una dichiarazione esplicita – Iacomo della Lana e Francesco da 
Buti –, altri in forma più implicita, un nesso tra la divinazione oniri-
ca e l’arte geomantica, i primi commentatori della Commedia, in re-
altà, riflettono idee che circolavano già nell’ambito della tradizione 
geomantica. Tale nesso, infatti, è esplicitamente teorizzato dall’E-
stimaverunt Indi, uno dei primi trattati geomantici tradotti dall’ara-
bo, al quale viene riconosciuto un valore fondativo dagli autori suc-
cessivi134. Nel prologo di questo trattato, l’anonimo autore sostiene 
che le figure geomantiche sono associate alle visioni oniriche per-
ché, proprio come di notte i contenuti onirici sono altro – cioè non 
sono predeterminati – dalle disposizioni e dai pensieri diurni, così 
le figure geomantiche non ricevono il loro significato dalla volon-

133  Commento di Francesco da Buti sopra la Divina Comedia, vol. 2, Purg. XIX, 
1-15, p. 443.

134  Cfr. Palazzo, Origin, Development and Decline of  the Western Geomantic Tra-
dition, pp. 430-432; Id., L’Estimaverunt Indi e la condanna del 1277, pp. 189-195; I. 
Zavattero, Estimaverunt Indi: La diffusion d’un texte geomantique condamné, «Me-
dioevo. Rivista di storia della filosofia medievale» 42 (2017), pp. 57-80.



210    Alessandro Palazzo

tà dall’interrogante e non sono condizionate dalla sua intenzione 
buona o malvagia. In altri termini, il pronostico geomantico è un 
processo apparentemente casuale, ma è retto invece dalla necessità 
celeste: le volontà del geomante e dell’interrogante non determina-
no in alcun modo la procedura geomantica; allo stesso modo, chi 
riceve un sogno divinatorio, non decide di sognare, ma è totalmen-
te passivo rispetto all’influenza celeste che lo procura.

Et sunt currentes cursu visionis, id est quia, sicut homo aliter in nocte 
aliquando sompniat quam in die disponat vel cogitet, ita aliter signi-
ficant figure quam interrogans aliquando boni in animo vel mali 
ferat. […] Et scias, quod non formantur figure, secundum quod 
intendit querens nec secundum questionem eius, et non forman-
tur in eis, nisi cum eo, cuius portendit potentia esse, sive querat de 
eo querens aut non querat, sic formantur, sicut formantur in visione. 
Et propter illud errat in eis qui credit, quod intentio egrediatur in eis 
secundum omnem habitudinem in eis voluntarie, cum res non est ita. Et 
non formatur intentio in eis, nisi quando est in eis quod est possi-
bile esse et cuius casus est necessarius […]135.

Scrivendo che le figure ottenute dal getto dei punti rispecchia-
no la disposizione del cielo, più precisamente della sfera dei segni, 
l’autore dell’Estimaverunt sottolinea anche il carattere naturale della 
tecnica geomantica:

Estimaverunt Indi quod, quando lineantur linee absque numero 
et prohiciuntur pares et eriguntur, ex eo quod remanet, figure 4. 
Deinde generantur et concluduntur. Ad inveniendam intentionem 
significant illud quod erit anime et facit eas necessarias orbis ad illud 
quod rectum est et interpretatur de eo quod in anima est.
Nota, quod figure disponuntur secundum dispositionem orbis signorum 
ad illud quod est rectum, quia circulus erit secundum intentionem que-
rentis et cognitionem cordis eius ad illud quod est rectum, et interpre-
tatur de eo quod est in anima136.

135  Estimaverunt Indi, citato in A. Palazzo, Et ego quidem nunc fabricabo cir-
culum. Images and Diagrams in the Geomantic Treatise Estimaverunt Indi, in Higuera 
Rubio (a cura di), Per cognitionem visualem, pp. 141-142.

136  Estimaverunt Indi, citato in A. Palazzo, Et ego quidem nunc fabricabo 
circulum, p. 141.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    211

Inoltre, presenta innegabili affinità con i versi danteschi que-
sto altro brano tratto dal prologo dell’Estimaverunt: i pronostici 
geomantici sono più veraci durante la notte – si ricordi che Dante 
precisa che il sole non è ancora sorto (Purg. XIX,6: «per via che 
poco le sta bruna») –, perché la notte è più fredda e per questo 
essa è in accordo con i materiali richiesti dalla procedura geoman-
tica (sabbia, inchiostro, pietre), freddi anch’essi (il freddo è la nota 
caratteristica di Purg. XIX, 1-3). Inoltre tali materiali concordano 
con Saturno, evocato da Dante, il quale è di complessione fredda 
e sotto la cui egida varie fonti geomantiche – non solo l’Estimave-
runt Indi – pongono la geomanzia137:

Sed nota, quod arena et incaustum et lapides frigide nature sunt et 
Saturnus frigide complexionis est, et ideo melius concordat cum eis, 
et ideo plus prevalet questio in nocte quam in die, quia nox est frigida. 
Cum arena et incausto et lapidibus, quia est in illis bonitas propter 
proportionem Saturni, id est propter frigiditatem et siccitatem in eis. Et 
propter illud fiunt in nocte veraciores quam in die138.

137  S. Bertelli, D. Cappi, Per l’edizione del «Libro di geomanzia» (BNCF, Ma-
gliabecchiano XX 60), «Studi di filologia italiana» 70 (2012), pp. 45-101: 56-57: «ma 
q(ue)sta è la verità, che ‘l cerchio di sopra co(n)duce l’uomo a far sua doma(n)
da(n)za i(n) q(ue)l pu(n)to, (e) p(er)ciò la q(ui)stione inn astorlomia (e) i(n) gio-
ma(n)zia ve(n)gniono non p(er) ve<n>tura, ma p(er)ché sono così ordinate, (e) 
co(n)ve(n)gniono così venire s(e)c(on)do la doma(n)da (e) s(e)c(on)do il movi-
me(n)to del cierchio, (e) s(e)c(on)do la cu(n)dizione de la p(er)sona i(n) bene 
od i(n) male. E d’altra parte il nuovo filosofo dice che giome(n)zia è sottopost’a 
Saturno. E p(er) q(ue)sto potemo noi bene i(n)te(n)dere ke giome(n)zia è arte, 
ch’ell’à fo(n)dame(n)to (e) fermeza»; Speculum Astronomiae, S. Caroti, M. Pe-
reira, S. Zamponi (edd.), sotto la direzione di P. Zambelli, Domus Galilaeana, 
Pisa 1977, cap. 17, p. 48,6-15: «Sunt praeterea quidam libri experimentales, quo-
rum nomina necromantiae sunt conterminalia, ut sunt geomantia, hydroman-
tia, aerimentia, pyromantia et chiromantia, quae ad verum non merentur dici 
scientiae, sed garamantiae. […] In geomantia vero nihil tale invenio [scil. spe-
cies idolatriae], sed confidit in Saturno et domino horae, qui ei pro radice ponuntur, 
gaudetque numeri ratione fulciri, et multi sunt qui ei testimonium perhibent». 
(I corsivi sono miei).

138  Estimaverunt Indi, citato in A. Palazzo, Et ego quidem nunc fabricabo 
circulum, p. 141.



212    Alessandro Palazzo

Conclusione 

Nella prima metà di Purg. XIX Dante narra il contenuto del secon-
do dei suoi sogni purgatoriali, cioè la straordinaria metamorfosi della 
femmina balba in sirena e l’intervento provvidenziale della “donna 
santa e presta”. L’inquietante visione onirica è introdotta da due dotte 
perifrasi nelle due prime terzine del canto (Purg. XIX, 1-6): la prima 
descrive il fenomeno astronomico-meteorologico del raffreddamento 
della superficie terrestre durante la notte, mentre la seconda contiene 
allusioni alla procedura divinatoria geomantica. Le due perifrasi han-
no lo scopo di fissare l’ora del sogno di Dante: sul finire della notte, 
cioè in prossimità dell’alba, quando il cielo è ancora scuro. Questo è 
il senso e lo scopo delle due terzine dantesche, come conferma anche 
l’unanime accordo dei primi commentatori della Commedia.

Da una lettura delle due terzine dantesche libera da ipotesi pre-
concette e ingiustificate ipoteche esegetiche e sullo sfondo della 
tradizione dei primi commenti, della letteratura geomantica e di 
altre fonti medievali, è possibile ricavare altri elementi utili a defini-
re l’atteggiamento di Dante nei confronti della geomanzia.

1.	 Innanzi tutto, contrariamente a quanto sostengono alcuni 
dantisti contemporanei, secondo i quali i versi di Purg. XIX, 1-6 
servono a creare un’atmosfera magico-demoniaca acconcia al 
sogno della femmina balba, non emergono in queste prime 
due terzine segni che possano indicare un’adesione di Dante 
all’idea per la quale la geomanzia sarebbe un’arte diabolica, 
frutto di un patto con i demoni o di una loro ingerenza. Que-
sti interpreti hanno il torto di applicare a Dante, senza alcuna 
valida giustificazione, una concezione che era difesa da alcune 
autorevoli fonti medievali (si pensi alla IIa-IIae di Tommaso 
d’Aquino), ma non da tutte e, in alcuni casi, di fraintendere 
apertamente alcune testimonianze medievali – penso al pas-
so in cui Iacopo Passavanti presenta la geomanzia come una 
tecnica negromantica, intendendo però con geomanzia non la 
tecnica divinatoria di origine araba a cui fa riferimento Dan-
te, ma la divinazione basata sull’interpretazione dei segni in 
un corpo terrestre, come legno, ferro o pietra levigata. Se in-
vece leggiamo, come si è fatto in questo contributo, quelle 



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    213

due terzine con il conforto delle testimonianze dei primi com-
mentatori danteschi e della tradizione geomantica medieva-
le, diventa chiaro che la geomanzia è per Dante un metodo 
divinatorio di carattere completamente naturale in quanto 
incardinato nella dinamica delle influenze astrali. Tra i com-
mentatori antichi, in particolare, Iacomo della Lana mostra 
di conoscere bene tanto la tecnica geomantica quanto i suoi 
presupposti teorici: le sue osservazioni, volte a sottolineare la 
naturalità della geomanzia, eserciteranno notevole influenza 
sui commentatori successivi, condizionandone le posizioni.

2.	 Secondo la tradizione geomantica Fortuna Maior è una figura 
di valore positivo e la sua comparsa in un tema geomantico, 
al verificarsi di determinate circostanze, può fornire indica-
zioni sul significato di un sogno. Questo potrebbe significa-
re che il sorgere di “Maggior Fortuna” in Purg. XIX,4-6 non 
indichi soltanto l’ora del sogno della femmina balba, ma ne 
lasci anche presagire l’esito positivo.

3.	 La geomanzia risulta associata al sogno veridico. Coerente-
mente con quanto sostengono alcuni trattati geomantici (ad 
es. l’Estimaverunt Indi), Dante e i commentatori collocano il 
momento ideale per la divinazione geomantica in prossimi-
tà dell’alba, prima del sorgere del sole, quando il geomante, 
ultimati i processi digestivi, è libero dagli stimoli provenienti 
dal suo corpo e più sensibile agli influssi della causalità ce-
leste. Per la stessa ragione, secondo le fonti filosofiche (Avi-
cenna e Alberto Magno) note a Dante e ai commentatori 
della Commedia, i sogni veritieri si presentano al sognatore 
sul far dell’alba. Mentre è inutile insistere in questa sede sul 
valore che Dante attribuisce al sogno divinatorio, un even-
to sperimentato a più riprese dal pellegrino Dante nel cor-
so del suo viaggio ultraterreno e giustificato teoricamente 
come legittimo in Conv. II 8,13139, è importante sottolineare 

139  Sul sogno divinatorio e profetico in Dante sono ancora utili le riflessioni in 
B. Nardi, Saggi di filosofia dantesca, La Nuova Italia, Firenze 1967, pp. 55-58; Id., Dante 
profeta, in Id., Dante e la cultura medievale, pp. 265-326. L’importanza dell’esperienza 
onirica per Dante prescinde dalle questioni più generali dell’interpretazione del viag-



214    Alessandro Palazzo

che il nesso tra divinazione geomantica e sogno divinatorio 
preserva la geomanzia dalla condanna della divinazione di 
Inf. XX140. Gli studiosi hanno fornito spiegazioni diverse del-
la pena infernale di divinatori e maghi, condannati, è stato 
scritto, per aver predetto il futuro in maniera fraudolenta 
entrando nel processo della rivelazione divina141 o perché 
avevano divinato per assurgere a una condizione divina142 o 

gio dantesco nell’aldilà come visione in sogno e della natura visionaria e profetica del 
poema: su questi punti, cfr. due contributi nel volume Dante e la dimensione visionaria 
tra medioevo e prima età moderna, B. Huss, M. Tavoni: L. Canetti (a cura di), Onirismo 
dantesco e oniromantica medievale, pp. 43-60, M. Tavoni, L’Inferno sognato, la telepatia di 
Virgilio e gli antefatti danteschi della Commedia come visione in sogno, pp. 97-119.

140  G. Gorni, Lettera nome numero. L’ordine delle cose in Dante, il Mulino, Bo-
logna 1990, pp. 155-174: 161: «Nel caso della geomanzia, la stima e la competenza 
di Dante sono fuori di dubbio, a norma almeno del famoso esordio di Purgato-
rio XIX». A proposito di Purg. XIX, 3-6, anche F. Tateo, Dante e l’Astrologia, in L. 
Rotondi Secchi Tarugi (a cura di), L’astrologia e la sua influenza, nella letteratura e 
nell’arte dall’età classica al rinascimento, Nuovi Orizzonti, Milano 1992, pp. 107-124: 
122, osserva che «[…] non pare proprio che ci sia una considerazione negativa né 
dell’astrologia né della categoria dei geomanti». Più cautamente, Gilson, Medi-
eval Magical Lore and Dante’s “Commedia”, p. 41, osserva, che «It is not, however, 
entirely clear whether Dante views geomancy in the same negative light as the 
other divinatory arts he mentions and there is some contemporary evidence to 
suggest that geomancy was sometimes viewed as a respectable technique». Nel-
la loro documentata nota sull’astrologia dantesca, Capasso e Tabarroni lasciano 
intendere che il giudizio di Dante sulla geomanzia, in quanto forma di pratica 
astrologica, fosse negativo, pur nel generale riconoscimento dell’importante ruolo 
giocato dall’astrologia nel pensiero dantesco: I. Capasso, G. Tabarroni, Astrologia, 
in Enciclopedia dantesca, vol. 1, pp. 427-431: 430: «D. degli astrologi dà una valuta-
zione negativa; essi sono null’altro che geomanti (Pg XIX 4). La pratica astrologica 
era troppo lontana dal ruolo e dal significato che D. attribuisce agl’influssi celesti, 
visti all’interno della nuova scienza aristotelica che proprio in quel secolo trovava 
un accordo con le strutture del pensiero cristiano».

141  R. Hollander, The Tragedy of  Divination in Inferno XX, in Id., Studies in 
Dante, Longo, Ravenna 1980, pp. 131-218: 142. M. Barchiesi, Catarsi classica e «me-
dicina» dantesca (dal canto XX dell’Inferno), «Letture Classensi» 4 (1973), pp. 9-119: 
101-102, ritiene che la condanna dantesca non riguardi l’astrologia in quanto tale, 
ma il suo impiego fraudolento per realizzare operazioni magiche.

142  T. Barolini, Canto XX. True and False See-ers, in A. Mandelbaum, A. Old-
corn, C. Ross (eds.), Lectura Dantis, Inferno: A Canto-by-Canto Commentary, University 
of  California Press, Berkeley - Los Angeles - London 1998, pp. 275-286: 284-285.



Dante e il dibattito medievale sulla geomanzia    215

perché pretendevano di conoscere il futuro per modificarlo 
(“al giudicio divin passion comporta”)143 o per aver fatto ri-
corso all’alleanza con angeli malvagi144. Avvalersi del meto-
do geomantico come strumento di analisi di un sogno, che il 
sogno sia inviato da Dio o frutto della rielaborazione dell’at-
tività mentale in veglia, non comporta invece nessuna delle 
colpe che sono imputate ai dannati della IV Bolgia dell’VIII 
cerchio infernale. 

143  R. Kay, The Spare Ribs of  Dante’s Michael Scot, «Dante Studies» 103 (1985), 
pp. 1-14; F. Tateo, Arte divinatoria e sapienza rivelatrice, in Id., Simmetrie dantesche, 
pp. 195-213: 199; S. Carrai, Virgilio, Manto e il corteo degli indovini, in Id., Dante e 
l’antico. L’emulazione dei classici nella “Commedia”, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, 
Firenze 2012, pp. 89-98: 96-97. Secondo S. Gentili, Canto XX. Deformità morale e 
rottura dei vincoli sociali: gli indovini, in E. Malato, A. Mazzucchi (a cura di), Lectu-
ra Dantis Romana. Cento canti per cento anni. I. Inferno 2. Canti XVIII-XXXIV, Salerno 
editrice, Roma 2014, pp. 646-681: 654: «Tanto per i maghi quanto per Dante, dun-
que, il giudizio divino è immodificabile, ma, mentre i maghi praticano il semplice 
rispetto della prescrizione degli dèi, Dante pratica la pietà cristiana, che è amore 
per Dio e rispetto del suo mistero»; in altri termini, il non comportare passione al 
giudizio divino è in Dante rispetto della libertà di Dio, assolutamente imperscru-
tabile e imprevedibile, e non mera consapevolezza, che è invece propria dei maghi 
delle fonti antiche (Sibilla e Eritone), dell’immodificabilità del fato.

144  J.-P. Boudet, Entre science et nigromance. Astrologie, divination et magie dans 
l’Occident médiéval (XIIe-XVe siècle), Publications de la Sorbonne, Paris 2006, pp. 13-
22, inserisce la condanna dantesca di divinatori e maghi nel quadro del più gene-
rale processo di diversificazione della astrologia, della divinazione e della magia e 
dei loro specialisti nella società medievale. Per una rassegna delle esegesi di Inf. XX 
da parte dei primi commentatori cfr. Th. Ricklin, Dante zwischen Zauberern und 
Divinatoren. Einige möglicherweise nicht nur prosaische Hinweise zu Inferno XX, in L. 
Sturlese (Hrsg.), Mantik, Schicksal und Freiheit im Mittelalter, Böhlau, Köln - Wei-
mar - Wien 2011, pp. 129-151.





217

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
ISBN 979-12-218-2260-1
DOI 10.53136/979122182260110
pp. 217-242 (dicembre 2025)

Alberto Magno in Toscana

Ricognizioni sulla cultura filosofica negli studia  
fra XIII e primo XIV secolo*

Riccardo Saccenti**

La questione dell’accesso di Dante alle opere filosofiche e teologiche 
che emergono nella trama argomentativa delle sue prose e dei suoi 
versi si interseca con una pluralità di elementi. Da un lato, vi è la 
qualità della cultura filosofica accessibile nel contesto fiorentino di 
fine Duecento per un laico come l’Alighieri. A questo si aggiunge, so-
prattutto per la stagione successiva all’esilio da Firenze e nella quale 
peraltro si concentrano gli scritti dottrinalmente più densi, il passag-
gio in luoghi nei quali – da Bologna a Verona, da Lucca a Ravenna 
– diveniva possibile accedere a biblioteche o collezioni di libri in cui 
la letteratura filosofica, scientifica, teologica era ampiamente dispo-
nibile1. La conoscenza dei testi di Alberto Magno da parte di Dante 

*  Pubblicazione finanziata dall’Unione Europea – NextGenerationEU attra-
verso il MUR nell’ambito del PNRR – Progetto PRIN 2022 “TeLPh Teaching and 
Learning Philosophy in the Regnum Italiae (1250-1450): from Exception to Euro-
pean Heritage”, Codice Progetto (20224WA39R) – CUP F53D23007340001.

**  Università degli studi di Bergamo
1  La letteratura di ricerca sul tema ha conosciuto, soprattutto negli ultimi 

anni, una crescita rilevante. Per un quadro complessivo della geografia filosofica 
all’interno della quale si muove Dante nei primi due decenni del XIV secolo 
si rimanda a C. Casagrande, G. Fioravanti (a cura di), La filosofia in Italia al 
tempo di Dante, il Mulino, Bologna 2016. Di particolare rilievo sono gli studi di 
Gianfranco Fioravanti. Si rimanda soprattutto a G. Fioravanti, Introduzione, in 
Dante Aligieri, Convivio, G. Fioravanti (a cura di), Mondadori, Milano 2019. Si 
aggiungano poi i numerosi lavori di Luca Bianchi, ora raccolti in modo sistema-
tico in L. Bianchi, Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la tradizione averroista, Arac-
ne, Roma 2024. Si vedano anche la preziosa raccolta di studi in L. Bianchi, S. 
Pelizzari, A. Tabarroni (a cura di), La «compiuta gioia». Dante e la filosofia, Longo 
Editore, Ravenna 2024 e il volume di S. Pelizzari, «Nelli occhi della filosofia». La 
logica nell’opera di Dante Alighieri, Brepols, Turnhout 2025.



218    Riccardo Saccenti

si colloca all’interno di questa cornice articolata e mutevole, nella 
quale diviene di particolare interesse cogliere il ruolo svolto dalle 
scholae basate nei conventi degli ordini mendicanti, in particolare dei 
frati Predicatori2. La circolazione delle opere di Alberto avviene cer-
tamente per il tramite del canale universitario, ma la funzione svolta 
dalla rete conventuale domenicana nel veicolare gli scritti del magister 
ebbe un ruolo di primo piano, soprattutto per l’influenza culturale 
esercitata nel quadro dello sviluppo dell’Ordine lungo il XIII secolo. 

Il presente contributo intende condurre una prima valutazione 
di come e quanto la rete di conventi domenicani, soprattutto nell’a-
rea toscana, abbia facilitato la circolazione delle opere di Alberto a 
partire dalla metà del XIII secolo e fino ai primi decenni del secolo 
successivo. L’intenzione è quella di comprendere non solo quanto 
dell’opera albertista è presente negli armarii dei conventi toscani. 
A tal riguardo è da notare come i fenomeni di dispersione che nel 
tempo le biblioteche conventuali hanno subito costituisca un fattore 

2  Sul rapporto di Dante con Alberto Magno pionieristiche furono le ricerche 
di Bruno Nardi. Si veda B. Nardi, Raffronti fra alcuni luoghi di Alberto Magno e di 
Dante, «Giornale storico della letteratura italiana» 80 (1922), pp. 295-304. A questo 
saggio vanno poi aggiunti i successivi studi nardiani dedicati al ruolo di Alberto 
Magno nel pensiero di Dante e nel quadro della storia della filosofia medievale. In 
particolare si rimanda a B. Nardi, L’origine dell’anima umana secondo Dante, «Gior-
nale critico della filosofia italiana» 12 (1931), pp. 433-456 e 13 (1932), pp. 45-56; 
81-102, riedito in B. Nardi, Studi di filosofia medievale, Edizioni di Storia e Lettera-
tura, Roma 1960, pp. 9-68; Id., La dottrina d’Alberto Magno sull’«inchoatio formae», 
«Rendiconti della classe di Scienze morali, storiche e filologiche» dell’Accademia 
dei Lincei, serie 6, 12/1-2 (1936), pp. 3-38, riedito in Id., Studi di filosofia medievale, 
pp. 69-101; Id., Alberto Magno e San Tommaso, «Giornale critico della filosofia italia-
na» 22 (1941), pp. 35-47, riedito in Id., Studi di filosofia medievale, pp. 103-117; Id., La 
posizione di Alberto Magno di fronte all’averroismo, «Rivista di storia della filosofia» 2 
(1947), pp. 197-220, riedito in Id., Studi di filosofia medievale, pp. 119-150. Sul rappor-
to di Nardi con la figura di Alberto si veda il contributo di Luca Bianchi presente 
in questo stesso volume. La questione è stata ripresa e sviluppata da Gianfranco 
Fioravanti. Si vedano in particolare G. Fioravanti, I “Meteorologica”, Alberto e oltre, 
in M. Concetto (a cura di), Cosmogonie e cosmologie nel medioevo. Atti del Convegno 
della S.I.S.P.M.. Catania, 22-24 settembre 2006, FIDEM, Louvain-la-Neuve 2008, pp. 
63-78; Id., Dante e Alberto Magno, in A. Ghisalberti (a cura di), Il pensiero filosofico 
e teologico di Dante Alighieri, Vita e Pensiero, Milano 2000, pp. 93-102. Si aggiunga 
l’importante saggio dello stesso Fioravanti pubblicato in questo stesso volume.



Alberto Magno in Toscana    219

di criticità di cui è necessario tener conto. Resta però possibile un 
vaglio qualitativo, sforzandosi di collocare le tracce della presenza 
di Alberto nel quadro di quella che è l’organizzazione, per così dire, 
culturale e scolare dell’Ordine nell’area toscana. Questo comporta 
di prendere in esame le biblioteche presenti nei conventi mendican-
ti, con particolare riguardo per quelli domenicani e fra questi per 
quelli che hanno svolto un ruolo di primo piano dal punto di vista 
della pratica del sapere filosofico e teologico. A partire dall’ultimo 
quarto del XIII secolo e fino agli inizi del XIV secolo è soprattutto il 
convento pisano di Santa Caterina a svolgere la funzione di vero e 
proprio baricentro degli studi domenicani nell’area Toscana, prima 
della creazione dello studium fiorentino di Santa Maria Novella. A 
Pisa, come si avrà modo di vedere, l’opera di Alberto è ben presente 
e soprattutto è oggetto di utilizzo da parte dei lectores attivi a partire 
dalla fine del XIII secolo. In particolare, una valutazione del conte-
nuto di uno dei manoscritti superstiti del fondo antico della bibliote-
ca del convento domenicano consentirà di svolgere alcune conside-
razioni più puntuali circa le modalità con cui gli scritti di Alberto, in 
modo specifico quelli filosofici, entrano nella pratica intellettuale di 
un’importante comunità domenicana toscana del tempo. 

1. Alberto nelle biblioteche toscane

Della presenza delle opere di Alberto Magno nelle biblioteche degli 
studia mendicanti in Toscana si trova traccia nei cataloghi disponi-
bili, la gran parte dei quali datano però alla seconda metà del XV 
secolo. A quell’altezza cronologica la presenza di opere del mae-
stro domenicano o a lui ascritte appare particolarmente rilevante 
non solo negli ambienti domenicani. Se si considera la situazione 
di Firenze, il catalogo della consistenza degli armarii dello studium 
generale di Santa Maria Novella, redatto nel 1489, elenca diciannove 
codici contenenti opere poste sotto il nome di Alberto3. Nell’elen-

3  Cfr. G. Pomaro, Censimento dei manoscritti della Biblioteca di S. Maria Novella. 
1. Origini e Trecento, «Memorie domenicane», nuova serie, 11 (1980), pp. 325-470; 
Id., Censimento dei manoscritti della Biblioteca di S. Maria Novella. 2. Sec. XV-XVI, 



220    Riccardo Saccenti

co, accanto ai testi esegetici e teologici, figura la gran parte della 
produzione filosofica del maestro, in particolare gli scritti di fisica e 
filosofia naturale. Della Physica di Alberto, ad esempio, si registra-
no due copie, che si affiancano al De sompno et vigilia, al De unitate 
intellectus, al De animalibus e al Super de anima4. La presenza pre-
ponderante degli scritti filosofici di Alberto si ritrova nella libraria 
dell’altro convento domenicano fiorentino, San Marco, il cui catalo-
go del 1499/1500 registra dieci titoli che includono De mineralibus, 
una copia del De animalibus, del commento agli Analytica posteriora 
e della Physica oltre a una copia del De homine5. 

Un nucleo di opere filosofiche di Alberto si ritrova anche nella 
biblioteca di Santa Croce, il cui catalogo del 1474 registra otto titoli, 
quasi tutti di carattere filosofico. Vi si trovano elencati il De minera-
libus, il De generatione, la Physica, il De animalibus e il De homine6. Vi è 
poi una Summa ascritta ad Alberto, che corrisponde al manoscritto 
Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 10 sin. 4 e che appar-
tiene al fondo antico della biblioteca7. Il manoscritto data agli ultimi 

«Memorie domenicane» nuova serie, 13 (1982), pp. 203-353. Il catalogo è edito nel 
secondo di questi saggi alle pp. 315-338. Lo si è consultato nella versione in rete ac-
cessibile all’indirizzo <https://www.mirabileweb.it/ricabim/catalogo-dei-mss- 
compilato-da-frate-tommaso-di-mat/12576>. 

4  Si tratta degli item 160 e 381 per le due copie della Physica, del n. 357 per il 
De sompnio et vigilia, del n. 358 per il De unitate intellectus, del n. 379 per il De anima-
libus e del n. 382 per il Super de anima.

5  Il catalogo del convento di San Marco è edito in B.L. Ullman, P.A. Stadter, 
The Public Library of  Renaissance Florence. Niccolà Niccoli, Cosimo de’ Medici and the 
Library of  San Marco, Antenore, Padova 1972, pp. 125-267. Si è consultato il catalo-
go nell’edizione elettronica accessibile all’indirizzo <https://www.mirabileweb.it/ 
ricabim/catalogo-topografico-della-biblioteca-redatto-per-/5947>. 

6  L’edizione dell’inventario si trova in C. Mazzi, L’inventario quattrocentisti-
co della Biblioteca di S. Croce in Firezne, «Rivista delle biblioteche e degli archivi» 8 
(1897), pp. 16-31; 99-113; 129-147. Lo si è consultato nella versione elettronica acces-
sibile all’indirizzo <https://www.mirabileweb.it/ricabim/catalogo-della-biblioteca- 
del-convento-dei-frati-m/6745>. 

7  Per una descrizione del codice si veda la scheda presente in CODEX e acces-
sibile in rete all’indirizzo <https://www.mirabileweb.it/codex/firenze-biblioteca- 
medicea-laurenziana-plut-10-sin/228641>. Si vedano anche Ch.T. Davis, L’Italia 
di Dante, il Mulino, Bologna 1988, p. 149 n. 67; J. Ribaillier, Introduction général, in 
Guillelmus Autissiodorensis, Summa aurea, Quaracchi, Firenze 1987 (Spicilegium 



Alberto Magno in Toscana    221

decenni del XIII secolo e in esso si attribuisce al maestro domenicano 
l’abbreviatio della Summa aurea di Guglielmo di Auxerre che era stata 
realizzata da “Herbertus magister” nel quarto decennio del XIII se-
colo. L’attribuzione ad Alberto si trova nella rubricatura che precede 
il prologo al f. 1ra ed è ripetuta da una nota di possesso posta al f. 94v 
che lega l’uso del manoscritto alla figura di Illuminato Caponsacchi8. 

Le opere filosofiche del maestro domenicano si trovano atte-
state negli armarii di altri conventi dell’Ordine dei Frati Minori in 
Toscana. Il catalogo del convento senese di S. Francesco, che data 
al 1481, registra cinque titoli di Alberto che includono De anima, De 
intellectu et intelligibili e Physica, oltre a una copia dell’Ethica e del 
Super libros Ethicorum9. A questo è da aggiungere la presenza, nel 
convento di S. Maria di Monde Baldino, successivamente intitolato 
a S. Bernardino, a Sinalunga, di un codice della fine del XIII secolo 
contenente scritti di filosofia naturale. Si tratta del codice Lucca, 
Biblioteca Statale (olim Biblioteca Governativa), 1398, che risulta 
in possesso del convento nel XV secolo, come indica una nota di 
possesso presente al f. 96v10. Il manoscritto si compone di tre unità 

Bonaventurianum 20), vol. VII; G. Brunetti, S. Gentili, Una biblioteca nella Firenze di 
Dante. I manoscritti di Santa Croce, in E. Russo (a cura di), Testimoni del vero. Su alcuni 
libri in biblioteche d’autore, Roma 2000, pp. 21-55; S. Chiodo, «Ad usum fratris». Miniatu-
re nei manoscritti laurenziani di Santa Croce (secoli XI-XIII), Mandragora, Firenze 2016; 
D. Speranzi, Scrittura e letture di Illuminato Caponsacchi nell’antica Biblioteca di Santa 
Croce, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 127-167, in part. pp. 135; 140; 146; 156; S. Orsino, 
F. Salvestrini, Note di alcuni frati di Santa Croce nei margini del Plut. 15 dex. 6 della Biblio-
teca Medicea Laurenziana di Firenze. Un aggiornamento francescano e fiorentino al «Marti-
rologio» di Adone di Vienne, «Codex Studies» 7 (2023), pp. 95-125, in part. pp. 103; 120.

8  Su Caponsacchi si veda V. Albi, La ricezione minoritica del libro di «Giobbe». 
Il caso della biblioteca di Santa Croce, in S. Bertelli, C. Marmo, A. Pegoretti, Libri 
e lettori al tempo di Dante. La biblioteca di Santa Croce in Firenze. Atti delle Giornate 
di Studio (Ferrara, Biblioteca Comunale Ariostea, 13-14 maggio 2022), Longo Editore, 
Ravenna 2023, pp. 185-212. Il saggio presenta un caso esemplare di manoscritto 
concesso “in uso” a Caponsacchi.

9  Il catalogo è edito in K.W. Humphreys, The library of  the Franciscans of  Siena in 
the late fifteenth century, Erasmus, Amsterdam 1978, pp. 50-165. Si è consultato il cata-
logo nella versione elettronica accessibile all’indirizzo <https://www.mirabileweb.
it/ricabim/catalogo-della-biblioteca-compilato-da-frate-giova/6327>. 

10  Cfr. M.R. Pagnoni Sturlese, L. Sturlese, Lucca. Biblioteca Statale. Codd. 
1-1544, in L. Casarsa et alii (a cura di), premessa di C. Leonardi, Catalogo di Mano-



222    Riccardo Saccenti

codicologiche: le prime due coeve e databili alla fine del XIII secolo, 
la terza certamente successiva. I testi di Alberto si trovano copiati 
nelle prime due unità, che contengono il De sompno et vigilia, il De 
spiritu et respiratione, il De unitate intellectus, il De intellectu et intelligi-
bili, il De morte et vita e il De iuventute et senectute11.

Ampliando lo sguardo al di là dei confini degli studia di Predica-
tori e Minori, Alberto risulta ampiamente presente anche in altre 
importanti biblioteche, soprattutto fiorentine. Il catalogo del con-
vento di Santa Maria del Carmine, redatto nel 1391 e aggiornato 
nel 1414 riporta una copia del Super Ethicam di Alberto, che si ritro-
va poi nel catalogo del 1461 e che è stata identificata con il codice 
Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, II.I.11712. Opere filosofiche 
di Alberto si trovano anche nella biblioteca della Badia Fiorentina, 
come attesta il catalogo composto attorno al 1504, che indica una 
copia della Physica e del De somno et vigilia, un codice che conteneva 
i Meteora e il De mineralibus e un manoscritto con Topica e Analytica 
posteriora13. È poi da registrare, nel catalogo del 1513 della libraria 

scritti Filosofici nelle Biblioteche Italiane. Cesena - Cremona - Lucca - S. Daniele del Friuli 
- Teramo - Terni - Trapani - Udine, L.S. Olschki, Firenze 1985, pp. 81-134: in part. p. 
115-116. Per una descrizione del manoscritto e del suo contenuto si rimanda alla 
scheda CODEX accessibile all’indirizzo <https://www.mirabileweb.it/codex/
lucca-biblioteca-statale-(olim-biblioteca-governat/213658>. 

11  Rispettivamente si trovano il De generatione et corruptione (ff. 1ra-27rb), De 
somno et vigilia (ff. 27rb-47vb), De spiritu et respiratione (ff. 47vb-56vb), De unitate 
intellectus contra Averroem (ff. 57ra-65vb), De intellectu et intelligibili libri duo (ff. 66va-
73vb), De morte et vita (ff. 74ra-78vb), De iuventute et senectute (ff. 79ra81vb).

12  Nel primo catalogo il Super Ethicam si trova all’item 569-*5 dell’elenco. 
Si veda K.W. Humphreys, The Library of  the Carmelites of  Florence at the End of  the 
fourteenth Century, Amsterdam 1964, pp. 24-89: 85. Si tratta dell’item 99-99 del 
catalogo edito in L. Perini, L’inventario dei codici di S. Maria del Carmine di Firenze 
del 1461, «Studi medievali» serie 3, 10/3 (1970), pp. 461-561: 483. Il testo di Alber-
to si trova nella terza unità codicologica del manoscritto, ai ff. 306r-345r. Si veda 
Perini, L’inventario dei codici di S. Maria del Carmine, pp. 505-507.

13  Si tratta dei seguenti item del catalogo: 478 – Alberti Magni metheora, mine-
ralia et alia eiusdem opuscola, Thomas de substantiis separatis in membranis volumine 
corio rubeo s. 100; 479 – Alberti Magni topica et posteriora in papyro volumine magno 
corio albo s. 4; 16 – Albertus Magnus super phisicam in papyro volumine magno corio 
albo s. 49; 19 – Albertus Magnus de somnio et vigilia et somnio in papyro et pergameno 
s. 20. Cfr. R. Blum, La Biblioteca della Badia Fiorentina e i codici di Antonio Corbinelli, 



Alberto Magno in Toscana    223

del monastero camaldolese di Santa Maria degli Angeli di una copia 
del De adherendo Deo attribuito al maestro domenicano14.

Questa pur parziale ricognizione dei cataloghi mostra una dif-
fusa presenza di Alberto nelle biblioteche degli ordini religiosi in 
area toscana lungo il Quattrocento. La diffusione delle opere di Al-
berto riguarda soprattutto gli scritti filosofici e in particolare quelli 
di filosofia naturale, dei quali vi sono numerose copie disponibili 
in conventi e abbazie fiorentine e non solo. Se si cerca di risalire 
ad una fase precedente, cioè al passaggio fra XIII e XIV secolo, le 
tracce si fanno nettamente più labili a motivo dell’assenza di cata-
loghi o inventari. Si trovano tuttavia importanti testimonianze che 
indicano la presenza di copie degli scritti doctor universalis in alcuni 
importanti conventi dell’Ordine dei Predicatori.

Un nucleo di opere filosofiche del maestro si trova elencato nel-
la donazione di libri che frate Proino lascia al convento di Santa 
Caterina nel 1278. Stando alla Chronica di Domenico da Peccioli, 
Proino era stato predicatore generale dell’Ordine nel 1260 assie-
me a Tommaso d’Aquino e vantava una solida cultura teologica 
e filosofica che peraltro trova pieno riscontro nella lista di opere, 
raccolte in sessantadue volumi, che compongono il lascito15. L’e-
lenco riporta numerosi testi di diritto canonico e di teologia, che 
annoverano la Bibbia corredata di Glossae, il corpus dello Pseudo 
Dionigi l’Areopagita, la Summa fratris Alexandri e il Super Sententias 
di Tommaso d’Aquino. Vi è poi un nutrito gruppo di testi filosofici 
fra i quali non pochi sono di Alberto: 

21. Opus Alberti super Dyonisium, super ethicam, et quaedam 
questiones, in uno […]

Città del Vaticano 1951 (Studi e testi, 155), pp. 26-31; 114-155, in part. le pp. 139 e 
144. L’item 479 è stato identificato con il manoscritto Firenze, Biblioteca Medicea 
Laurenziana, Conv. soppr. 195, databile agli inizi del XV secolo.

14  Si tratta dell’item 19 del catalogo. Si veda S. Baldelli Cherubini, I manoscritti 
della biblioteca fiorentina di S. Maria degli Angeli attraverso i suoi inventari, «La biblio-
filia» 74 (1972), pp. 9-47. L’elenco è stato consultato nell’edizione digitale all’indi-
rizzo <https://www.mirabileweb.it/ricabim/catalogo-dei-beni-del-monastero- 
di-s-maria-degli-a/12714>. 

15  Cfr. Dominicus de Peccioli, Chronica, ff. 4v-5v, <https://www.e-theca.net/ 
emiliopanella/pisa/cronica.htm>.



224    Riccardo Saccenti

28. Libri magistri Alberti de celo et mundo, methau(ro)rum, de ani-
ma, de mineralibus, de vegetabilibus et plantis, in uno volumine. […]
46. Opus magistri Alberti super libros eth(icorum)16. 

Un’opera attribuita ad Alberto è anche presente nella citata lista 
di testi donati al convento aretino dei Predicatori nel 1338. Più nello 
specifico, si trova menzione di un codice che avrebbe contenuto 
una Philosophia fratris Alberti Coloniensis che era verosimilmente 
un esemplare della Summa naturalium o Philosophia pauperum che 
è opera di Alberto d’Orlamünde che circola col patronimico di Al-
berto Magno17. 

2. Gli studia in naturalibus e il ruolo di Alberto Magno

Le indicazioni relative al Duecento mostrano come opere di Alber-
to siano presenti in biblioteche private e armarii di conventi e stu-
dia. A questo proposito, per quello che riguarda la frequentazione 
dell’opera di Alberto in area Toscana fra la fine del Duecento e gli 
inizi del Trecento, è particolarmente rilevante quanto è attestato 
al convento di Santa Caterina a Pisa. Qui, a partire dagli ultimi de-
cenni del XIII secolo, ha sede uno degli studia in naturalibus dell’Or-
dine per la Provincia italiana. La presenza di un codice di scritti di 
filosofia naturale del maestro domenicano nel 1278, grazie al ci-
tato lascito di Proino, si inquadrava dunque nell’attività di questo 
studium. Questo legame di Alberto con gli insegnamenti dispensati 
dai lectores di Santa Caterina trova un’ulteriore e rilevante testimo-

16  Dominicus de Peccioli, Chronica, f. 5r-5v, <https://www.e-theca.net/ 
emiliopanella/pisa/cronica.htm>.

17  Cfr. U. Pasqui, La biblioteca d’un notaro aretino del secolo XIV, «Archivio stori-
co italiano» serie 5, 4 (1889), pp. 250-255: 253. Su Alberto di Orlamünde, B. Geyer, 
Dei Albert dem Großen zugeschriebene Summa Naturalium (Philosophia Pauperum). Texte 
und Untersuchungen, Aschendorff, Münster 1938, pp. 63*-82*; Th. Kaeppeli, Scriptores 
Ordinis Praedicatorum Medii Aevii. Vol. I (A-F), Ad S. Sabinae, Romae 1970, p. 31. Si 
vedano anche le considerazioni presenti A. de Libera, Dénomination extrinsèque et 
«changement cambridgien» éléments pour une archéologie médiévale de la subjectivité, in K. 
Emery Jr., R.L. Friedman, A. Speer (eds.), Philosophy and Theology in the Long Middle 
Ages. A Tribute to Stephen F. Brown, E.J. Brill, Leiden - Boston 2011, pp. 251-469.



Alberto Magno in Toscana    225

nianza nel manoscritto Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12 e che offre 
un’interessante silloge di scritti18. 

Il codice, che è noto agli editori degli scritti di Alberto, data 
all’ultimo quarto del XIII secolo e appare come unitario nella com-
posizione e nella costruzione della collezione di scritti del maestro 
domenicano19. L’attuale composizione del codice riflette una rior-
ganizzazione trecentesca del materiale, alla quale si deve l’aggiunta 
dei primi 4 folia, i quali contengono due testi anonimi: un De mediis 
sillabis (ff. 1br-3br) e un De primis sillabis (ff. 3br-4bv). Seguono poi 
gli scritti di Alberto secondo il seguente ordine:

–	 De nutrimento et nutrito (ff. 4bvb-141ra);
–	 De sensu et sensato (ff. 141ra-165bisra);
–	 De memoria et reminiscentia (ff. 165bisra-170va);
–	 De intellectu et intelligibili (liber I) (ff. 170va-176ra);
–	 De motibus animalium (ff. 176ra-186vb);
–	 De spiritu et respiratione (ff. 186vb-195vb);

18  Cfr. L. Sturlese, M.R., Pagnoni Sturlese, Pisa. Biblioteca del Seminario Ar-
civescovile di S. Caterina, in T. De Robertis et alii (a cura di), Catalogo di manoscritti 
filosofici nelle Biblioteche Italiane. Firenze - Pisa - Poppi - Rimini - Trieste, presentazione 
di C. Leonardi, L.S. Olschki, Firenze 1980, pp. 13-69: 19-22; S. Donati, Albert der 
Grosse als Kommentator der ‘Translatio Vetus’ der Schrift ‘De memoria et reminiscentia’ 
der Aristoteles. Seine Vorlage un seine Kommentierungsmethode am Beispiel von Mem. 2, 
453a14-b4, in L. Honnefelder, H. Möhle, S. Bullido del Barrio (Hrsg.), Via Alber-
ti. Texte - Quellen - Interpretationen, Aschendorff, Münster 2009, pp. 509-60: 539; R. 
Antonelli, L. Mainini (a cura di), La biblioteca di Dante. Roma, Palazzo Corsini. Biblio-
teca dell’Accademia dei Lincei e Corsiniana 8 ottobre 2021-16 gennaio 2022. Catalogo della 
mostra, praef. A.Q. Curzio, Bardi, Roma 2021, pp. 212-213. Una descrizione aggior-
nata del manoscritto si trova nel repertorio CODEX accessibile in rete all’indirizzo  
<https://www.mirabileweb.it/codex/pisa-biblioteca-cathariniana-12/213629>. 
Sulla presenza dello studium in naturalibus nel convento pisano si veda G. Fioravanti, 
Il convento e lo Studium domenicano di Santa Caterina, in Pisa crocevia di uomini, lingue, 
culture. L’età medievale. Atti del convegno (Pisa, 25-27 ottobre 2007), Aracne, Roma 2009, 
pp. 81-96. Mi permetto di rimandare anche al saggio R. Saccenti, Uno snodo europeo 
nel XIII seocolo: ‘philosophi’ e manoscritti tra Pisa e Parigi, «Codex studies» 3 (2019), pp. 
171-224.

19  S. Donati, Einleitung, in Albertus Magnus, De nutrimento et nutrito, de sensu 
et sensato, de memoria et reminiscentia, S. Donati, (ed.), Aschendorff, Münster i.W. 
2017 (Alberti Magni Opera omnia. Editio Coloniensis, VII/2A), pp. XXXIV; XLV.



226    Riccardo Saccenti

–	 De iuventute et senectute (ff. 195vb-199rb);
–	 De somno et vigilia (ff. 199rb-219vb);
–	 De morte et vita (ff. 219vb-226vb).

A chiusura di questa serie di testi si trova un’anonima Quaestio 
de inaequalitate dierum naturalium (f. 226r) anch’essa successiva alla 
realizzazione del codice. 

Il De nutrimento et nutrito di Alberto inizia alla colonna b del ver-
so del folio 4b, il quale appare come una ricostruzione della porzio-
ne iniziale del testo che è andata perduta con il venire meno della 
prima parte del codice. Questo, inizialmente, conteneva una copia 
della Physica di Alberto, come attesta un indice posto al f. I’r. In esso 
il trattato è indicato come primo titolo, poi espunto da una mano 
successiva. L’indice che invece si trova al f. 4bva, da ricondurre ad 
una mano tardo trecentesca o più probabilmente quattrocentesca, 
riporta la composizione del codice dopo la risistemazione che ave-
va posto rimedio alla perdita della Physica. 

La stessa mano che trascrive l’indice più antico, sempre al f. I’r, 
inserisce una nota di possesso che recita: «Iste volumen est fratris 
Gerardi […] de Prusio ordinis predicatorum, quod emit a fratre Ni-
cholao P[…] pro[…] regni Sicilie […] aureis». Sull’identità del pri-
mo possessore attestato nel codice, ossia “Nicholaus P[…]” è assai 
difficile muovere ipotesi. Nella Chronica del convento pisano, nel 
XIV secolo, si da conto fra i lectores che insegnano a S. Caterina 
di un «frater Nicholaus magister in sacra pagina» che era membro 
della famiglia Bolsingi, originaria di Prato, che aveva riparato a Pisa 
e vantava origini nobili20. Magister Nicholaus, che muore il 3 febbra-
io 1380, è ricordato, oltre che per il rigore morale mostrato nella 
vita religiosa, per le qualità intellettuali maturate in una carriera di 
studio che lo vede sutende e poi maestro in naturalibus e quindi in 
teologia, con incarichi come baccellarius e lector sia nel convento pi-
sano che in quello perugino, per poi arrivare a guadagnare il grado 
di magister dopo aver letto le Sententiae e la Biblia allo studium gene-
rale di Santa Maria Novella a Firenze, dove rimase come reggente di 

20  R. Roncioni, Delle istorie pisane. Parte II, «Archivio storico italiano» 6/2 
(1845), p. 887. 



Alberto Magno in Toscana    227

teologia. La Chronica di Domenico da Peccioli ricorda anche i suoi 
incarichi come priore di San Domenico a Pistoia e del convento di 
Santa Maria sopra Minerva a Roma, di definitore del capitolo del-
la Provincia italiana e praedicator generalis21. Il profilo del «magister 
Nicholaus» sembra essere certamente compatibile con quello del 
primo possessore del codice e tuttavia la difficile leggibilità della 
nota costringe a rimanere nel campo delle ipotesi. Certamente, 
scorrendo l’elenco dei lectores menzionati nella Chronica non po-
chi presentano le caratteristiche intellettuali di poteziali fruitori di 
una collezione così estesa delle opere di filosofia naturale di Alberto 
Magno22. E del resto, la presenza di una tradizione di studio e inse-
gnamento in naturalibus a S. Caterina negli ultimi decenni del XIII 
secolo giustifica ampiamente la presenza di un simile oggetto negli 
armarii della biblioteca conventuale.

La stessa natura della raccolta di testi che compone il codice, se 
la si considera nella sua forma originaria, che includeva il testo del-
la Physica, sembra riflettere una concezione della filosofia naturale 
che echeggia il modo in cui lo stesso Alberto Magno presenta que-
sta parte del sapere filosofico nei propri testi. Nel prologo alla sua 
Physica il maestro aveva tracciato una sorta di schema del proprio 
progetto di trattazione dell’intera materia filosofica, all’interno del 
quale, nel capitolo 4, si colloca una distinzione delle varie parti del 
sapere concernente la natura in ragione dei diversi possibili approc-
ci allo studio dei corpi23. Come ha osservato Alain de Libera, Alber-

21  Cfr. Domenico da Peccioli, Chronica, f. 35r, testo consultato nell’edizione in 
rete curata da Emilio Panella all’indirizzo <https://www.e-theca.net/emiliopanella/ 
pisa/cronica.htm>.

22  Mi permetto di rinviare alle considerazioni presenti in Saccenti, Uno snodo 
europeo nel XIII secolo, pp. 192-194.

23  Nel passo in questione Alberto esplicita la volontà di delineare un profilo 
della philosophia naturalis e delle sue diverse articolazioni. «Ut autem sciamus, ad 
quem finem intendimus in scientia naturali et quando habemus omnes eius par-
ticulas et quando non habemus eas et quae earum deficiunt et quae non, volumus 
ex divisione subiecti quod induximus, ostendere libros omnes scientiae naturalis. 
Dicamus igitur, quod cum corpus mobile sit subiectum, ipsum habet consider-
ari in scientia naturali secundum omnes differentias et divisiones eius», Albertus 
Magnus, Physica, P. Hossfeld, Münster i.W. 1987 (Alberti Magni Opera omnia. Edi-
tio Coloniensis, IV/1), I, tr. 1, cap. 4, p. 6, 39-46.



228    Riccardo Saccenti

to presenta qui una duplice divisione delle materie24. Una divisione 
“sinottica” distingue l’indagine fisica in tre parti: una dedicata al 
corpo mobile semplice, una che si occupa del corpo mobile sem-
plice che realizza una composizione, la terza che invece riguarda 
il corpo composto e misto25. Un’ulteriore divisione, più analitica, 
muove invece dalla distinzione fra lo studio del corpo mobile con-
siderato in sé o in relazione alla materia26. Se il primo approccio è 
quello adottato nella Physica, il secondo è invece affrontato negli al-
tri trattati di filosofia naturale, tenendo conto del fatto che un cor-
po mobile considerato rispetto alla materia va distinto a sua volta 
se lo si considera come corpo semplice o come corpo composto27. 

Alberto precisa poi che un ulteriore aspetto della filosofia natura-
le attiene allo studio dei corpi mobili composti dotati di anima. Qui, 
accanto alla trattazione generale dell’anima che è oggetto del De 
anima, la filosofia naturale esamina prima le operazioni determinate 
dall’anima stessa considerata di per sé; e questo è l’oggetto del De 
vita et morte28. Diversamente, se si considerano le operazioni in ra-
gione delle facoltà dell’anima che le determinano, allora occorre di-
stinguere i movimenti e le operazioni sulla base delle facoltà stesse. 
Così, il De nutrimento et nutrito riguarda quanto operato dalla facoltà 
vegetativa, mentre per la facoltà sensitiva serva distinguere le opera-
zioni connesse alla capacità di sentire e quelle che invece riguardano 
più direttamente il movimento29. Alla prima fanno riferimento il De 
sompno et vigilia, che si occupa delle operazioni della facoltà sensitiva 
relative al rapporto fra senso e anima, il De sensu et sensato, che inve-
ce riguarda il rapporto fra il senso e la realtà sensibile, e il De memoria 
et reminiscentia, che discute di quel che viene riportato all’attenzio-
ne a partire dalla specie sensibile30. Se invece si guarda alla capacità 
di muoversi, il De motibus prende in esame il mutamento di luogo, 

24  A. de Libera, Raison et foi. Archéologie d’une crise d’Albert le Grand à Jean-Paul 
II, Éditions du Seuil, Paris 2003, pp. 86-93.

25  Cfr. Albertus Magnus, Physica I, tr. 1, cap. 4, p. 7, 65-68.
26  Cfr. ibidem, p. 6, 46-49.
27  Cfr. ibidem, p. 6, 52 – p. 7, 7. 
28  Cfr. ibidem, p. 7, 8-27.
29  Cfr. ibidem, p. 7, 29-31.
30  Cfr. ibidem, p. 7, 31-46.



Alberto Magno in Toscana    229

mentre il De spiritu et respiratione il movimento del dilatare e com-
primere che è proprio della respirazione31. Infine, il De intellectu et 
intelligibili riguarda l’operare della facoltà intellettiva32. 

Lo schema tracciato all’inizio della Physica di Alberto trova un’e-
co nella composizione del manoscritto pisano, che tuttavia presenta, 
dopo il trattato in cui si parla del movimento in sé, un’attenzione 
per i corpi mobili animati, considerati però prevalentemente dal 
punto di vista delle facoltà dell’anima. E tuttavia la sequenza di scrit-
ti copiati nel codice trova un’ulteriore eco albertista se si considera il 
modo in cui il maestro domenicano introduce la propria trattazione 
nel De nutrimento et nutrito e nel De sensu et sensato. Nel capitolo che 
funge da prologo al primo di questi due testi Alberto pone la propria 
esposizione sulla scia del contenuto del De anima, cioè dell’esame 
dell’anima considerata in sé stessa. Esaurita quella parte dell’inda-
gine, il filosofo naturale è chiamato ad esaminare quelle operazioni 
che sono l’esito delle facoltà dell’anima33. L’oggetto del De nutri-
mento et nutrito è dunque posto nella cornice dell’esame di ciò che 
attiene una specifica operatio, cioè il nutrirsi che dipende dalla facul-
tas nutritiva et augmentativa. Se poi si passa all’argomentazione che 
introduce il De sensu et sensato, Alberto riprende la questione della 
partizione delle diverse questioni che occorre esaminare con riferi-
mento ai corpi mobili animati. Il maestro ribadisce allora che l’inda-

31  Cfr. ibidem, p. 7, 50-54.
32  Cfr. ibidem, p. 7, 56-58.
33  «De anima secundum seipsam in praecedenti libro dictum est. Sed quia 

non tantum secundum seipsam quaerimus cognoscere animam, sed et opera eius 
et passiones et ea circa quae operatur et a quibus passionem recipit propriam, 
ideo iterum quasi a principio incipientes de ipsa, opera eius quae activis suis agit 
potentiis delcarare intendimus. Diximus autem in libro de anima quod activae po-
tentiae nihil similitudinis cum passivis habentes sunt nutritiva et augmentativa 
et generativa, quae etiam secundum naturam sunt primae, eo quod speculatio 
naturalis incipit a magis communi et devenit in particulare determinatum. Ma-
gis enim commune physice sumptum etiam secundum nos prius est, sicut saepe 
ostendimus. Et ideo de his operibus animae in hoc libello speculabimur. Quia vero 
obiectum praeiacet operi, ideo oportet agere de nutrimento, quia ex ratione illius 
sciemus opera nutritionis», Albertus Magnus, De nutrimento et nutrito, tr. 1, cap. 1, 
in S. Donti (ed.), Alberti Magni De nutrimento et nutrito. De sensu et sensato, cuius 
secundus liber est De memoria et reminiscentia, Aschendorff, Münster 2017, p. 1, 7-23.



230    Riccardo Saccenti

gine del filosofo naturale si interroga qui a partire dalle operationes 
che sono proprie dei corpi dotati di anima e le indaga in rapporto 
all’anima e alle sue facoltà. Vi sono allora, egli osserva, delle azioni 
che iniziano nell’anima e si risolvono a livello corporeo, ed è questo 
il caso della memoria e del ricordo, e altre che all’opposto nascono a 
livello corporeo e si risolvono nell’anima, come la sensazione, il son-
no e la veglia. Soprattutto, Alberto chiarisce che in questo genere di 
indagine il modo di procedere della filosofia naturale è quello di ini-
ziare dalle azioni comuni a tutti i corpi animati per poi considerare 
le azioni particolari34. Ecco allora che le azioni communia et propria 
sono: la sensazione, la memoria, il desiderio (appetitus). Allo studio 
di queste, nell’organizzazione del sapere naturale di Alberto, fa se-
guito quello di quattro coppie di opposti: veglia e sonno, giovinez-
za e vecchiaia, inspirazione ed espirazione, vita e morte35. Questa 
organizzazione del sapere riflette la scansione dei testi del maestro 
domenicano nel codice pisano, che vedono prima la trattazione di 
quel che è comune e proprio per i corpi mobili e quindi lo studio di 
questioni più specifiche. E una scansione del genere trova conferma 
anche nel capitolo che introduce il De intellectu et intelligibili, in cui il 
maestro domenicano spiega che nel quadro del suo progetto filoso-
fico, lo studio di quel che è comune all’anima e al corpo si snoda in 
una serie di opere che inizia con il De nutrimento et nutrito e prosegue 
con De sensu et sensato, De somno et vigilia, De iuventute et senectute, De 
spiritu et respiratione, De motu animalium, De morte et vita et de causis 
longitudinis et brevitatis vitae36. E tuttavia, egli spiega, dal momento 

34  «Primum autem de primis est dicendum secundum ordinem scientiae 
naturalis, in qua communia sunt quoad nos quam particularia, et ideo ab illis 
debet incipere speculatio», Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 1, 
p. 20,7-10.

35  Cfr. Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 1, p. 20,11-37.
36  «Propter quod etiam Peripatetici veteres scientias de talibus communibus 

animae et corporis vocaverunt. Et de his in parte jam pro modulo nostro expediti 
sumus in libris de Nutrimento et nutribili, et de Sensu et sensato. Restant autem adhuc 
libri de Somno et vigilia, de Juventute et senectute, de Inspiratione et exspiratione, et de 
Motibus qui dicuntur animales, de Vita et morte, qui omnes sunt de operibus com-
munibus animae et corporis», Albertus Magnus, De intellectu et intelligibili, tr. 1, 
cap. 1, A. Borgnet (ed.), Vivès, Paris 1890 (Alberti Magni Opera omnia, IX), tr. 1, 
cap. 1, pp. 477b-478a.



Alberto Magno in Toscana    231

che l’interpretazione dei sogni e della loro natura richiede l’intera-
zione col corpo dell’intelletto, occorre introdurre il De intellectu et 
intelligibili dopo il De sensu et sensato37. 

Il codice pisano sembra riflettere una scansione dei testi di Al-
berto che assume un ordine assai vicino a quello fissato dallo stesso 
maestro domenicano, organizzando la sequenza di opere in ragio-
ne dell’esame dei diversi aspetti connessi al rapporto fra anima e 
corpo e al modo in cui questo determina le diverse operationes di cui 
sono capaci i corpi animati: da quelle più generali come il nutrirsi 
e il sentire, a quelle connesse con il rapporto fra corpo e intelletto, 
fino a quelle che toccano aspetti più specifici come la giovinezza e 
la senescenza o il sonno e la veglia.

3. Studio e discussione di un “classico”

Il manoscritto della biblioteca Cathariniana, oltre a riflettere un 
programma di studi di filosofia naturale affine all’impostazione di 
Alberto Magno attesta anche l’utilizzo delle opere del maestro do-
menicano come oggetto di studio e discussione. Almeno tre mani, 
diverse da quelle del copista (A), sono all’origine di una serie di 
interventi sul testo e nei marginalia che hanno natura e finalità di-
verse fra loro. 

Una prima mano (M1), cronologicamente vicina a quella del co-
pista, opera una vera e propria revisione dei testi trascritti, correg-
gendo numerosi errori, sia aggiungendo parole o pericopi cadute 
nel lavoro di copiatura sia operando correzioni attraverso rasure e 
riscritture di alcune parole. A titolo di esempio si offrono di seguito, 

37  «Sed quia nequaquam interpretatio somnii, et natura ejus bene determina-
bilis est, nisi prius scito de intellectu et intelligibili, ideo oportet nos hic interponere 
scientiam de Intellectu et intelligibili, licet intelligere animae humanae sit proprium 
praeter corpus. Attendimus enim, sicut saepe protestati sumus, principaliter facili-
tatem doctrinae: propter quod magis sequimur in traditione librorum naturalium 
ordinem quo facilius docetur auditor, quam ordinem rerum naturalium. Et hac de 
causa non tenuimus in exsequendo libros ordinem quem praelibavimus in proe-
miis nostris, ubi divisionem librorum naturalium posuimus», Albertus Magnus, 
De intellectu et intelligibili, tr. 1, cap. 1, p. 478a.



232    Riccardo Saccenti

evidenziati in grassetto, gli interventi che M1 opera per emendare il 
primo capitolo del De nutrimento et nutrito38:

p. 2, l. 3-9: 	 Et ideo potentia uni activo et motori non pro-
portionata non proprie est potentia una, sed est 
potentia confusa: et ideo cum motor [add. M1] 
in nutrimento sit anima, quaecumque illius moto-
ris actione non sunt nutrientia secundum actum, 
haec non possunt dici potentia nutrimentum.

p. 2, l. 11-16:	 Sunt enim quae sunt species terrae vel aquae coa-
gulationis formam [corr. M1 ex for] habentia, sicut 
lapides, qui sunt species terrae, et metalla, quae 
sunt ex aqua coagulata, quae nullum videntur 
nutrire animalium propter vicinitatem eorum ad 
elementa [corr M1 ex ad eorum elementa].

p. 2, ll. 26-29:	Signum autem quod haec vicina sunt elementis 
est quod facilis est eorum [add M1] transmutatio 
ad invicem sicut et elementorum.

p. 2, ll. 33-36:	Non solvuntur autem a calido humido complexio-
nali, sed metalla quidem ab excellenti [corr. M1 ex 
excellente] calido et sicco, lapides autem non om-
nino [add. M1] solvuntur, sed aduruntur in calcem 
per humidi extractionem.

p. 2, ll. 62-64:	Quaedam tamen animalia calida ossibus aliquan-
do nutriuntur, eo quod ossa per separationem hu-
midi aliquid immutentur [corr. M1 ex mutentur] 
elixata.

p. 2, ll. 68-72:	Et ut generaliter dicatur, quaecumque elixata con-
stat et sicciora efficiuntur et immutantur calido 
humido, illa etiam quaedam animatorum nutrire 
possunt, quia calidum [corr. M1 ex callio] digesti-
vum est quiddam [corr. M1 ex quod] simile elixanti 
calido cum humido.

p. 3, ll. 3-7:	 Et huius signum est desiderium, quia animatorum 
unumquodque desiderat suae complexionis simi-

38  Le citazioni sono riferite all’edizione curata da Silvia Donati. 



Alberto Magno in Toscana    233

le, sicut id quod est de cholera adusta desiderat sic-
ca adusta aliquid [corr. M1 ex alii id] amaritudinis 
habentia, sicut fortiter assa.

p. 3, ll. 38-47:	Ut autem recipiat et [add. M1] teneat formas et fi-
guras nutritorum, oportet quod sit [corr. M1 ex s] 
per siccum subtile terreum terminatum. Signum 
autem eius quod dicitur est [add. M1] quoniam 
taliter commixta optimi saporis sunt et dulcissi-
ma. Propter quod etiam indigesta, ut mustum et 
fructus, evaporant [corr. M1 ex euaporat] primum, 
ut adunetur vaporosum humidum aereum cum 
humido aqueo et ex his unus fiat sapor. Haec igi-
tur sunt quae consideranda sunt in proprietatibus 
[corr. M1 ex proprie] nutrimenti. 

Gli interventi di M1 riflettono una rilettura attenta della trascri-
zione delle opere di Alberto e si trovano lungo tutto il manoscritto, 
restituendo un’accurata revisione in ragione della quale la lezione 
testuale che il manoscritto attesta, almeno per il De nutrimento et 
nutrito e per il De sensu et sensato, è quella dei manoscritti della fami-
glia Φ individuati da Silvia Donati nella sua edizione critica dei due 
trattati di Alberto39. 

Una seconda mano (M2), databile alla prima metà del XIV seco-
lo e successiva alla perdita della porzione di manoscritto che conte-
neva la Physica, inserisce una serie di marginalia che offrono un’in-
dicazione circa il contenuto delle varie parti del testo, e in alcuni 
casi, delle brevi annotazioni. Così, ad esempio, viene annotato un 
paragrafo del primo capitolo del De nutrimento et nutrito:

[M2: Quod omnes factus generaliter male nutriunt] Et hac de cau-
sa fructus generaliter male nutriunt hominem, eo quod est in eis 
virtus terrae et elongati sunt ab hominum complexione temperatis-
sima. Propeter quod nutrimentum generatum ex talibus putrescit 
aut in stomacho aut in venis. [M2: Quod plantarum nutrimentum 

39  Cfr. Donati, Einleitung, pp. LIX; LXIV; LXVIII.



234    Riccardo Saccenti

est fimus] Haec etiam est causa quare plantarum nutrimentum con-
veniens est fimus, quia fere eiusdem commixtionis est fimus cum 
plantis, cum fimus sit quasi terra commixta elementis aliis; omnes 
enim vires plantarum a terra commixta causantur40.

Nel caso del De sensu et sensato M2 introduce anche i riferimenti 
testuali alle porzioni del trattato aristotelico a cui le diverse parti 
del testo di Alberto Magno fanno riferimento. All’inizio del primo 
capitolo dell’opera di Alberto si trovano così le annotazioni:

·i· Quoniam de anima etc. usque ibi et corrumpentia fugiunt41.

Videntur autem maxime quod omnium contraria etc.42.

M2 è poi responsabile anche di un paio di annotazioni che riguar-
dano la trattazione connessa alla vista e all’ottica presente al f. 146r, 
cioè in corrispondenza del capitolo 8 del primo trattato dell’opera. 
Nella refutazione delle teorie della visione di Platone, Empedocle, 
Euclide, al-Kindi e Democrito, Alberto affronta la questione dell’in-
tersezione fra il raggio visivo che determina la visione di un oggetto 
con quella dei raggi visivi che rendono visibili altri oggetti. Dovendo 
spiegare che l’oggetto visto si determina non tanto come cosa ma 

40  Albertus Magnus, De nutrimento et nutrito, tr. I, cap. 1, p. 3, 16-25.
41  Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 141ra marg. inf. Il riferimento è al pas-

so in cui si legge: «Quoniam autem de anima secundum seipsam considerata iam 
in libro de anima determinatum est, in quo etiam libro de qualibet virtute diximus 
quae secundum partem potentialem animae principaliter esse dicitur, et determi-
nata sunt opera propria vegetabilis et obiectum, quae sunt magis corporalia inter 
opera animae, consequens erit facere considerationem de naturis animalium, quo-
rum ipsa anima est principium et causa et ratio et substantia, et sic tractandum est 
de omnibus vitam habentibus propter easdem causas», Albertus Magnus, De sensu 
et sensato, I, tr. 1, cap. 1, p. 19,8-17.

42  Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 141rb marg. dex. Il riferimento è al passo di 
Alberto in cui si dice: «Ea autem quae maxime sunt animalium in quantum sunt ani-
malia tam communia quam propria, sunt animali simul attributa tam ratione animae 
quam corporis communiter, quemadmodum est sensus, memoria, ira desiderium et 
omnino, sive universaliter, appetitus, et cum his gaudium et tristitia, de quibus omni-
bus in diversis libris est agendum, antequam consideremus naturas corporum anima-
lium», Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 1, p. 20,11-17.



Alberto Magno in Toscana    235

come entità intenzionale, così che l’intersezione dei diversi radii non 
deforma la vista dei diversi oggetti, il maestro propone una dimostra-
zione geometrica. Se si considera un oggetto C riflesso in uno spec-
chio B e un oggetto D visto direttamente, anche se i radii che vanno 
D all’occhio e quelli che vanno da B allo specchio C si intersecano, la 
visione dell’occhio A dei due oggetti non viene compromessa o vi-
ziata43. La mano M2 correda questo passo con un diagramma che il-
lustra visivamente il passo di Alberto nel margine inferiore del folio44.

Un secondo diagramma si trova nel margine sinistro del f. 146vb 
quasi a commento dell’inizio del capitolo 9 in cui Alberto riassume 
la teoria di Avicenna per cui l’insistenza di due raggi su uno stesso 
punto non produce una duplicità di immagine ma un’immagine 

43  «Ut autem hoc melius intelligatur, ponamus ad hoc demonstrationem per 
lineas geometricas. Dicam igitur quod a sit oculus a quo egrediuntur radii quotcum-
que voluerimus, B autem sit speculum, C autem sit res cuius imago aparet in speculo, 
D autem sit alia res visa ab oculo cuius imago in speculo apparere non potest. Pro-
traham autem lineam AB, quae est radius incidens ab oculo in speculum et nuntians 
speculum quod videtur. Protraham etiam lineam BC, quae est radius reflexus a spe-
culo in rem cuius simulacrum apparet in speculo. Protraham etiam lineam AD, quae 
est radius ab oculo incidens in rem visam cuius imago in speculo apparere non potest. 
Linea autem AD secabit lineam BC in puncto E, et huius figurae haec est descriptio», 
Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 8, p. 38,11-24.

44  Nell’immagine, in corrispondenza del cerchio A si legge «oculus», mentre B 
viene indicato come «speculum». Il cerchio C reca invece la dicitura «res uisa cuius 
ymago apparet in speculo», mentre rispetto a D si legge «res uisa cuius ymago non ap-
paret in speculo». La linea AB viene indicata come «radius incidens». Il punto di inter-
sezione fra AD e BC corrisponde al punto E citato da Alberto nella sua dimostrazione. 



236    Riccardo Saccenti

unica45. In questo caso la raffigurazione rappresenta due radii inci-
dentes che convergono in un unico punto. 

Alle questioni di ottica sono dedicate anche le annotazioni di 
una terza mano (M3), databile fra l’ultimo quarto del XIII secolo 
e gli inizi del successivo, che discutono il contenuto del capitolo 
10 del primo trattato del De sensu et sensato. Si tratta di un testo 
nel quale Alberto, dopo aver esposto le teorie sulla visione e sulla 
percezione del colore attestate in filosofia naturale, le rivede critica-
mente e avanza delle soluzioni a difesa della teoria visiva aristoteli-
ca che ha accolto come propria46. Il maestro domenicano cita una 
posizione riportata da Avicenna, secondo cui, nel caso di un’im-
magine riflessa nello specchio, la forma dell’oggetto visto non è 
lo specchio, perché altrimenti essa si muoverebbe con il muoversi 
dello specchio. Alberto replica che una simile obiezione non ha va-

45  «Hoc autem non concordat positionibus eorum. Est enim una de positio-
nibus eorum quod propter iactum diversorum radiorum inidentium in rem unam 
non accidit error in visione nec videtur unum et idem duo et in diversis locis, quia 
ex hoc quod multi radii ad idem quocumque modo terminantur, magis densantur 
circa illud, et densatio est causa certficationis visus et denstruens fallaciam ipsius. 
Ergo res illa ad quam sic duo radii terminantur debet videri una et in uno loco», 
Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 9, p. 39,38-46.

46  Per una esposizione della teoria della visione di Alberto e alla sua colloca-
zione nei dibattiti scientifici del XIII secolo si rimanda a D.C. Lindberg, Theories of  
Vision from Al-Kindi to Kepler, University of  Chicago Press, Chicago 1976: in part. 
pp. 104-107; L. Lička, The Visual Process: Immediate or Successive? Approaches to the 
Extramission Postulate in 13th Century Theories of  Vision, in E. Băltuţă (ed.), Medie-
val Perceptual Puzzles. Theories of  Sense Perception in the 13th and 14th Centuries, E.J. 
Brill, Leiden - Boston 2020, pp. 73-111: in part. 81-87.



Alberto Magno in Toscana    237

lore, perché a muoversi non è la forma. Il movimento apparente 
dell’immagine dipende dal fatto che la luce produce nuove forme 
sui diversi punti della superficie dello specchio47. L’anonima mano 
M3 glossa criticamente questo passaggio e osserva:

Immo non generatur noua, sed generatarum noua apparet et ma-
nifestatur. Item, sua causa uidetur esse contra ipsum et dato quod 
esset pro ipso, eque dubium est de causa secunde cause, scilicet lu-
minis siue tali uniuerse generationis luminis. Cum luminibus sem-
per se multiplicet ad omnem partem ad quam recta linea ponunt 
aliqui, causa est mathematica et ipse dat naturalem48.

L’autore di questa annotazione, che ha la forma di un appunto, 
contesta ad Alberto l’approccio che tende a discutere la questio-
ne della rifrazione dello specchio in termini fisici di generazione 
di nova. In tal modo, osserva M3, si articola una soluzione che si 
presta ad un dubbio ulteriore, di carattere metafisico, che attiene 
allo stabilire quale realtà giochi il ruolo di causa seconda della vista, 
se la luce o la generazione della luce. Ora, si osserva, la causa del 
moltiplicarsi della luce riflessa nello specchio attiene piuttosto alla 
matematica che a ragioni fisiche, come invece vuole Alberto.

In modo simile, M3 annota criticamente il punto in cui, poche 
righe dopo, Alberto replica alle critiche che vengono dalle teorie 

47  «Et quod dicunt, quod subiectum idoli non est speculum, eo quod motu 
speculi non movetur, nihil valet omnino, quia in veritate forma non movetur, sed 
nova et nova in diversis sitibus superficiei speculi generatur. Cum enim omnia 
visibilia agente lumine fiant, non habent generationem nisi luminis; et ideo sicut 
oppositio sola luminaris ad rectam diametrum suffici ad luminis generationem 
per omnes partes perspicui quae recte luminari opponuntur, ita etiam ad omnium 
figurarum et colorum generationem non exigitur aliud nisi recta oppositio rerum 
visibilium ad perspicua indeterminata vel determinata quae conveniunt cum in-
determinatis in natura compositionis, sicut specula et oculi. Et ideo non valet il-
lorum obiectio», Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 10, p. 43,63; p. 
44,12. Per la teoria secondo cui la forma dell’immagine non si trova nello specchio 
si veda Avicenna, Liber VI Naturalium, pars 3, cap. 5, in Avicenna Latinus. Liber De 
Anima seu Sextus de Naturalibus, ed. S. Van Riet, introd. G. Verbeke, Peter - Brill, 
Leuven - Leiden 1972, p. 217,96; p. 218,10.

48  Pisa, Bibliotheca Cathariniana, 12, f. 148ra, marg. sin.



238    Riccardo Saccenti

di Platone, Avicenna ed Euclide al modo in cui la fisica aristotelica 
spiega la rifrazione della luce sulle superfici piane e la generazione 
dei colori49. M3 annota50:

Non dat causam quare in oppositum. Sua autem causa <est> nul-
la, cum debeat esse mathematicas et magis est contra ipsum quam 
pro ipso.
Iterum non respondet quare et latius reflectitur ad parietem ut fuit 
obiectum51.
Item non satisfacit quare in tanta profunditate speculi uidetur res 
in quanta egreditur a speculo, ut fuit obiectum; nec dat causa eius, 
nec dicit ubi sit locus imaginis, utrum in speculo uel ultra uel circa 
que est magis alio in perspectum.
Iterum in de anima, tractatu tertio, capitulo xiiii, dicit quod tantum 
potest rem elongari quod [ms. del. potest fieri] non uidebatur, eo 
quod due ille linee facientes angulum piramidis sub quo res uidetur, 
concurrent, quod tamen est non <…> illas, scilicet concurrere52. 

49  «Sed ad hoc etiam dicendum est quod tersa spissa, sive dura sint sive non, 
reflectunt simul et divaricant lumen, et ideo in oppositum multiplicant ipsum. 
Hoc autem ideo est, quia suae superficies politiae sunt, et politum est huiusmodi 
naturae propter convenientiam quam habet ad lumen quod multiplicatur lumen 
super ipsum; propter quod etiam tegitur color omnium huiusmodi tersorum et 
videntur radiantia quando sunt in lumine. Proiectio autem luminis in oppositum 
est ideo, quia reddit lumen ex sua tersione. Si enim tantum retineret, tunc non 
fieret quod dictum est; sed quia abundat lumine ad copiam, ideo fundit ipsum in 
oppositum radii incidentis», Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 10, 
p. 44,22-33.

50  Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12, f. 149rb, marg. sin.
51  Qui e nel punto successivo M3 fa riferimento alla obiezione formulata da 

Alberto stesso là dove osserva: «Sed tamen adhuc confortant hanc obiectionem au-
ctores sententiae inductae dicentes quod non videmus quod talia tersa solida radios 
reflectunt et reflectunt ad maiorem quantiatem luminis quam sit incidens in ipsa, 
sicut patet qando radius reflectitur ad pariete oppositum speculo vel aquae; fit enim 
in pariete tunc latius et longius lumen quam sit super speculum vel aquam. Et sic 
adhuc videtur radius corpus esse, quia non reflectitur et repercutitur nisi corpus, ut 
dicunt», Albertus Magnus, De sensu et sensato, I, tr. 1, cap. 10, p. 44,13-21.

52  Cfr. Albertus Magnus, De anima, III, A. Borgnet, (ed.), Vivès, Paris 1890 
(Alberti Magni Opera omnia, V), tr. 3, cap. 14, p. 259b: «Quando autem directe 
procedit in oculos, tunc fit processus ejus sub duobus radiis luminis, quorum unus 
unum finem colorati attingit, et alter alterum, ita quod figuratur triangulus vel 
puramis, cujus basis est res visa, et angulus concluditur versus oculum». 



Alberto Magno in Toscana    239

Item in capitulo proximo sequitur, scilicet capitulo xv, dicit.
Iterum, ibidem post, dicit causam quare a duobus oculis res una 
non uidetur due53. Et causa est falsa et nulla, cum sit naturalis et 
debeat esse mathematica. Et subiungit ibidem deceptionem uisus 
que fit per suppositionem digiti ad oculum, eius deceptionis cau-
sam dicit eanmdem que tamen est nulla54.
Iterum, in capitulo proximo sequenti, dicit quod in speculis planis 
imago est equalis rei in se55. Quod tamen uno modo est uerum, 
alio modo non, ipse autem non declarat et ibidem uult quod in 
planis speculis in omni signi apparet forma rei, et negat hoc de 
speculis conuexis et concauis; quod tamen totum est falsum, quia 
inter omnia specula speculum planum est de <…> in paucioribus 
sitibus uidetur res, et ideo est inutile. Sed conuexus est utile, quia 
habet illud, et ideo utimur conuenienter conuexum. alias.
Iterum ibidem, de prauitate imaginis in speculis conuexis et de tor-
tuositate imaginis in speculis concauis et de multiformitate imagi-

53  Cfr. ibidem, p. 260a: «Quod autem videtur probari, quod una res debeat vi-
deri duae, solvit bene Avicenna dicens virtutem visicam esse in nervo qui vocatur 
opticus, hoc est, visivus, infra quem discurrit spiritus visivus accipiens formas in 
oculis depictas: est autem iste nervus cancellatus in anateriori parte cerebri, et facit 
quasi triangulum, et in puncto illo uniuntur formae oculorum, et ibi fit judicium 
de re visa: et quia ibi conveniunt, ideo unum videtur quod est unum, et duo quae 
sunt duae».

54  Cfr. ibidem: «Signum autem hujus est, quia in aliquis exprimat parumper 
per oculum, digitum supponens oculo, nervus collimitatus oculo recidit a nervo 
qui alteri oculo collimitatur: et tunc unum duo videbitur ab habent duos oculos et 
non a monoculo: formae tamen duplices in oculis aliquantulum impediunt recti-
tudinem visus ad rem, et ideo illi qui recte dirigunt sagittas, alterum oculorum 
claudunt».

55  Cfr. ibidem, cap. 15, p. 262a: «Quando autem speculum est planum, tunc 
ad totam superficiem aequaliter fit processus luminis, et ideo in illa forma totam 
quantiatem repraesentat: et videtur forma tanta esse, qunta est res: et quia lumen 
procedit ad totam illam superficiem ab inferiori et lateribus aequaliter, ideo res 
apparet in illo speculo in omni situ ad quem duci potest recta linea a speculo: 
quod non fit in eo quod est convexum: ibi enim oportet conservari locum deter-
minatum, eo quod lineae multae contingunt sphaericum, et illae transeunt et non 
reflectuntur ab ipso, sicut linea contingens circulum non secat eum In concavis 
autem speculis forma sigillata in uno latere, sigillatur et in altero: et quia superius 
rei plus habens luminis, prius natura procedit in speculum, ideo statim illud a su-
periori parte producitur in inferiore: et sic continue fit de forma rei visae: et ideo 
omnia quae in talibus speculis apparent, videntur inversa: et quando aspicit ibi 
homo, videtur mentum superius et frons inferius». 



240    Riccardo Saccenti

num in speculis multiformibus uel fractis dat causas naturales et 
nullas cum cause horum sint mathematice et alie56. 

La lunga annotazione si muove sulla stessa linea teorica della 
precedente: la critica di fondo alla posizione di Alberto è di discute-
re le questioni connesse con la visione solo sul piano fisico, quando 
invece l’autore della glossa propende per un approccio matematico 
ai problemi di ottica. E tuttavia, colui che è all’origine della nota 
mostra una conoscenza assai accurata dell’intera opera di Alberto. 
Si accosta infatti il passo del De sensu et sensato ai capitoli 14 e 15 del 
De anima in cui il maestro domenicano riprende la questione della 
rifrazione della luce da parte di una superficie, per chiarire come la 
visione di Alberto, qui contestata, sia anche lì articolata nei termini 
di una soluzione fisica ai problemi di ottica, anziché matematica. 

4. Alberto e la sua fortuna nell’Italia del XIII e XIV secolo: una 
questione aperta

La ricognizione fornita nelle pagine precedenti, pur nella sua par-
zialità, consente alcune valutazioni riguardo alla presenza delle ope-
re di Alberto Magno in Toscana. Le tracce che risalgono alla fine 
del XIII secolo mostrano come la presenza delle opere del maestro 
domenicano nei conventi e negli studia mendicanti in Toscana sia 
posto sotto il segno della filosofia naturale. Sono le opere che atten-
gono a questa parte del progetto filosofico e culturale di Alberto a 
godere del maggiore interesse. Più ancora, esse sono oggetto di una 
lettura che, come nel caso del manoscritto 12 della Biblioteca Catha-
riniana, suggerisce un utilizzo connesso all’attività di insegnamento 
in naturalibus. Siamo qui di fronte ad un connotato di lungo periodo, 

56  Cfr. ibidem: «Si autem in una planitie continue esset concavum et con-
vexum, et homo aspiceret in partes ubi conjunguntur superficies, apparent ibi 
imagines duae, et essent conjunctae per mentum: et hoc ideo fit quia una irradiat 
super aliam forma quam recipit, et superius formae unius projicit super inferius 
superficiei alterius, ad quam fit irradiatio: et tot modis possunt multiplicari quot 
multae facies apparent».



Alberto Magno in Toscana    241

testimoniato dalla preponderanza di scritti filosofici e di filosofia na-
turale di Alberto attestata nelle biblioteche nel XV secolo.

Emerge anche un’attenzione per il più generale progetto di 
esposizione sistematica del sapere scientifico e filosofico in tutte 
le sue parti che il maestro domenicano aveva elaborato e portato 
avanti con la propria produzione. Tale scenario contribuisce certa-
mente ad una circolazione di testi e di dottrine che sembra muover-
si all’interno di un contesto culturale molto specifico, che è quello 
degli studia mendicanti, in grado di interloquire direttamente con 
quello degli studia universitari come Parigi o come la più vicina 
Bologna57. Se si considerano le annotazioni che sul codice pisano 
danno conto di una lettura analitica dei testi di Alberto e di una 
discussione critica del loro contenuto, appare chiaro come scritti 
quali il De sensu et sensato o il De nutrimento et nutrito richiedessero 
una preparazione filosofica di livello universitario per poter essere 
apprezzati in modo compiuto. Una circostanza, questa, che peral-
tro verso spiega come gli studia degli ordini religiosi, nel contesto di 
una Toscana in cui ancora non è presente un’istituzione universita-
ria, svolgono già una funzione culturale cruciale. Essi sono i luoghi 
in cui si pratica quel livello di cultura elevata che il Dante del Convi-
vio significa con l’immagine della “beata mensa”, alla quale siedono 
i lectores e i magistri che insegnano a Firenze a Santa Croce, a Santa 
Maria Novella, come anche a Pisa nel convento di Santa Caterina58.

Se i testi di Alberto Magno sono riservati alla fruizione diretta di 
chi ha gli strumenti linguistici e culturali per potersi misurare con 
il loro contenuto, il ruolo che il maestro domenicano assume nella 
pratica scolare degli studia contribuisce alla costruzione della sua 
immagine di sapiente. Il suo essere annoverato come un “classico” 

57  Riguardo al ruolo di Bologna come luogo in cui era disponibile la lettera-
tura filosofica anche ad una figura come Dante si vedano L. Gargan, Dante, la sua 
biblioteca e lo studio di Bologna, Antenore, Padova 2014 e il saggio di Fioravanti in 
questo volume.

58  Cfr. G. Fioravanti, Il pane degli angeli nel ‘Convivio’ di Dante, in C. Criscia-
ni, O. Grassi (a cura di), Nutrire il corpo, nutrire l’anima nel Medioevo, Edizioni ETS, 
Pisa 2017, pp. 191-200; L. Bianchi, ‘Noli comedere panem philosophorum inutiliter’: 
Dante Alighieri e Giovanni di Jandun sul “pane” dei filosofi, «Tijdschrift voor filosofie» 
75 (2013), pp. 335-355 ora ripubblicato in Bianchi, Il pane dei filosofi, pp. 63-104.



242    Riccardo Saccenti

del pantheon filosofico e teologico europeo già alla fine del Duecen-
to si riflette sull’attenzione che in quello stesso periodo cresce per 
i suoi scritti di filosofia naturale. Tale immagine si proietta anche 
all’esterno, divenendo rapidamente parte di un più ampio pano-
rama culturale. Soprattutto, essa viene assorbita da quella cultura 
romanza che si afferma fra le nuove élites urbane delle città toscana 
e che non è estranea ad una sensibilità filosofica. Così, il «buon frate 
Alberto» entra nel Fiore come icona di chi veste quell’abito dell’Or-
dine dei Predicatori che Falsembiante indossa per attaccare «Mastro 
Sighier» e «Mastro Guglielmo, il buon di Sant’Amore»59. Che il do-
menicano sia quasi il prototipo di una sapienza vastissima e olistica 
è opinione condivisa anche dal Dante delle Rime, che nel sonetto 
Messer Brunetto, questa pulzelletta invita il destinatario dei versi a ri-
volgersi ai sapienti in grado di darne un’interpretazione. E questi 
dotti sono indicati con la locuzione «frati Alberti», che richiama la 
vastità e l’acutezza del sapere proprio del coloniense60. 

Per la cultura romanza della fine del XIII secolo, Alberto Magno 
è dunque già figura tipologica del sapiente e del filosofo. Uno sta-
tus che l’Alighieri non solo confermerà nel Paradiso, nei noti versi 
del canto X che vedono «Alberto di Colonia» riconosciuto dall’ani-
ma di Tommaso d’Aquino come il proprio maestro61. Nel Convivio, 
proprio la philosophia naturalis del domenicano emerge come una 
delle basi dell’elaborazione filosofica di Dante, che negli scritti di 
Alberto vede una parte rilevante del cibo intellettuale dispensato 
sulla mensa dei dotti62. 

59  Si veda Il Fiore, F. 88 e F. 92, citati qui dall’edizione Dante, Il Fiore. Detto 
d’amore, L.C. Rossi (a cura di), Mondadori, Milano 20212, pp. 101, 107-108.

60  «Se voi non la ‘ntendete in questa guisa, / in vostra gente ha molti frati Al-
berti / da intender ciò ch’è posto loro in mano», Dante, Rime, 39, vv. 10-11, in Dante 
Alighieri, Opere, dir. M. Santagata, Volume I. Rime, Vita Nova, De Vulgari Eloquentia, C. 
Giunta, G. Gorni, M. Tavoni (a cura di), Mondadori, Milano 2011, p. 453.

61  Cfr. Par. 10, 98-99.
62  Cfr. R. Zanni, Una ricognizione per la biblioteca di Dante in margine ad alcuni 

contributi recenti, «Critica del testo» 17/2 (2014), pp. 161-204.



243

Indice dei nomi*

Abardo, R., 172n
Abramo (patriarca), 43-44, 46
Abramo Bar Chijja (Savosarda), 

57n, 61
Abubacher (v. Avempace)
Abū Maʿšar (v. Albumasar) 
Achena, M., 78n
Adamson, P., 77
Adriano V (papa), 162n, 163
Aertsen, J.A., 110n, 157n
Agar (matriarca), 46
Agrimi, J., 68n
al-Fārābī, 31, 50n, 78n, 85n
al-Ġāzalī (v. Algazel)
al-Kindī, 68, 234, 236n
al-Kurdī, M.D.Ṣ., 77n
ʿAlī (quarto califfo dell’Islam), 

40-41, 62-63
al-Mizyadī, A.F., 78n
al-Rahim, A.H., 80n
al-Sabah, R., 40n, 77n
Alagia Fieschi, 13
Alanus ab Insulis, 182 
Albertus de Orlamünde, 224n
Albi, V., 221n

Albumasar, 4-5, 43, 56-57, 58n, 
61, 68

Alexander Aphrodisiensis, 22
Algazel, XIII, 15, 73-75, 76n, 77, 

78n, 79n, 80, 82n, 83-85, 87n, 
88n, 89, 90n, 91-93, 95, 96n, 97-
99, 101n, 102n, 103n, 105-106

Alighieri, Pietro, 150, 181, 182, 
183, 191, 192n 

Allegretti, P., 1, 19n
Alonso, M.A., 77n
Alpago, A., 42n
Alvaréz Péréz, A., 138n
Alvino, G., 183n
Amaldi, D., 65n
Amerini, F., 110n
Anaxagoras, 47n
Andrea di Bonaiuto, 70-71
Andrea Lancia, 181
Anonymus Florentinus, 180
Anonymus Lombardus, 181-182
Anonymus, Quaestiones de anima 

(ms. Firenze), 123
Anonymus, Quaestiones de anima 

(ed. Van Steenberghen), 122
* Considerate le numerose occorrenze i nomi di Alberto Magno e di Dante 

non vengono registrati.



244    Indice dei nomi

Anonymus, Quaestiones super li-
brum de anima (ed. Bernardini), 
130n

Anonymus, Quaestiones super Ari-
stotelis De anima (ms. Todi), 
119-122, 132

Anselmus Cantuariensis, 141, 
144, 149

Antonelli, R., 67n, 225n
Antoni, C.G., 62n
Antonius Parmensis, 15-17
Anzulewicz, H., 42n, 96n, 143n, 

147n, 207n
Ardissino, E., 88n
Ardizzone, M.L., X, 1
Arfé, P., 184n
Ario, 43, 61, 71
Aris, M.-A., 106n
Aristoteles, XI, 4-5, 21-22, 

26n, 30n, 31-33, 34n, 36n, 
44n, 52-53, 56, 58, 63, 82n, 
89n, 98n, 100, 102, 116-
118, 122-126, 130n, 148, 
225n

Arnoldus de Saxonia, 58
Arnzen, R., 47n
Ascoli, A.R., X, 1
Asín Palacios, M., 62, 66
Augustinus Hipponensis, 58-59, 

69-70, 110n, 112, 113n, 124, 
128, 147, 150, 157n 

Augustinus Triumphus de An-
cona, 176n, 177n

Auzzas, G., 173n
Avempace, 42n
Averroes, 22, 25, 30-31, 45, 47-

49, 52-53, 55n, 61-63, 66n, 

67, 70-71, 76n, 77n, 98, 101n, 
118, 122, 222n

Avicenna, 5, 16, 17n, 22, 31, 42n, 
44n, 62-63, 78, 80-81, 84, 85n, 
86, 87n, 88n, 92-93, 96, 99, 
101n, 102, 103n, 206, 207n, 
213, 235-236, 237n, 238, 239n

Azzetta, L., XVII, 135n, 152n, 
158n, 183n

Azzolino, P., 23 

Backes, I., 43n
Baffioni, C., 67n, 184n
Bahmanyār ibn Marzubān, 80n
Bakker, P.J.J.M., 94n, 136n
Balbis, G., 171n
Baldelli Cherubini, S., 223n
Baldelli, I., 169, 170n
Barański, Z.G., 7n, 9n, 13, 34n, 

165n
Barbanti, M., 110n
Barchiesi, M., 214n
Barillari, S.M., 138n
Barolini, T., 70n, 74n, 105, 214n
Barsella, S., 135n
Bartholomaeus Parmensis, XIII, 

160-161, 184 
Bartholomaeus Scala, 12
Barucci, G., 169, 171-172
Basile, B., 188n, 189
Basile, M.A., 164n
Bauerschmidt, F.C., 39n
Bazán, B.C., 115n, 117n, 118n, 

122n
Beatrice, X, 167n, 168, 204n
Beccarisi, A., IX, XVII, 33n, 41n, 

99n



Indice dei nomi    245

Bellomo, S., 177n
Bemrose, S., 135n
Benedetto XV (papa), 25
Bentivogli, B., 109n
Benvenutus Imolensis, 178n, 181, 

183-184, 187-189, 191, 193-
194, 195n, 197-198 

Bernardini, P., IX, XIV, 55n, 
111n, 119n, 120n, 121n, 130n

Bernardo, A.S., 167n
Bernardus Gordonius, 167n
Bertelli, S., 211n, 219n
Berti, E., 98n
Bertolacci, A., IX, XII-XIII, XIX, 

39, 40n, 44n, 62n, 70n, 81n, 
85n

Bettetini, M., 89n, 94n
Beullens, P., 185n
Bianchi, L., XI, XVII, 19, 22n, 

23n, 24n, 27n, 28n, 29n, 34n, 
67n, 91n, 94n, 112n, 217n, 
218n, 241n

Blum, R., 223n
Bockmann, J., 174n
Bodrero, E., 168n
Boethius de Dacia, 15, 23, 94, 

157n 
Boethius, Anicius Manlius Seve-

rinus, 157n, 168n
Boggione, V., 171n 
Bonaventura de Balneoregio, XIV, 

44n, 125n, 143n, 146n, 153
Bonifacio VIII (papa), 64
Bonus Giambonus, 10
Borgnet, A., 4n, 42n, 43n, 44n, 

49n, 50n, 56, 113n, 141n, 
148n, 186n, 230n, 238n

Borruso, A., 68n
Bossuat, R., 182n
Boudet, J.-P., 215n
Bowe, D., 166n
Boyde, P., 160n, 165n
Bragantini, R., 166n
Brambilla Ageno, F., 2n, 92n, 

179n
Brigandì, O., 166n
Brilli, E., 11, 12
Brinzei, M., 33n
Brown Jr., R., 190n
Brunetti, G., 165n, 168n, 221n
Brunetto Latini, 10, 242
Bruni, A., 200n
Buccolini, C., 100n
Bullido del Barrio, S., 225n
Buonaiuti, E., 29
Burnett, Ch., 57n, 190n
Burrell, D.B., 39n, 40n
Busa, R., 113n
Busetto, N., 164n
Bydén, B., 85n, 99n
Băltuţă, E., 236n
Bīǧū, M., 77n

Cacciaguida, 65
Cachey, Th.J., 34n, 159n
Caldarone, F.I., 166n
Caligiure, T., 172n
Calipso, 167
Camilli, A., 188n
Camozzi Pistoja, A., 9n
Campanini, M., 66n
Canali, P., 154n
Canetti, L., 114n
Cao, G.M., 28n



246    Indice dei nomi

Capasso, I., 178n, 188n, 214n
Capelli, V., 166n
Caponsacchi, I., 97, 221
Cappi, D., 211n
Cappozzo, V., 191n, 192n
Carmody, F.J., 47n
Caroti, S., XVI, 211n
Carpi, U., 12
Carrai, S., 215n
Cartari, V., 200n
Casagrande, C., XVII, 23n, 217n
Casarsa, L., 221n
Castiglia, I., 168n
Catapano, G., XVII
Cecco Angiolieri, 109
Celli, A., 40n
Cervigni, D.S., 168n, 169, 172n
Cesari, A., 173n
Charmasson, Th., XIII, 160n, 

161, 185n, 186n, 188, 189n, 
191, 198n, 201n 

Châtelain, A., 114n, 119n, 136n
Geoffrey Chaucer, 189, 190n
Cherchi, P., 167n
Chertoff, G.B., 79n
Chiamenti, M., 183n
Chiariglione, M., 138n, 150n
Chiavacci Leonardi, A.M., 167n
Chiodo, S., 221n
Chiose ambrosiane, 182n, 193, 

208n
Chisena, A.G., 159n, 192n
Cicero, Marco Tullius, 168n
Ciotti, A., 140n
Circe, 167
Čizmić, V., 131n
Clément, F., 68n

Clemens Alexandrinus, 138
Coda, E., 17n
Coggeshall, E.A., 66n
Coglievina, L., 172n
Colker, M.L., 97n
Colombo, M., 106
Concetto, M., 218n
Conte, G.B., 179n
Corbett, G., 74n
Cornish, A., 159n
Cornoldi, G., 24
Corrado, M., 180n
Cortabarría Beitia, Á., 57n
Corti, M., 66n
Cos, J., 129n
Counet, J.-M., 110n
Crawford Mowbray, D., 110n
Christophorus Landinus ,181-

183, 187, 188n, 189, 191, 198, 
199n, 205n, 208n

Crisciani, M., 23n, 68n, 241n
Culleton, A., 50n
Curry, W.C., 190n

Da Civezza, M., 183n
Dal Pra, M., 29
Dalla Costa, A., 190
Davis, Ch.T., 10
De Angelo, C., 184n
De Bonfils Templer, M., 168n, 

170, 171n
De Giorgi, M., XVII
De Robertis, D., 86n, 200n
De Robertis, T., 225n
De Ventura, P., 40n
De Wulf, M., 21, 24
Della Volpe, G., 27



Indice dei nomi    247

Demirkol, Ç.M., 78n
Democritus, 234
Denifle, H., 114n, 119n, 136n
Di Cesare, M., 61n
Di Martino, C., 86n
Dianteill, E., XIII, 161, 162n, 191
Dionysius Academicus, 3, 5
Dionysius ps.-Areopagita, XV, 

135n, 138, 223 
Dominicus de Peccioli, 223, 

224n, 227
Domenichelli, T., 183n
Donati, S., 2n, 7n, 17n, 93n, 

99n, 100, 101n, 102, 225n, 
232n, 233

Donato (eresiarca), 43, 60-61, 71
Dondaine, A., 113
Dondaine, H.F., 142n, 144n
Dronke, P., 28n
Drossaart Lulofs, H.J., 100n
Duclow, D.F., 39n
Duhem, P., 35
Dunyā, S., 77n, 83n, 86n, 90n
D’Ancona, A., 68
D’Ancona, C., 17n 

Emery Jr., K., 99n, 224n
Emery, K., 110n
Ercole, 200n
Erculei, E., 110n
Estimaverunt Indi, 160n, 172, 194, 

209-211, 213
Euclides, 234, 238
Eulogius Cordubiensis ,61
Eustratius de Nicea, 53-55, 68
Ezechiele (profeta), 46n

Fabris, G., 166n, 168n
Faes de Mottoni, B., 142n
Fahd, T., 194n
Fallani, G., 188n
Falzone, P., IX, 19n, 20n, 21n, 

29n, 75, 106, 111n, 113n, 126n
Fanfani, P., 180n
Faye, E., 94n
Federici Vescovini, G., 57n, 68n
Federico II (monarca), 63n
Ferrando, M., 200n
Ferrari, A., 159n
Filippino Lippi 71
Fioravanti, G., X-XII, XVI-XVII, 

1, 2n, 5n, 15n, 17n, 19n, 41n, 
43n, 51n, 56, 89n, 92n, 93n, 
94, 96, 105n, 110n, 114n, 
132n, 217n, 218n, 225n, 241n

Fiorentini, L., 195n
Flasch, K., 110n, 115n, 140n
Flüeler, Ch., XI, 20n
Fodor, J., 39n
Forese Donati, 64
Fosca, N., 173n, 189n
Francesco (santo), 65, 211
Francesco da Buti, 163n, 164n, 

180-181, 183, 195, 196n, 208n, 
209n

Freccero, J.A., 138n
Friedmann, R.L., 110n, 224n
Fürbeth, F., 174n

Gadda, C.E., 73
Galenus, 63
Galfridus de Aspall, XIV, 119, 

130, 131n
Galli, F., 98n



248    Indice dei nomi

Garden, K., 74n
Gardet, L., 39n
Garfagnini, G.C., 123n
Gargan, L., 241n
Garin, E., 159n
Gauthier, R.-A., 117
Gavazzeni, F., 200n
Gemelli, A., 26
Gentili, S., 10, 215n, 221n
George-Tvrtković, R., 39n
Gerardus Cremonensis, 5, 185n
Gesù Cristo, 43, 44n, 70
Getto, G., 168n
Geyer, B., 3n, 17n, 51n, 113n, 224n
Gherardus da Camino, 13
Ghisalberti, A., XVI, 1n, 19n, 218n
Giacalone, G., 189n
Giannini, C., 164n
Giardina, G.R., 110n
Giele, M., 122n
Giglioni, P., 176n
Gilson, S.A., 159n, 199n, 214n
Gilson, É., XVI, 28, 30, 69, 74n 
Girolamo (santo), 46
Giunta, C., 179n, 242n
Gizzi, C., 188n
Glei, R., 61n
Goichon, Amélie-Marie, 87n
Gold, J., 174n
Gorni, G., 179n, 214n, 242n
Gragnolati, M., 68n
Grassi, O., 241n
Gregorius Ariminiensis, 143n
Gregorius Magnus, 112, 113n 
Gregorius Nyssenus, 167n
Gregory, T., 100, 140n
Grellard, Ch., 82n, 94n, 99n

Griffel, F., 79n
Grimaldi, M., 188n
Guillelmus Altissiodorensis, 220n, 

221
Guillelmus de Alvernia, 145n
Guillelmus de Aragonia, 96n
Guillelmus de Moerbeca, 184, 

193, 200-201, 203-204
Guillelmus de Ockham, 39n, 139
Guillelmus de Sancto Amore, 242
Gutas, D., 78n, 79n, 80
Güntert, G., 166n

Hansberger, R., 82n
Hardie, C., 204n
Harvey, S., 79n
Hasse, D.N., 81n, 85n
Henricus de Gandavo, 116n
Heylbut, G., 54
Heraclitus, 45n
Hermannus Carnotensis, 68
Hesiodus, 45n
Higuera Rubio, J., 190n, 210n
Hildegardis Bingensis, 168n
Hissette, R., 114n, 120n, 136n
Hoenen, M.J.F.M., 1n, 110n
Hoffmann, T., 139n
Hofmeister Pich, R., 50n, 99n
Hollander, J., 171n
Hollander, R., 167n, 168n, 171n, 

214n
Honnefelder, L., 225n
Honorius Augustodunensis, 167n
Hossfeld, P., 2n, 3n, 5n, 15n, 

45n, 46n, 123n, 227n
Hugo de Sancto Victore, 144n, 

150, 158



Indice dei nomi    249

Hugo Sanctellensis, 184, 189
Humphreys, K.W., 221n, 222n
Ḫurasānī, A., 78n
Huss, B., 40n, 105n, 106n, 159n, 

214n

Iacobus de Trisanctis, 11
Iacobus Passavanti Florentinus, 

170, 173n, 174n, 212
Iacomo della Lana, 166n, 168n, 

174n, 179-180, 182, 185n, 
196, 205-209, 213

Ian, L., 179
Ibn Bāǧǧa (v. Avempace) 
Ibn Rušd, Abū al-Walīd (v. 

Averroes)
Ibn Sīnā, Abū ʿAlī (v. Avicenna)
Imbach, R., XIn, XVI, 1, 19n, 

20n, 21n, 99n, 118n
Inglis, J., 80n
Innocenzo III (papa), 52
Iohannes Bertholdus de Serra-

valle, 181, 183, 196-198
Iohannes Buridanus, 99n
Iohannes Duns Scotus, 39n
Iohannes de Muris, 198n
Iohannes Hispanus, 78
Iohannes de Ianduno, 15, 26, 

261n
Iohannes de Saxonia, 23n
Ippocrates, 63
Isaac Pulgar o Polqar, 79
Isaia (profeta), 96n, 139
Izzi, P., 159n

Jagot, S., 71n
Jansen, B., 155n

Janssens, J., 78n, 80n
Jauhari, J., 78n
Jessen, C., 42n
Jewell, K., 169n

Karagözoğlu, İ., 77n
Kay, R., 159n, 215n
Kay, T., 165n, 178n
Kelly, P., 74n
Krause, K., 55n
König Pralong, C., 24n, 95n
Kübel, W., 42n, 50n, 51n, 53, 54n

Lacaita, G.F., 178n
Lacombe, G., 98n
Lagerlund, H., 78n
Lambertini, R., 14n
Laurentius Pignon, 174n
Lauzi, E., 46n
Ledda, G., 75n, 138n, 166n
Lemay, R., 57n
Lenzi, M., XVII, 19n, 24n, 29n, 

95n, 111n
Leonardi, C., 221n, 224n
Leonardi, L., 103n
Leone XIII (papa), 22
Lethielleux, P., 146n
Levy, I.C., 39n
Lewis, B., 194n
Lia, 164
Lia, P., 166n
de Libera, A., 1n, 110n
Lindberg, D.C., 236n
Lippo Memmi, 70
Lizzini, O.L., 81n, 85n
Lička, L., 236n
Lohr, Ch., 78n, 96n



250    Indice dei nomi

Lombardi, E., 68n
Lombardo, L., XVII, 75n
Lucanus, Marcus Annaeus, 192n
Lucia, 164
Ludwig, U., 161n
Luiso, F.P., 182n

Macrobius, 164n
Mainini, L., 67n, 225n
Malato, E., 88n, 111n, 160n, 165n, 

178n, 215n
Malgieri, M.E., 19n
Mallette, K., 68n
Malusa, L., 24n
Mandelbaum, A., 214n
Mandonnet, P., XVI, 26, 35, 74n
Manekin, Ch.H., 79n
Manganaro, P., 110n
Manni, P., 103n
Manuele II Paleologo (monarca), 

69
Manzo, A., 184n
Marco (evangelista), 71
Marlow, L., 82n
Marmo, C., 221n
Marti, M., 170
Martini Bonadeo, C., XVII, 85
Marucci, V., 168n
Marzo, A., 173n
Masolini, S., 110n
Massé, H., 78n
Matelda, 168
Mattalia, D., 188n
Mayhoff, C., 179n
Mazzarella, A., 167n
Mazzeo, J.A., 167n
Mazzi, C., 220n

Mazzotta, G., 165n
Mazzucchi, A., 9n, 10n, 111n, 

160n, 165n, 178n, 215n
Maślanka-Soro, M., 106n
Medusa, 166n
Meier, F., 9n
Meirinhos, J.F., 95n
Menestò, E., 119n
Mercken, H.P.F., 54n
Meroni, M., 87n, 99n
Meyer, E., 42n
Meyer, G., 74n
Meškāt, S., 78n
Michael Scotus, 63n
Milani, G., 11
Mineo, N., 62n
Minio Paluello, L., 29n
Mocan, M., 88n, 89n, 104n, 105n, 

106, 158n
Molinari, C., 200n
Momigliano, A., 168n, 204
Montale, E., 73
Moore, E., 1, 23, 188n
Morel, P.-M., 82n, 99n
Morewedge, P., 78n
Moricca, U., 113n
Morino, A., 178n
Moroello Malaspina, 13
Moʿīn, M., 78n
Muckle, J., 75n, 76, 78n, 83n, 90n
Murano, G., 14n
Muresu, G., 163n, 168n, 173 
Murru, C., 103n
Musatti, C.A., XVII, 111n
Muḥammad (profeta), 40-43, 44n, 

45, 50-51, 54-57, 58n, 60-63, 
65n, 68, 71



Indice dei nomi    251

Möhle, H., 225n
Mīnovī, M., 78n

Nannucci, V., 182n
Nardi, B., IX, XI-XII, XV-XVI, 1, 

19-37, 91, 93, 95n, 126n, 137, 
154-155, 157, 160n, 213n, 218n

Nardi, C., 172
Nicholaus (magister), 226-227
Nicholaus Oresme, 174n
Niphus Augustinus, 30
Nobili, S., 13n, 98n
Nolan, D., 200n
North, J.D., 68n, 189n
Norton, G.P., 165n
Noè, 185

Oldcorn, A., 214n
Orr, M.A., 188n
Orsino, S., 212n
Oso, L. dell’, 11
Ottaviano, C., 27
Ottimo Commento, 180n, 182, 187- 

188, 189n, 191, 205, 208n

Pacheco, M.C., 95n
Padoan, G., 138n, 167n
Padovani, U.A., 35n
Pagnoni Sturlese, M.R., 221n, 

225n
Palazzo, A., IX, XIII, 5n, 57n, 

80n, 81n, 85n, 99n, 131n, 
160n, 194n, 209n, 210n, 211n

Palermo, F., 22n
Panella, E., 227n
Panofsky, E., 200n
Panti, C., 119n, 159n

Paolo (santo), 66
Paulus Albarus Cordubiensis, 61
Paparella, F., 89n, 94n
Paparelli, G., 166n, 167n, 168n
Parenti, G., 200n
Parisi, D., XVII, 75n
Parzival, 138
Pascoli, G., 168n
Pasqui, U., 224n
Pasquini, E., 189n
Pastore Stocchi, M., 159n
Pattin, A., 3n, 7n
Pecoraro, P., 190
Pegoretti, A., XVII, 10, 34n, 

75n, 91n, 98n, 106n, 154n, 
159n, 160n, 199n, 221n

Pelizzari, S., XVII, 19n, 23n, 
67n, 217n

Pellat, Ch., 194n
Pellegrini, A.L., 167n
Pellegrini, L., 14
Pereira, M., XIII, 119n, 211n
Perfetti, S., IX, 105n
Perini, L., 222n
Pertile, L., 88n. 168n
Petagine, A., 118n
Petoletti, M., 158n
Petrocchi, G., 75n
Petrus Abaelardus, 39n
Petrus de Apono, 21, 24n, 26, 
Petrus Iohannis Olivi, XV, 24, 

95n, 154-155
Petrus Lombardus, 59n
Petrus de Trabibus, XV, 11, 155
Petrus Venerabilis, 60, 61n, 68
Petrus de Vinea, 63n
Piccolino, M., 159n



252    Indice dei nomi

Piché, D., 114n, 120n, 136n
Picone, M., 166n, 167n, 168n
Pietro (apostolo), 150
Pietrobono, L., 168n, 170n
Pietroforte, S., 22
Pif ko-Wadowska, A., 106n
Pines, S., 82n
Pinto, R., 167n
Piron, S., 10, 154n
Pirovano, D., 159n
Pizzimento, P., 167n
Plato, 3-5, 47, 48n, 49n, 92n, 93, 

130, 131n, 234, 238
Plato Tiburtinus, 179n
Plinius, Gaius Plinius Secundus, 

179n
Poletto, G., 24
Polloni, N., XIV, 119n, 
Pomaro, G., 219n
Pomponazzi, Pietro, 26n, 27n, 29
Pondevie Roumane, M., 68n
Porena, M., 165n, 189 
Porro, P., IX, XVI, 19n, 99n, 

110n, 111, 112n, 113n, 115n, 
116n, 117n, 126, 140n, 143n

Potestà, G., 154n
Preziosi, L., 15n
Prezzolini, G., 28
Procaccioli, P., 182n
Proino, 223-224
Ps. Augustinus, 124n
Ps. al-Kindī, 68
Ptolemaeus, Claudius, 5, 179n, 

186
Puccetti, V.L., XVII
Putallaz, F.-X., 110n, 118n
Pythagoras, 5, 118n

Quadrio, B., 168n
Quaglio, A., 189n

Radovic, F., 85n, 99n
Rahman, F., 95n
Ratzinger, J. (Benedetto XVI, 

papa), 69
Rea, R., 9n
Rebuffat, E., 169, 189, 190n
Reisman, D.C., 80n
Resnick, I.M., 50n
Restorus de Aretio, 178n
Reynolds, G.S., 80n
Ribaillier, J., 220n
Ribordy, O., 24n, 95n, 136n
Richardus Fishacre, 144n
Richardus de Sancto Victore, 

88n, 106n, 157, 158n
Richardus Rufus Cordubiensis, 

144n
Riccoldus de Montecroce, 68
Ricklin, Th., XVI, 93n, 99n, 215n
Robert, A., 15n
Robertus Grossatesta, 53
Robertus Kilwardby, 24
Rodolfi, A., IX, 15, 33, 80n, 81n, 

85n, 100, 136n, 151n, 157n
Rogerius Bacon, 55n, 68, 174
Rohner, A., 74n
Roncioni, R., 226n
Ross, C., 214n
Rossi, F., 101n 
Rossi, L.C., 182n
Rubinacci, R., 74n
Rubino, E., 185n, 200, 203n
Russo, E., 221n
Russo, F., 166n



Indice dei nomi    253

Russo V., 160n

Sabellio, 71
Saccenti, R., XII, 29-30, 150n, 

225n, 227n
Saccone, C., 62n
Said, E., 40n, 66n
Saladino, 9n, 62, 63n
Salman, D., 78
Salvestrini, F., 221n
Santagata, M., 12-13, 105, 179n, 

242n
Santoro, M., 170n
Santos Noya, M., 103n
Sara (matriarca), 46
Sasso, G., 167n
Sbacchi, D., 135n
Sbordoni, C., 159n
Schmidtke, S., 55n
Sciacca, M.F., 27
Scipio, Publius Cornelius, 99, 

101, 165n
Seneca, Lucius Annaeus, 4-5
Senner, W., 74n
Servasantus de Faventia, 98n
Sgarbi, M., 31n
Shalem, A., 61n
Shihadeh, A., 77n
Sibilla, 215n
Sigerus de Brabantia, 15, 21n, 22, 

26, 29n, 30-32, 117-119, 122
Signori, M., XIII, 73, 77n, 80n, 

81n, 83n, 90n
Simon, P., 147n
Simonetti, O., 22n
Simplicius, 22
Singleton, Ch.S., 88n, 167n, 188n

Skeat, W.W., 190n
Socrates, 3, 4n, 5, 92
Somaini, F., XVII
Soro, A., 168n
Southerden, F., 68n
Speer, A., XVI, 54n, 71n, 99n, 

110n, 157n, 224n
Spera, F., 171n 
Speranzi, D., 97, 221n
Speroni, C., 164n
St. Clair, E., 78n
Stadler, H., 45n
Stadter, P.A., 220n
Stanford, W.B., 200n
Statius, Publius Papinius, 111, 

126
Steele, R., 175n
Steinberg, J., 9n
Steinkrüger, P., 54n
Stella, R., 164n, 165n
Storck, A., 50n
Straface, A., 184n
Street, T., 77n
Stroick, C., 93n, 127n
Sturlese, L., XVI-XVII, 19n, 33n, 

67n, 95, 96n, 110n, 215n, 
221n, 225n

Suarez-Nani, T., 24n, 95n, 135n, 
136n, 148

Summa Halensis, 144n 

Tabarroni, A., XVII, 19n, 23n, 
67n, 160n, 217n

Tabarroni, G., 214n
Tambling, J., 171n
Tamer, G., 79n
Tassone, M.P., 167n



254    Indice dei nomi

Tateo, F., 163n, 166n, 168n, 214n, 
215n

Tatlock, J.S.P., 65n
Taube, M., 79n
Tavoni, M., 10n, 12, 40n, 105n, 

106n, 159n, 179n, 214n, 242n
Taylor, R., 55n
Tempier, É., 94n, 114, 119
Terzi, A., 166n, 208n
Themistius, 22
Thomas de Aquino, X, 20, 22, 

25, 32, 35-36, 39-40, 61, 68n, 
70-71, 74n, 76n, 87n, 93n, 
112, 113n, 115, 117n, 122n, 
128-129, 140n, 142, 146n, 
154n, 173n, 174, 212, 223, 
242

Thomas de Aretio, 15
Thomas Cantimpratensis, 58
Toffanin, G., 167n
Tolan, J.V., 46n, 68n
Tommasino, P.M., 40n, 63n
Tonelli, L., 168n, 170, 173n
Tonelli, N., 166n, 173n
Toorawa, S., 63n
Torraca, F., 168n, 173n
Torrell, J.P., 39n, 40n, 61n, 68n
Totaro, P., 100n
Toynbee, P., 23, 188n
Tracey, M.J., 50n, 55n
Treiger, A., 89n
Trizio, M., 54n, 55n
Troni, A., 65n
Twersky, I., 86n

Ulisse, 157, 167, 172n
Ullman, B.L., 220n

Ungar, F., 138n
Untersteiner, M., 29

Vajda, G., 79n
Valente, L., XVII, 111n
Valletta, L., 87n
Van Donzel, E., 194n
Van Riet, S., 39n, 87n, 88n, 207n
Van Steenberghen, F., 31n, 33, 

122
Vasari, G., 71
Vasoli, C., XI, 1, 19, 20, 86n
Vaturi, V., 164n
Vecchio, S., 139
Veccia Vaglieri, L., 74n
Verbeke, G., 39n, 237n
Vercellin, G., 42n 
Vergilius, Maro Mantuanus, 41, 

105n, 157, 163, 165n, 167n, 
168n, 171n, 179n, 214n, 215n 

Maria Vergine, 168
Verhelst, D., 39n
Vernon, G.J.W., 178n, 183n
Vettori, V., 204n
Vigili, F., 14
Volpi, M., 166n, 208n

Wald, B., 157n
Wietecka, T., 50n
Williams, G.H., 86n 
Williams, S.J., 174n
Wolf, K.B., 61n
Wolfson, H.A., 85n
Wyckoff, D., 58n
Wéber, E.H., 144n

Yamamoto, K., 57n



Indice dei nomi    255

Yavneh, N., 169n
Yūḥannà Ibn Māsawayh (Musaia, 

Mesue), 42n

Zabeeh, F., 78n
Zahlten, J., 71n
Zambelli, P., 211n

Zamponi, S., 211n
Zanini, F., 138n, 166n
Zanni, R., 242n
Zavattero, I., 160n, 209n
Zennaro, S., 170n
Zimmermann, A., 74n
Zingarelli, N., 168n





257

Indice dei manoscritti

Altona, Schlubibliothek des Christianeums, 2 Aa 5/7:  152n

Chantilly, Musée Condé, 597:  152n

Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Conv. soppr. 195:  223n
––, Plut. 10 sin. 4:  97, 98n, 220
Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, Conv. Soppr. G.3.464:  97, 98n, 

123, 124n
––, Conv. Soppr. D 6. 359:  155n
––, II.I.117:  222

London, British Library, Yates Thompson, 36:  152n
Lucca, Biblioteca Statale (olim Biblioteca Governativa), 1398:  221

Pisa, Biblioteca Cathariniana, 12:  225, 231, 234, 237n, 238n, 240

Todi, Biblioteca Comunale, 163 (23):  119, 120, 121, 122





FLUMEN SAPIENTIAE

STUDI SUL PENSIERO MEDIEVALE

1. Riccardo Saccenti
Un nuovo lessico morale medievale. Il contributo di Burgundio da Pisa
isbn 978-88-548-9808-0, formato 14 × 21 cm, 188 pagine, 14 euro

2. Marco Arosio
Sull’intelligenza della fede in Bonaventura da Bagnoregio. Un secolo di studi
A cura di Luca Vettorello
isbn 978-88-548-9976-6, formato 14 × 21 cm, 252 pagine, 15 euro

3. Enrico Moro
Il concetto di materia in Agostino
isbn 978-88-255-0747-8, formato 14 × 21 cm, 504 pagine, 24 euro

4. Marialucrezia Leone, Luisa Valente (a cura di)
Libertà e determinismo. Riflessioni medievali
isbn 978-88-255-0943-4, formato 14 × 21 cm, 320 pagine, 18 euro

5. Marco Arosio
Bartolomeo da Colle di Val d’Elsa, predicatore dell’Osservanza francescana
Uno studio storico-filosofico
A cura di A. Nannini
isbn 978-88-255-1024-9, formato 14 × 21 cm, 328 pagine, 24 euro

6. Alessandra Beccarisi, Alessandro Palazzo (a cura di)
Per studium et doctrinam. Fonti e testi di filosofia medievale dal XII al
XIV secolo. Studi in onore di Loris Sturlese
isbn 978-88-255-1286-1, formato 14 × 21 cm, 256 pagine, 20 euro

7. Luca Bianchi, Onorato Grassi, Cecilia Panti (a cura di)
Edizioni, traduzioni e tradizioni filosofiche (secoli XII-XVI)
Studi per Pietro B. Rossi
isbn 978-88-255-1661-6, formato 14 × 21 cm, 652 pagine, 40 euro

8. Jacopo Francesco Falà, Irene Zavattero (edited by)
Divine Ideas in Franciscan Thought (XIIIth-XIVth century)
isbn 978-88-255-2191-7, formato 14 × 21 cm, 536 pagine, 28 euro



9. Antonio Petagine
Il fondamento positivo del mondo. Indagini francescane sulla materia
all’inizio del XIV secolo (1300-1330 ca.)
isbn 978-88-255-2160-3, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 22 euro

10. Ruedi Imbach
Minima mediaevalia. Saggi di filosofia medievale
isbn 978-88-255-2338-6, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 22 euro

11. Irene Zavattero (a cura di)
L’uomo nel pensiero di Bonaventura da Bagnoregio
isbn 978-88-255-2592-2, formato 14 × 21 cm, 372 pagine, 23 euro

12. Christophe Grellard
La possibilità dell’errore. Pensare la tolleranza nel Medioevo
isbn 978-88-255-3195-5, formato 14 × 21 cm, 192 pagine, 16 euro

13. Marialucrezia Leone
Sinderesi. La conoscenza immediata dei principî morali tra Medioevo e
prima Età Moderna
isbn 978-88-255-3243-2, formato 14 × 21 cm, 304 pagine, 24 euro

14. Laurent Cesalli, Frédéric Goubier, Anne Grondeux,
Aurélien Robert, Luisa Valente (a cura di)
Ad placitum. Pour Irène Rosier-Catach
isbn 978-88-255-3913-4, formato 14 × 21 cm, 684 pagine, 42 euro

15. Colette Sirat, Marc Geoffroy
De la faculté rationnelle : l’original arabe du Grand Commentaire (Šarh. )
d’Averroès au De anima d’Aristote (III, 4-5, 429a10-432a14). Éditions
diplomatique et critique de gloses du manuscrit de Modène, Biblioteca
Estense, α. J. 6. 23 (ff. 54v-58v)
isbn 978-88-255-3850-2, formato 14 × 21 cm, 648 pagine, 48 euro

16. Gianfranco Fioravanti
Da Parigi a San Gimignano. Un itinerario del pensiero filosofico medievale
isbn 979-12-5994-462-7, formato 14 × 21 cm, 376 pagine, 23 euro

17. Elisa Bisanti, Alessandro Palazzo (edited by)
New Perspectives on the Platonic Tradition in the Middle Ages.
Sources and Doctrines
isbn 979-12-5994-510-5, formato 14 × 21 cm, 256 pagine, 20 euro



18. Chiara Crisciani, Gabriella Zuccolin (a cura di)
Verba et mores. Studi per Carla Casagrande
isbn 979-12-5994-693-5, formato 14 × 21 cm, 432 pagine, 24 euro

19. Francesca Gorgoni, Irene Kajon, Luisa Valente (edited by)
Philosophical Translations in Late Antiquity and in the Middle Ages.
In Memory of Mauro Zonta
isbn 979-12-5994-657-7, formato 14 × 21 cm, 316 pagine, 20 euro

20. Tommaso Manzon, Irene Zavattero (edited by)
Theories of Divine Ideas: From the Church Fathers to the Early Franciscan
Masters
isbn 979-12-218-0425-6, formato 14 × 21 cm, 388 pagine, 25 euro

21. Valentin Braekman, Antonio Petagine (édité par)
Les anges dans la philosophie médiévale et moderne. Études offertes à
Tiziana Suarez-Nani
isbn 979-12-218-0768-4, formato 14 × 21 cm, 500 pagine, 32 euro

22. Luca Bianchi
Il pane dei filosofi. Studi su Dante e la tradizione averroista
isbn 979-12-218-1518-4, formato 14 × 21 cm, 272 pagine, 26 euro

23. Jacopo Lohs
Le possibilità del conoscere. Anima, intelletto e sostanze separate tra Parigi
e Bologna (sec. XIII-XIV)
isbn 979-12-218-2337-0, formato 14 × 21 cm, 548 pagine, 36 euro

24. Costantino Marmo, Matteo Stettler (a cura di)
Gentilis de Cingulo. Reportationes super libro Sex principiorum
isbn 979-12-218-2389-9, formato 14 × 21 cm, 220 pagine, 20 euro

25. Anna Rodolfi (a cura di)
“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia di Alberto Magno
isbn 979-12-218-2260-1, formato 14 × 21 cm, 284 pagine, 26 euro



In copertina

Illustrazione da G.F. Rodwell, South by East: Notes of Travel in 
Southern Europe (1877).

Flumen Sapientiae / 25

“Frate e maestro fummi”. Dante e la filosofia 
di Alberto Magno

La cultura filosofica di Dante è il frutto dell’assimilazione di fonti e stimoli in-
tellettuali molteplici e eterogenei e anche per questo motivo non sempre faci-

li da rintracciare. Tra essi un ruolo importante sembrano avere avuto le opere di 
Alberto Magno: i commenti ad Aristotele e la sua interpretazione dell’ontologia 
e della psicologia dello Stagirita, accompagnarono la lettura del corpus aristote-
lico da parte di Dante e gli permisero di includere nel proprio orizzonte filosofico 
e teologico forme concettuali e tradizioni di pensiero di diversa matrice, appar-
tenenti sia alla cultura latina, sia a quella arabo-islamica, fino al Liber de causis.  
I saggi compresi in questo volume affrontano il tema del rapporto tra l’opera di 
Alberto Magno e quella di Dante da prospettive diverse, alternando l’approfon-
dimento del contesto più strettamente storico e filologico all’analisi tematica e 
dottrinale.

Anna Rodolfi insegna Storia della filosofia medievale presso l’Università di Firenze.  
I suoi interessi di ricerca riguardano la riflessione filosofica e teologica del secolo XIII.  

Tra le sue pubblicazioni: «Cognitio obumbrata». Lo statuto epistemologico della profezia 
nel secolo XIII, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2014; Alberto Magno, Quindici 
problemi, traduzione e introduzione, ETS, Pisa 2018; Dante e l’angelologia del XIII secolo: 
la questione dell’ordinamento angelico, in L. Azzetta (a cura di), Dante e le grandi questioni 
escatologiche, Vita e Pensiero, Milano 2022, pp. 215-232.

ISBN 979-12-218-2260-1

9 791221 822601

“Frate e m
aestro fum

m
i”. D

ante e la fi
losofi

a di A
lberto M

agno 
a cura di A

. R
odolfi


	Pagina vuota



