ASPHALEIA

SAGGI DI TEOLOGIA FONDAMENTALE



Direttore

Valentino SARTORI
Facolta Teologica del Triveneto

Comitato scientifico

Sergio GABURRO
Facolta Teologica del Triveneto

Maksym Adam Kopiec

Pontificia Universita Antonianum

Lluis OVIEDO
Pontificia Universitd Antonianum

Pier Giorgio TANEBURGO
Facolta Teologica Pugliese



ASPHALEIA

SAGGI DI TEOLOGIA FONDAMENTALE

La mente ¢ impari ad un’analisi completa delle ragioni che la portano ad una
particolare conclusione, ed ¢ influenzata e determinata da un corpo di prove che
essa riconosce solo come un insieme, e non nelle sue parti costitutive.

John Henry NEwMAN

Mostrare la solidita (asphdleia) dell'insegnamento gia accolto da Teofilo
€ cio a cui mira I'ordinato racconto dell’evangelista Luca. Ne emerge
una prospettiva invitante anche per la teologia fondamentale, al cui
interno sembra salutarmente superabile la separazione fra narrazione
e argomentazione, in vista di un’articolazione delle ragioni della fede
che brillano come un tutto, sia per il credente che per ogni uomo
assetato di senso. A queste esigenze vorrebbe rispondere la collana.

Logo di collana realizzato da Freepik.com



Classificazione Decimale Dewey:

230.092 (23.) TEOLOGIA CRISTIANA. Persone



MARIANGELA PETRICOLA

SPAZI DI PROFEZIA

LA TEOLOGIA PUBBLICA
DI [TALO MANCINI

Prefazione di

PIERGIORGIO GRASSI

@

aracne



aracne
©

ISBN
979—12—218—2241—0

PRIMA EDIZIONE
ROMA DICEMBRE 202§



13

19

5T

115§

143

147

INDICE

Prefazione
di P1ERGIORGIO GRASSI

Introduzione

CAPITOLO I
I. Mancini nel panorama filosofico-teologico del Novecento
1.1. Litinerario speculativo: il confronto con la teologia protestante, 19 — 1.2.

Il contesto culturale italiano, 38.

CAPITOLO II
Religione come rivelazione? Il #novum ermeneutico
2.1. Il de vera religio, 51 — 2.2. La teo-logica dei doppi pensieri, 65 — 2.3.

Pensare Dio per frammenti, 83.

CAPITOLO III

Per un cristianesimo differente. L'istanza pubblica della fede

3.1. Figure di cristianesimo, 115 — 3.2. La mistica del volto, 123 — 3.3. Per un
ethos del futuro, 126.

Conclusioni

Sigle e abbreviazioni

Bibliografia






PREFAZIONE

E di rilevante interesse questo volume di Mariangela Petricola, il terzo
dedicato a Italo Mancini, che mette a tema la dimensione pubblica della
sua opera filosofico - teologica. La ricognizione, condotta con chiarezza
e rigore, frutto di una lunga consuetudine con le migliaia di pagine che
costituiscono il corpus dell’opera del pensatore urbinate, ha come punto
di partenza il balzare in primo piano per lui, dopo il passaggio dalla
stagione ontologica — riteneva dapprima essenziale «il possesso razionale
dellintero» ed era egualmente essenziale «una ulteriorita ontologica»
che si configurava come «la questione Dio» — alla filosofia della religio-
ne come ermeneutica della Rivelazione (o kerygma). Passaggio e non
rottura, perché i risultati delle ricerche ontologiche erano rimasti come
precomprensione nello sviluppo ermeneutico successivo. E tutto questo
con una progressiva presa di coscienza di un limite: il dibattito ontolo-
gico era rimasto all’interno dei confronti che si sviluppavano nelle aule
universitarie e pertanto non avevano «occhi aperti» alle questioni pub-
bliche, religiose e civili, quasi che queste non sembrassero degne «della
pura speculazione filosofican.

A spingerlo a prendere in seria considerazione la storia come sro-
tolamento effettivo dell’essere e non come «ripostiglio di rifiuti»
(Maritain) erano stati eventi diversi che sembravano preannunciare
tempi nuovi e nuovi impegni. Sul piano strettamente religioso lo svol-
gimento del Concilio Vaticano II (1962-1965), vera Pentecoste del-
la chiesa cattolica, che la proiettava nella modernita avanzata e, sul



10 Prefazione

piano socio- politico, I'irruzione tumultuosa dei movimenti studen-
teschi e delle lotte operaie che mettevano in discussione assetti co-
stituiti. In questa stagione era stata affidata a Mancini la cattedra di
Filosofia della religione all’Universita Cattolica di Milano — dov’era
stato studente e si era laureato con Gustavo Bontadini con una tesi
su 1l non essere (Ricerche di filosofia in Platone) — che lo aveva costret-
to ad interrogarsi sulla religione e su quanta e quale filosofia essa po-
tesse sopportare, su come una religione potesse diventare la fede di
ciascuno. Inoltre, di fronte a eventi di portata epocale, riteneva che
si dovesse produrre un senso rinnovato e altri sensi. Esplorava percio
inediti paesaggi dottrinali (nuovi per il contesto cattolico italiano),
soprattutto quelli appartenenti alla cosiddetta teologia dialettica, da
Karl Barth, a Rudolf Bultmann, a Dietrich Bonhofter, tutti coinvolti
nelle drammatiche vicende della prima meta del Novecento. Mancini
riconosceva a Bonhoeffer il merito d’aver influito sullo sviluppo del-
la sua comprensione teologica suggerendogli I'atteggiamento da assu-
mere nei confronti della storia e della vita; atteggiamento che si trova
espresso sinteticamente in un aforisma, che si incontra spesso nei suoi
scritti: fedelta a Dio e fedelta alla laicita del mondo.

La lettura, poi, del secondo Commentario all’epistola ai Romani
(1922) di Karl Barth lo aveva persuaso che la religione fosse rivelazione
di Dio in senso forte (kerygma), radicale proposta di salvezza (salvezza
dalla morte e dall'impotenza collettiva d’amore), mentre Bultmann gli
aveva fatto intravvedere il significato e il valore dell’ermeneutica filoso-
fica. Ma aveva anche incontrato e valorizzato i successivi apporti del-
le teologie politiche europee (con gli scritti di Jiirgen Moltmann e di
Johann B. Metz) e delle teologie della liberazione latinoamericane, che
tanto insistevano nel considerare la teologia cristiana come zeologia pub-
blica: una riflessione sul bene comune alla luce della speranza nell’av-
vento del Regno.

Veniva di conseguenza la formulazione di un modo di intendere la
filosofia della religione come ermeneutica, vale a dire come passaggio
dal dato (il dato kerygmatico), al significato, attraverso la struttura del
puro pensare e attraverso le mediazioni della prassi, giacché la verifica
di ogni forma di verita ¢ quella della liberazione. Una posizione che ha
trovato una sistemazione nella terza edizione di Filosofia della religione



Prefazione 11

(1986); una edizione riveduta, ampliata e aggiornata che prefigurava
nuovi percorsi € nuovi scenari.

Di qui non solo la domanda su quale e quanta filosofia la religione
sopporti, ma anche su «quale grado di efficacia essa possieda nei con-
fronti delle grandi lotte che le comunita del mondo portano avanti, os-
sia che rapporti istituisce con la ragione, ma anche con la storia, non
solo con Iessere, ma anche con gli sviluppi politico-sociali», com’ebbe
a dichiarare in una lunga intervista a Leo Lestingi.

Agli scritti sulla filosofia della religione Mancini, in quegli anni ro-
venti affiancd ricerche che ponevano una questione ineludibile: «Con
quale cristianesimo si puo oggi continuare a credere , entrare in rap-
porto con il mondo, incidere fortemente anche sul piano politico»?.
Difendeva un cristianesimo radicale, aperto, attento a non incorrere
in derive integralistiche; si confrontava in maniera spregiudicata con
le forme culturali e politiche presenti sulla scena del mondo (dal mar-
xismo al cosiddetto pensiero negativo ispirato da Nietzsche) e cer-
cava infine di individuare il linguaggio e lo stile esigito dal Concilio
Vaticano II.

In connessione con questi studi, Mancini elaborava una originale fi-
losofia del diritto come ermeneutica delle enormi masse di vita giuri-
dica, facendo emergere significati cruciali, come quello di giustizia. La
giustizia, «vero portento e anima dell’Occidente», era da considerare
non solo sotto il profilo formale, ma anche nell’agire dell’'uomo giusto,
vero fondamento morale del diritto. Nella scia di Emmanuel Lévinas
Mancini proponeva un ezhos che fosse dalla parte del futuro (il-non- an-
cora-essere), in grado di contrastare le categorie della distruzione e della
guerra, mettendo in campo la tensione necessaria a costruire «la coesi-
stenza dei volti», «il riscoprire I'altro nella sua irriducibile dignita, nella
fondatezza dei suoi bisogni reali, che sono anche i suoi diritti, nei con-
fronti del chiuso totalitarismo dell’io», come ha ben sintetizzato il teo-
logo Bruno Forte.

Mancini nel contempo accumulava materiali confluiti nel grande li-
bro, rimasto incompiuto e pubblicato postumo, dal titolo Frammento
su Dio. Era il tentativo di costruire un discorso organico su Dio, in cui
prendeva piede e si affermava quella che Mancini ha chiamato la «logi-
ca dei doppi pensieri», un sintagma assunto da L 7diota di Dostoewskij,



12 Prefazione

che in teologia segna il dire e il tacere di Dio e su Dio. Mariangela
Petricola segue passo a passo questo complesso itinerario di pensiero,
ne coglie aspetti nuovi o poco approfonditi, lo mette a confronto con
contesti culturali diversi. La ricerca & condotta con un linguaggio che si
appoggia fermamente al Jogo, ad un argomentare sempre ben controlla-
to e preciso, nella convinzione che il tema affrontato e le soluzioni pro-
spettate possono essere di aiuto a vivere, a sperare e a operare in questo
difficile e tormentato passaggio d’epoca.

Piergiorgio Grassi-

* Amico e collaboratore di Italo Mancini, ¢ stato Professore ordinario di Filosofia della
religione e docente di Sociologia della religione nell'Universita degli Studi di Urbino «Carlo
Bo». Nella stessa Universita ha diretto I'Istituto Superiore di Scienze Religiose «Italo Mancini»
(1993-2014). Ha anche insegnato Storia della filosofia morale e diretto il Dipartimento di
Filosofia e scienze umane nella Facolta di Lettere e Filosofia dell'Universita «Gabriele d’An-
nunzio» di Chieti-Pescara. Gia redattore della rivista bolognese «il Regno», ha diretto le riviste
«Hermeneutica» e «Dialoghi». E autore di numerose pubblicazioni dedicate alle teologie poli-
tiche, alle relazioni tra sociologia e teologia, alle figure assunte dalla religione nella modernita,
al rapporto tra kerygma e prassi politica, alla storia della filosofia della religione e all’incidenza
della religione stessa sull’esperienza politica.



INTRODUZIONE

Quale gesto pili politicamente produttivo pud compiere il cristiano di
quello che consiste nel testimoniare il puro evangelo, il dono della gra-
zia, la dignitd di tutti gli uomini, una riserva non solo critica, ma pure
escatologica, di fronte al gia fatto, di cui non ci si sente mai paghi, ¢ in
vista di un non-ancora, o di quella patria [...] che 'uvomo ha intravisto
fin dai sogni dell’infanzia e che non ha ancora posseduto?”.

La citazione posta in esergo ci da le prime coordinate per introdurre la
complessa figura di don Italo Mancini, filosofo e teologo di Urbino, di
cui ricorrono i 100 anni dalla nascita (4 marzo del 1925)®. Un anniversa-
rio importante, perche ci offre I'occasione per ripercorrere i motivi fonda-
mentali del suo pensiero, le sue provocazioni e la sua lungimiranza “pro-
fetica”, soprattutto nel sentire I'esigenza di svecchiare il linguaggio della
fede cristiana dialogando con I'areopago culturale a lui contemporaneo.
Personalita di rilievo nel contesto accademico italiano a cominciare da-
gli anni *60-"70, ha bisogno oggi di essere maggiormente frequentata, per
gli stimoli che potrebbe dare soprattutto in ambito teologico. A volte, in-
fatti, per disattenzione rispetto al contesto culturale italiano ritenuto a torto

(1) 1. Mancini, Come continuare a credere, 81.

(2) 1. Mancini nasce a Schieti (Urbino) il 4 marzo del 1925. Diventa sacerdote nel 1949
e nel 1953 si laurea in Filosofia presso la Cattolica di Milano, sotto la guida di Gustavo
Bontadini. Qui nel 1959 inizia il suo magistero di docente prima in Filosofia Teoretica e poi
nel 1963 in Filosofia della Religione. Sempre nel 1959 fu chiamato all'Universita di Urbino ad
insegnare Storia del cristianesimo e nel 1967 Filosofia della religione nella facolta di Magistero.
Ottenuto nel 1970 l'ordinariato in Filosofia della religione, continuera qui la sua docenza, in-
segnando anche Filosofia teoretica (1974) e Filosofia del diritto (1973), di cui divenne titolare
nel 1990. Nel 1979, su iniziativa di Carlo Bo, fonda I'Istituto Superiore di Scienze Religiose,
che Mancini, mosso dall’assillo di riammettere la teologia negli Atenei statali, riesce a far inse-
rire a pari titolo accademico con le altre facolta nell’Universita urbinate. A lui si deve I'ideazio-
ne della rivista Hermeneutica (fondata nel 1981), espressione scientifica dell’Istituto e la colla-
na di studi Biblioteca di Hermeneutica. Muore a Roma il 7 gennaio del 1993. Per approfondire
si rimanda a P. Grassi, «Italo Mancini», 168-178.

13



14 Introduzione

provinciale, si rischia di passare sotto silenzio veri e propri giganti del pen-
siero, come ¢ il nostro Italo Mancini, il quale rientra a pieno titolo tra le fi-
gure di rilievo nel panorama filosofico e teologico del Novecento europeo.
Il fascino della sua proposta sta soprattutto nella consapevolezza che
non c’¢ verita religiosa senza prassi liberante, non ci puo essere cristia-
nesimo futuro se non si sprigiona la potenza creativa del novum esca-
tologico e messianico di cui & portatore. E la preoccupazione costante
dell'incidenza pratica del cristianesimo, ma anche la ricerca di un’istan-
za fondativa quale condizione di possibilita per lo sviluppo della stessa
prassi, che spinge Mancini a confrontarsi con gli apporti pil significati-
vi della cultura odierna. Il suo interesse costante ¢ quello di costruire dei
percorsi di dialogo tra teologia e scienze moderne, di creare il legame tra
fede e ragione, di dare un contributo aggiornato allo statuto epistemo-
logico della teologia e della sua capacita di confronto con le attuali me-
todologie e provocazioni che provengono dagli altri ambiti del sapere.
Infatti, nonostante Mancini non si sia mai dichiarato apertamente te-
ologo®, la sua proposta teoretica si colloca indubbiamente nell’ambito
della Teologia fondamentale, come opportunamente rileva A. Milano:

egli si ¢ collocato, a proprio modo, in quell’ambito disciplinare che
oggi si chiama «teologia fondamentale», dove ci si interessa alla temati-
ca della rivelazione, alla sua possibilitd come alla sua credibilita, in quel
solco che nella vecchia «apologetica» si definiva demonstratio religiosa e
demonstratio christiana®.

Tra i molteplici temi di cui si ¢ occupato, che cercheremo di riper-
correre per mostrarne la novita dell’approccio, quello che probabilmen-
te risulta ancora attuale per la sua forza profetica ¢ la sottolineatura, gia
avanguardista per quei tempi, della valenza politica e pubblica della te-
ologia. Per capire la portata di questa intuizione dobbiamo ricollocarci
nel clima culturale e religioso dell'Italia prima del Concilio Vaticano II,
in cui la Chiesa era ancora legata ad una civilta prevalentemente rurale.

(3) Cf. I. Mancini, «Teologia dei doppi pensieri», 84 dove, nel dichiarare pitt volte che non
¢ un teologo, si apostrofa come un «teologo mancato».

(4) A. Milano, «Il teologo e il filosofo», 6 (il corsivo ¢ nel testo); cf. Id., «Italo Mancini»,
388. Cf. F. Molinaro, «La filosofia della religione», 120 dove riconosce a Mancini gia nel 1976
il suo contributo aggiornato ed innovativo allo statuto epistemologico della teologia ¢ la sua ca-
pacita di dialogo con le scienze moderne.



Introduzione 15

In questo contesto, aveva potuto esercitare una presenza capillare at-
traverso la parrocchia, condividendo con il territorio valori e tradizioni
che scandivano i tempi umani. L’epoca della cristianita ¢ ormai finita.
E andata in crisi la semplice sovrapposizione tra appartenenza socia-
le e appartenenza religiosa. I ritmi della citta non sono scanditi pitt dal
campanile, ma dall’orologio. Questo cambiamento sociale ha determi-
nato non solo una metamorfosi delle categorie con cui comprendiamo
il mondo, ma anche una metamorfosi della condizione esistenziale, con
la trasformazione del nostro immaginario culturale e spirituale.

Ebbene, Mancini ha anticipato i tempi! Ha cercato di favorire la
circolazione di idee e visioni nuove di grandi pensatori protestanti e
cattolici del pitt avanzato e fervido contesto europeo di quegli anni,
svecchiando un certo modo di fare teologia e di pensare 'esperienza re-
ligiosa, aprendo cosi varchi per una rinnovata ermeneutica della fede.

Tra i tanti ritratti biografici che sono stati dedicati a Mancini, for-
se quello del padre gesuita Xavier Tilliette, che ha insegnato per diversi
anni alla Pontificia Universita Gregoriana, ¢ il pitl calzante:

Era un eccellente professore e conferenziere, chiaro, ordinato, sugge-
stivo; la sua voce leggermente roca forzava I'ascolto con la seduzione
di un discorso ben condotto. Egli era a proprio agio, perfettamente
informato su quanto esponeva o insegnava. La sua erudizione era invi-
diabile quanto la sua produttivitd. Chi puo vantarsi, anche tra i divora-
tori di carta, di conoscere a fondo Barth e Bloch, Bonhoeffer e Tillich,
Rosmini e Kant, e tanti altri? Don Italo era questo lettore fenomenale:
lavorava con la penna nella mano e i suoi libri erano il frutto delle sue
letture meditative [...]. Di fatto era metodico, laborioso, serio; la sua
penna non correva: la facilita di scrittura, questo dono celeste, era al
servizio di una riflessione severa®.

Dedichiamo anche noi un piccolo omaggio a questo grande maestro,
avendo a cuore l'intenzione di seguirlo nel suo itinerario speculativo per
imparare a cogliere, come fa lui, le potenzialita creative del cristianesimo

(s) X. Tilliette, Omaggi. Filosofi italiani del nostro tempo, 74.

(6) Questo testo, che rielabora una ricerca precedente, viene ripubblicato in questa nuo-
va veste editoriale per ripresentare ad un pubblico pitt vasto il pensiero innovatore di un gran-
de autore quale ¢ Italo Mancini. Si pone come segno di riconoscenza.



16  Introduzione

quando ¢ messo adeguatamente in relazione con le domande del nostro
tempo. Siamo convinti, infatti, che Mancini abbia interpretato pit di altri
la necessita di modificare categorie, linguaggi e paradigmi della teologia per
poter annunciare in modo credibile e rilevante il Vangelo nei circuiti della
cultura contemporanea. I sentieri da lui percorsi e i temi ampiamente svi-
scerati sono oggi monito e invito per cambiamenti promettenti.

Alla sua scuola bisognera elaborare un prontuario aggiornato di doman-
de, questioni e destinatari per una teologia che voglia abitare con consape-
volezza e responsabilita lo spazio pubblico. Siamo ormai consapevoli che vi-
viamo un cambiamento d’epoca determinato da quella che ¢ stata definita
la svolta urbana, con la conseguente «<metamorfosi del centro»?.

Lo stesso Sinodo lo ha affermato nel Documento finale:

L’urbanizzazione ¢ uno dei principali fattori di questo cambiamento:
oggi, per la prima volta nella storia dell’'umanita, la maggior parte del-
la popolazione mondiale vive in contesti urbani. Le grandi citta sono
spesso agglomerati umani senza storia e senza identita in cui le persone
vivono come isole. I tradizionali legami territoriali cambiano significa-
to, rendendo i confini di Parrocchie e Diocesi meno definiti. La Chiesa
¢ chiamata a vivere in questi contesti, ricostruendo la vita comunitaria,
donando un volto a realta anonime e intrecciando relazioni fraterne. A
tal fine, oltre a valorizzare le strutture che si rivelano ancora idonee, &
necessaria una creativitd missionaria che esplori nuove forme di pasto-
rale e individui percorsi concreti di cura®.

Di fronte al nuovo che il contesto culturale postmoderno e postsecola-
re sta disegnando, la teologia deve orientarsi con piu interesse su interro-
gativi e temi legati ai problemi della vita urbana e del futuro delle societa.

La questione ¢ allora: guale teologia puo contribuire ad una riqualifi-
cazione del cristianesimo, perché sia interlocutore adeguato a sostenere
il dialogo con una cultura plurale dove i beni valoriali e simbolici pro-
vengono da altre religioni e visioni del mondo?

Parlare di reologia pubblica significa optare per una riflessione che
partecipa con competenza al dibattito democratico dove altre ragioni
si contendono la verita su questioni che interessano la vita della po/is.

(7) Cf. V. Rosito, Metamorfosi del centro. Cultura, fede e urbanizzazione.
(8) Sinodo Dei Vescovi, Documento finale, n. 111.



Introduzione 17

Significa collocarsi in quell’aggiornamento auspicato dal Vaticano II
dove il dialogo con il mondo, I'attenzione ai segni dei tempi, alla sto-
ria nel suo tramandare i fermenti del Regno di Dio, I'uscita dalla “cit-
tadella” per incontrare la donna e 'uomo di oggi nelle loro ansie e nel-
le loro gioie, nella ricerca del vero e del bene, costituiscono 'orditura di
un cristianesimo capace di futuro. Si profila, pertanto, una teologia con-
testuale e dialogica che necessita di linguaggi plurali e significativi per
tutti, di sguardi interdisciplinari, di scambi interreligiosi ed ecumeni-
ci, per essere meglio al servizio della persona umana, di una societa pitt
giusta e fraterna.

In questo senso, la riflessione di Italo Mancini ci aiuta ad assume-
re una postura all’altezza dei tempi che viviamo, ad affinare I'arte erme-
neutica del discernimento per poter esplorare linguaggi nuovi.

Seguiamo il suo pensiero in tre momenti, corrispondenti a tre capito-
li: il primo segue gli snodi tematici e teoretici della sua riflessione che, al
seguito di figure come K. Barth, R. Bultmann e D. Bonhéeffer, assume le
migliori istanze della teologia dialettica rimettendo al centro il principio
di rivelazione e la sua logica paradossale, 'approccio ermeneutico della ra-
gione storicamente connotata, ['istanza della laicita del mondo e dell’effi-
cacia politica del discorso su Dio, la ripresa mistica come stile del cristia-
nesimo in dialogo con 'areopago culturale contemporaneo.

Il secondo capitolo mette a tema il luogo critico che ha accompagna-
to 'intera parabola speculativa di Mancini, ovvero la necessita di rites-
sere il dialogo tra filosofia e teologia e misurare la religione con le istanze
della ragione moderna in ordine al problema della verita. Nell’approdo
all’ermenecutica e a quella che egli definisce teo-logica dei doppi pensie-
ri, suo apporto originale, si fa luce la sua proposta di teologia simbo-
lica che, nel riflettere sui propri fondamenti, tiene insieme il paradosso
con cui si da la verita religiosa. Nella critica all’apologetica neoscolasti-
ca scorge la possibilita della credibilita del kerygma non nell’evidenza di
un ragionamento sistematico e deduttivo, ma nell’offerta di senso che
la fede, nel suo procedere ermeneutico, puod dare nella logica del signi-
ficato per la vita.

Il terzo capitolo mostra il risvolto nella prassi dei suoi presupposti
teologici, nella proposta originale di un cristianesimo gualitativamen-
te differente perché biblicamente fondato, e, dunque, capace di sanare



18 Introduzione

le ferite della storia appellando alla responsabilita dell’'uomo, il quale di
fronte al volto dell’altro scorge la vulnerabilita dell’esistenza. E per que-
sto che la ricerca di un éthos condiviso, sul quale scommettere un rinno-
vato umanesimo, ¢ connaturale all’essenza del cristianesimo.

Loriginalita del suo contributo sta nell’aver messo in dialogo nel di-
scorso teologico la dimensione mistica e politica, non in un aldila fuo-
ri dal mondo ma dentro le contraddizioni della storia. Una teologia,
che prenda su di sé il peso della storia (e non solo del concetto) e che
abbia anche il criterio dell’efficacia pratica della veritd, pud orientare
ad un éthos globale universalmente condiviso, ponendo il cristianesi-
mo come spazio profetico in cui sperimentare le potenzialita del mes-
saggio evangelico.



