
ASPHÁLEIA

SAGGI DI TEOLOGIA FONDAMENTALE

7



Direttore

Valentino S
Facoltà Teologica del Triveneto

Comitato scientifico

Sergio G
Facoltà Teologica del Triveneto

Maksym Adam K
Pontificia Università Antonianum

Lluis O
Pontificia Università Antonianum

Pier Giorgio T
Facoltà Teologica Pugliese



Direttore

Valentino S
Facoltà Teologica del Triveneto

Comitato scientifico

Sergio G
Facoltà Teologica del Triveneto

Maksym Adam K
Pontificia Università Antonianum

Lluis O
Pontificia Università Antonianum

Pier Giorgio T
Facoltà Teologica Pugliese

ASPHÁLEIA

SAGGI DI TEOLOGIA FONDAMENTALE

La mente è impari ad un’analisi completa delle ragioni che la portano ad una
particolare conclusione, ed è influenzata e determinata da un corpo di prove che
essa riconosce solo come un insieme, e non nelle sue parti costitutive.

John Henry N

Mostrare la solidità (aspháleia) dell’insegnamento già accolto da Teofilo
è ciò a cui mira l’ordinato racconto dell’evangelista Luca. Ne emerge
una prospettiva invitante anche per la teologia fondamentale, al cui
interno sembra salutarmente superabile la separazione fra narrazione
e argomentazione, in vista di un’articolazione delle ragioni della fede
che brillano come un tutto, sia per il credente che per ogni uomo
assetato di senso. A queste esigenze vorrebbe rispondere la collana.

Logo di collana realizzato da Freepik.com



Classificazione Decimale Dewey:

230.092 (23.) TEOLOGIA CRISTIANA. Persone



MARIANGELA PETRICOLA 

SPAZI DI PROFEZIA
LA TEOLOGIA PUBBLICA 

DI ITALO MANCINI

Prefazione di

PIERGIORGIO GRASSI



©

isbn 
979–12–218–2241–0

prima edizione 
roma dicembre 2025



7

INDICE

9		  Prefazione
		  di Piergiorgio Grassi

13		 Introduzione

19		 Capitolo i
		  I. Mancini nel panorama filosofico-teologico del Novecento
		  1.1. L’itinerario speculativo: il confronto con la teologia protestante, 19 – 1.2. 

Il contesto culturale italiano, 38.

51		 Capitolo ii
		  Religione come rivelazione? Il novum ermeneutico
		  2.1. Il de vera religio, 51 – 2.2. La teo-logica dei doppi pensieri, 65 – 2.3. 

Pensare Dio per frammenti, 83.

115	 Capitolo iii
		  Per un cristianesimo differente. L'istanza pubblica della fede
		  3.1. Figure di cristianesimo, 115 – 3.2. La mistica del volto, 123 – 3.3. Per un 

ethos del futuro, 126.

131	 Conclusioni

143	 Sigle e abbreviazioni

147	 Bibliografia





9

PREFAZIONE

È di rilevante interesse questo volume di Mariangela Petricola, il terzo 
dedicato a Italo Mancini, che mette a tema la dimensione pubblica della 
sua opera filosofico - teologica. La ricognizione, condotta con chiarezza 
e rigore, frutto di una lunga consuetudine con le migliaia di pagine che 
costituiscono il corpus dell’opera del pensatore urbinate, ha come punto 
di partenza il balzare in primo piano per lui, dopo il passaggio dalla 
stagione ontologica – riteneva dapprima essenziale «il possesso razionale 
dell’intero» ed era egualmente essenziale «una ulteriorità ontologica» 
che si configurava come «la questione Dio» – alla filosofia della religio-
ne come ermeneutica della Rivelazione (o kerygma). Passaggio e non 
rottura, perché i risultati delle ricerche ontologiche erano rimasti come 
precomprensione nello sviluppo ermeneutico successivo. E tutto questo 
con una progressiva presa di coscienza di un limite: il dibattito ontolo-
gico era rimasto all’interno dei confronti che si sviluppavano nelle aule 
universitarie e pertanto non avevano «occhi aperti» alle questioni pub-
bliche, religiose e civili, quasi che queste non sembrassero degne «della 
pura speculazione filosofica».

A spingerlo a prendere in seria considerazione la storia come sro-
tolamento effettivo dell’essere e non come «ripostiglio di rifiuti» 
(Maritain) erano stati eventi diversi che sembravano preannunciare 
tempi nuovi e nuovi impegni. Sul piano strettamente religioso lo svol-
gimento del Concilio Vaticano II (1962-1965), vera Pentecoste del-
la chiesa cattolica, che la proiettava nella modernità avanzata e, sul 



10  Prefazione 

piano socio- politico, l’irruzione tumultuosa dei movimenti studen-
teschi e delle lotte operaie che mettevano in discussione assetti co-
stituiti. In questa stagione era stata affidata a Mancini la cattedra di 
Filosofia della religione all’Università Cattolica di Milano – dov’era 
stato studente e si era laureato con Gustavo Bontadini con una tesi 
su Il non essere (Ricerche di filosofia in Platone) – che lo aveva costret-
to ad interrogarsi sulla religione e su quanta e quale filosofia essa po-
tesse sopportare, su come una religione potesse diventare la fede di 
ciascuno. Inoltre, di fronte a eventi di portata epocale, riteneva che 
si dovesse produrre un senso rinnovato e altri sensi. Esplorava perciò 
inediti paesaggi dottrinali (nuovi per il contesto cattolico italiano), 
soprattutto quelli appartenenti alla cosiddetta teologia dialettica, da 
Karl Barth, a Rudolf Bultmann, a Dietrich Bonhoffer, tutti coinvolti 
nelle drammatiche vicende della prima metà del Novecento. Mancini 
riconosceva a Bonhoeffer il merito d’aver influito sullo sviluppo del-
la sua comprensione teologica suggerendogli l’atteggiamento da assu-
mere nei confronti della storia e della vita; atteggiamento che si trova 
espresso sinteticamente in un aforisma, che si incontra spesso nei suoi 
scritti: fedeltà a Dio e fedeltà alla laicità del mondo.

 La lettura, poi, del secondo Commentario all’epistola ai Romani 
(1922) di Karl Barth lo aveva persuaso che la religione fosse rivelazione 
di Dio in senso forte (kerygma), radicale proposta di salvezza (salvezza 
dalla morte e dall’impotenza collettiva d’amore), mentre Bultmann gli 
aveva fatto intravvedere il significato e il valore dell’ermeneutica filoso-
fica. Ma aveva anche incontrato e valorizzato i successivi apporti del-
le teologie politiche europee (con gli scritti di Jürgen Moltmann e di 
Johann B. Metz) e delle teologie della liberazione latinoamericane, che 
tanto insistevano nel considerare la teologia cristiana come teologia pub-
blica: una riflessione sul bene comune alla luce della speranza nell’av-
vento del Regno. 

Veniva di conseguenza la formulazione di un modo di intendere la 
filosofia della religione come ermeneutica, vale a dire come passaggio 
dal dato (il dato kerygmatico), al significato, attraverso la struttura del 
puro pensare e attraverso le mediazioni della prassi, giacché la verifica 
di ogni forma di verità è quella della liberazione. Una posizione che ha 
trovato una sistemazione nella terza edizione di Filosofia della religione 



Prefazione  11

(1986); una edizione riveduta, ampliata e aggiornata che prefigurava 
nuovi percorsi e nuovi scenari. 

Di qui non solo la domanda su quale e quanta filosofia la religione 
sopporti, ma anche su «quale grado di efficacia essa possieda nei con-
fronti delle grandi lotte che le comunità del mondo portano avanti, os-
sia che rapporti istituisce con la ragione, ma anche con la storia, non 
solo con l’essere, ma anche con gli sviluppi politico-sociali», com’ebbe 
a dichiarare in una lunga intervista a Leo Lestingi. 

Agli scritti sulla filosofia della religione Mancini, in quegli anni ro-
venti affiancò ricerche che ponevano una questione ineludibile: «Con 
quale cristianesimo si può oggi continuare a credere , entrare in rap-
porto con il mondo, incidere fortemente anche sul piano politico»?. 
Difendeva un cristianesimo radicale, aperto, attento a non incorrere 
in derive integralistiche; si confrontava in maniera spregiudicata con 
le forme culturali e politiche presenti sulla scena del mondo (dal mar-
xismo al cosiddetto pensiero negativo ispirato da Nietzsche) e cer-
cava infine di individuare il linguaggio e lo stile esigito dal Concilio 
Vaticano II. 

In connessione con questi studi, Mancini elaborava una originale fi-
losofia del diritto come ermeneutica delle enormi masse di vita giuri-
dica, facendo emergere significati cruciali, come quello di giustizia. La 
giustizia, «vero portento e anima dell’Occidente», era da considerare 
non solo sotto il profilo formale, ma anche nell’agire dell’uomo giusto, 
vero fondamento morale del diritto. Nella scia di Emmanuel Lévinas 
Mancini proponeva un ethos che fosse dalla parte del futuro (il-non- an-
cora-essere), in grado di contrastare le categorie della distruzione e della 
guerra, mettendo in campo la tensione necessaria a costruire «la coesi-
stenza dei volti», «il riscoprire l’altro nella sua irriducibile dignità, nella 
fondatezza dei suoi bisogni reali, che sono anche i suoi diritti, nei con-
fronti del chiuso totalitarismo dell’io», come ha ben sintetizzato il teo-
logo Bruno Forte. 

Mancini nel contempo accumulava materiali confluiti nel grande li-
bro, rimasto incompiuto e pubblicato postumo, dal titolo Frammento 
su Dio. Era il tentativo di costruire un discorso organico su Dio, in cui 
prendeva piede e si affermava quella che Mancini ha chiamato la «logi-
ca dei doppi pensieri», un sintagma assunto da L’idiota di Dostoewskij, 



12  Prefazione 

che in teologia segna il dire e il tacere di Dio e su Dio. Mariangela 
Petricola segue passo a passo questo complesso itinerario di pensiero, 
ne coglie aspetti nuovi o poco approfonditi, lo mette a confronto con 
contesti culturali diversi. La ricerca è condotta con un linguaggio che si 
appoggia fermamente al logo, ad un argomentare sempre ben controlla-
to e preciso, nella convinzione che il tema affrontato e le soluzioni pro-
spettate possono essere di aiuto a vivere, a sperare e a operare in questo 
difficile e tormentato passaggio d’epoca.

 
Piergiorgio Grassi*

* Amico e collaboratore di Italo Mancini,  è stato Professore ordinario di Filosofia della 
religione e docente di Sociologia della religione nell’Università degli Studi di Urbino «Carlo 
Bo». Nella stessa Università ha diretto l’Istituto Superiore di Scienze Religiose «Italo Mancini» 
(1993-2014). Ha anche insegnato Storia della filosofia morale e diretto il Dipartimento di 
Filosofia e scienze umane nella Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università «Gabriele d’An
nunzio» di Chieti-Pescara. Già redattore della rivista bolognese «il Regno», ha diretto le riviste 
«Hermeneutica» e «Dialoghi». È autore di numerose pubblicazioni dedicate alle teologie poli-
tiche, alle relazioni tra sociologia e teologia, alle figure assunte dalla religione nella modernità, 
al rapporto tra kerygma e prassi politica, alla storia della filosofia della religione e all’incidenza 
della religione stessa sull’esperienza politica.



13

INTRODUZIONE

Quale gesto più politicamente produttivo può compiere il cristiano di 
quello che consiste nel testimoniare il puro evangelo, il dono della gra-
zia, la dignità di tutti gli uomini, una riserva non solo critica, ma pure 
escatologica, di fronte al già fatto, di cui non ci si sente mai paghi, e in 
vista di un non-ancora, o di quella patria […] che l’uomo ha intravisto 
fin dai sogni dell’infanzia e che non ha ancora posseduto?(1). 

La citazione posta in esergo ci dà le prime coordinate per introdurre la 
complessa figura di don Italo Mancini, filosofo e teologo di Urbino, di 
cui ricorrono i 100 anni dalla nascita (4 marzo del 1925)(2). Un anniversa-
rio importante, perchè ci offre l’occasione per ripercorrere i motivi fonda-
mentali del suo pensiero, le sue provocazioni e la sua lungimiranza “pro-
fetica”, soprattutto nel sentire l’esigenza di svecchiare il linguaggio della 
fede cristiana dialogando con l’areopago culturale a lui contemporaneo. 

Personalità di rilievo nel contesto accademico italiano a cominciare da-
gli anni ’60-’70, ha bisogno oggi di essere maggiormente frequentata, per 
gli stimoli che potrebbe dare soprattutto in ambito teologico. A volte, in-
fatti, per disattenzione rispetto al contesto culturale italiano ritenuto a torto 

(1)  I. Mancini, Come continuare a credere, 81.
(2)  I. Mancini nasce a Schieti (Urbino) il 4 marzo del 1925. Diventa sacerdote nel 1949 

e nel 1953 si laurea in Filosofia presso la Cattolica di Milano, sotto la guida di Gustavo 
Bontadini. Qui nel 1959 inizia il suo magistero di docente prima in Filosofia Teoretica e poi 
nel 1963 in Filosofia della Religione. Sempre nel 1959 fu chiamato all’Università di Urbino ad 
insegnare Storia del cristianesimo e nel 1967 Filosofia della religione nella facoltà di Magistero. 
Ottenuto nel 1970 l’ordinariato in Filosofia della religione, continuerà qui la sua docenza, in-
segnando anche Filosofia teoretica (1974) e Filosofia del diritto (1973), di cui divenne titolare 
nel 1990. Nel 1979, su iniziativa di Carlo Bo, fonda l’Istituto Superiore di Scienze Religiose, 
che Mancini, mosso dall’assillo di riammettere la teologia negli Atenei statali, riesce a far inse-
rire a pari titolo accademico con le altre facoltà nell’Università urbinate. A lui si deve l’ideazio-
ne della rivista Hermeneutica (fondata nel 1981), espressione scientifica dell’Istituto e la colla-
na di studi Biblioteca di Hermeneutica. Muore a Roma il 7 gennaio del 1993. Per approfondire 
si rimanda a P. Grassi, «Italo Mancini», 168-178. 



14  Introduzione 

provinciale, si rischia di passare sotto silenzio veri e propri giganti del pen-
siero, come è il nostro Italo Mancini, il quale rientra a pieno titolo tra le fi-
gure di rilievo nel panorama filosofico e teologico del Novecento europeo. 

Il fascino della sua proposta sta soprattutto nella consapevolezza che 
non c’è verità religiosa senza prassi liberante, non ci può essere cristia-
nesimo futuro se non si sprigiona la potenza creativa del novum esca-
tologico e messianico di cui è portatore. È la preoccupazione costante 
dell’incidenza pratica del cristianesimo, ma anche la ricerca di un’istan-
za fondativa quale condizione di possibilità per lo sviluppo della stessa 
prassi, che spinge Mancini a confrontarsi con gli apporti più significati-
vi della cultura odierna. Il suo interesse costante è quello di costruire dei 
percorsi di dialogo tra teologia e scienze moderne, di creare il legame tra 
fede e ragione, di dare un contributo aggiornato allo statuto epistemo-
logico della teologia e della sua capacità di confronto con le attuali me-
todologie e provocazioni che provengono dagli altri ambiti del sapere. 

Infatti, nonostante Mancini non si sia mai dichiarato apertamente te-
ologo(3), la sua proposta teoretica si colloca indubbiamente nell’ambito 
della Teologia fondamentale, come opportunamente rileva A. Milano: 

egli si è collocato, a proprio modo, in quell’ambito disciplinare che 
oggi si chiama «teologia fondamentale», dove ci si interessa alla temati-
ca della rivelazione, alla sua possibilità come alla sua credibilità, in quel 
solco che nella vecchia «apologetica» si definiva demonstratio religiosa e 
demonstratio christiana(4). 

Tra i molteplici temi di cui si è occupato, che cercheremo di riper-
correre per mostrarne la novità dell’approccio, quello che probabilmen-
te risulta ancora attuale per la sua forza profetica è la sottolineatura, già 
avanguardista per quei tempi, della valenza politica e pubblica della te-
ologia. Per capire la portata di questa intuizione dobbiamo ricollocarci 
nel clima culturale e religioso dell’Italia prima del Concilio Vaticano II, 
in cui la Chiesa era ancora legata ad una civiltà prevalentemente rurale. 

(3)  Cf. I. Mancini, «Teologia dei doppi pensieri», 84 dove, nel dichiarare più volte che non 
è un teologo, si apostrofa come un «teologo mancato».

(4)  A. Milano, «Il teologo e il filosofo», 6 (il corsivo è nel testo); cf. Id., «Italo Mancini», 
388. Cf. F. Molinaro, «La filosofia della religione», 120 dove riconosce a Mancini già nel 1976 
il suo contributo aggiornato ed innovativo allo statuto epistemologico della teologia e la sua ca-
pacità di dialogo con le scienze moderne. 



Introduzione  15

In questo contesto, aveva potuto esercitare una presenza capillare at-
traverso la parrocchia, condividendo con il territorio valori e tradizioni 
che scandivano i tempi umani. L’epoca della cristianità è ormai finita. 
È andata in crisi la semplice sovrapposizione tra appartenenza socia-
le e appartenenza religiosa. I ritmi della città non sono scanditi più dal 
campanile, ma dall’orologio. Questo cambiamento sociale ha determi-
nato non solo una metamorfosi delle categorie con cui comprendiamo 
il mondo, ma anche una metamorfosi della condizione esistenziale, con 
la trasformazione del nostro immaginario culturale e spirituale. 

Ebbene, Mancini ha anticipato i tempi! Ha cercato di favorire la 
circolazione di idee e visioni nuove di grandi pensatori protestanti e 
cattolici del più avanzato e fervido contesto europeo di quegli anni, 
svecchiando un certo modo di fare teologia e di pensare l’esperienza re-
ligiosa, aprendo così varchi per una rinnovata ermeneutica della fede. 

Tra i tanti ritratti biografici che sono stati dedicati a Mancini, for-
se quello del padre gesuita Xavier Tilliette, che ha insegnato per diversi 
anni alla Pontificia Università Gregoriana, è il più calzante:

Era un eccellente professore e conferenziere, chiaro, ordinato, sugge-
stivo; la sua voce leggermente roca forzava l’ascolto con la seduzione 
di un discorso ben condotto. Egli era a proprio agio, perfettamente 
informato su quanto esponeva o insegnava. La sua erudizione era invi-
diabile quanto la sua produttività. Chi può vantarsi, anche tra i divora-
tori di carta, di conoscere a fondo Barth e Bloch, Bonhoeffer e Tillich, 
Rosmini e Kant, e tanti altri? Don Italo era questo lettore fenomenale: 
lavorava con la penna nella mano e i suoi libri erano il frutto delle sue 
letture meditative […]. Di fatto era metodico, laborioso, serio; la sua 
penna non correva: la facilità di scrittura, questo dono celeste, era al 
servizio di una riflessione severa(5). 

 Dedichiamo anche noi un piccolo omaggio(6) a questo grande maestro, 
avendo a cuore l’intenzione di seguirlo nel suo itinerario speculativo per 
imparare a cogliere, come fa lui, le potenzialità creative del cristianesimo 

(5)  X. Tilliette, Omaggi. Filosofi italiani del nostro tempo, 74.
(6)  Questo testo, che rielabora una ricerca precedente, viene ripubblicato in questa nuo-

va veste editoriale per ripresentare ad un pubblico più vasto il pensiero innovatore di un gran-
de autore quale è Italo Mancini. Si pone come segno di riconoscenza.



16  Introduzione 

quando è messo adeguatamente in relazione con le domande del nostro 
tempo. Siamo convinti, infatti, che Mancini abbia interpretato più di altri 
la necessità di modificare categorie, linguaggi e paradigmi della teologia per 
poter annunciare in modo credibile e rilevante il Vangelo nei circuiti della 
cultura contemporanea. I sentieri da lui percorsi e i temi ampiamente svi-
scerati sono oggi monito e invito per cambiamenti promettenti. 

Alla sua scuola bisognerà elaborare un prontuario aggiornato di doman-
de, questioni e destinatari per una teologia che voglia abitare con consape-
volezza e responsabilità lo spazio pubblico. Siamo ormai consapevoli che vi-
viamo un cambiamento d’epoca determinato da quella che è stata definita 
la svolta urbana, con la conseguente «metamorfosi del centro»(7). 

Lo stesso Sinodo lo ha affermato nel Documento finale:

L’urbanizzazione è uno dei principali fattori di questo cambiamento: 
oggi, per la prima volta nella storia dell’umanità, la maggior parte del-
la popolazione mondiale vive in contesti urbani. Le grandi città sono 
spesso agglomerati umani senza storia e senza identità in cui le persone 
vivono come isole. I tradizionali legami territoriali cambiano significa-
to, rendendo i confini di Parrocchie e Diocesi meno definiti. La Chiesa 
è chiamata a vivere in questi contesti, ricostruendo la vita comunitaria, 
donando un volto a realtà anonime e intrecciando relazioni fraterne. A 
tal fine, oltre a valorizzare le strutture che si rivelano ancora idonee, è 
necessaria una creatività missionaria che esplori nuove forme di pasto-
rale e individui percorsi concreti di cura(8).

Di fronte al nuovo che il contesto culturale postmoderno e postsecola-
re sta disegnando, la teologia deve orientarsi con più interesse su interro-
gativi e temi legati ai problemi della vita urbana e del futuro delle società. 

La questione è allora: quale teologia può contribuire ad una riqualifi-
cazione del cristianesimo, perché sia interlocutore adeguato a sostenere 
il dialogo con una cultura plurale dove i beni valoriali e simbolici pro-
vengono da altre religioni e visioni del mondo? 

Parlare di teologia pubblica significa optare per una riflessione che 
partecipa con competenza al dibattito democratico dove altre ragioni 
si contendono la verità su questioni che interessano la vita della polis. 

(7)  Cf. V. Rosito, Metamorfosi del centro. Cultura, fede e urbanizzazione.
(8)  Sinodo Dei Vescovi, Documento finale, n. 111.



Introduzione  17

Significa collocarsi in quell’aggiornamento auspicato dal Vaticano II 
dove il dialogo con il mondo, l’attenzione ai segni dei tempi, alla sto-
ria nel suo tramandare i fermenti del Regno di Dio, l’uscita dalla “cit-
tadella” per incontrare la donna e l’uomo di oggi nelle loro ansie e nel-
le loro gioie, nella ricerca del vero e del bene, costituiscono l’orditura di 
un cristianesimo capace di futuro. Si profila, pertanto, una teologia con-
testuale e dialogica che necessita di linguaggi plurali e significativi per 
tutti, di sguardi interdisciplinari, di scambi interreligiosi ed ecumeni-
ci, per essere meglio al servizio della persona umana, di una società più 
giusta e fraterna. 

In questo senso, la riflessione di Italo Mancini ci aiuta ad assume-
re una postura all’altezza dei tempi che viviamo, ad affinare l’arte erme-
neutica del discernimento per poter esplorare linguaggi nuovi. 

Seguiamo il suo pensiero in tre momenti, corrispondenti a tre capito-
li: il primo segue gli snodi tematici e teoretici della sua riflessione che, al 
seguito di figure come K. Barth, R. Bultmann e D. Bonhöeffer, assume le 
migliori istanze della teologia dialettica rimettendo al centro il principio 
di rivelazione e la sua logica paradossale, l’approccio ermeneutico della ra-
gione storicamente connotata, l’istanza della laicità del mondo e dell’effi-
cacia politica del discorso su Dio, la ripresa mistica come stile del cristia-
nesimo in dialogo con l’areopago culturale contemporaneo.

Il secondo capitolo mette a tema il luogo critico che ha accompagna-
to l’intera parabola speculativa di Mancini, ovvero la necessità di rites-
sere il dialogo tra filosofia e teologia e misurare la religione con le istanze 
della ragione moderna in ordine al problema della verità. Nell’approdo 
all’ermeneutica e a quella che egli definisce teo-logica dei doppi pensie-
ri, suo apporto originale, si fa luce la sua proposta di teologia simbo-
lica che, nel riflettere sui propri fondamenti, tiene insieme il paradosso 
con cui si dà la verità religiosa. Nella critica all’apologetica neoscolasti-
ca scorge la possibilità della credibilità del kerygma non nell’evidenza di 
un ragionamento sistematico e deduttivo, ma nell’offerta di senso che 
la fede, nel suo procedere ermeneutico, può dare nella logica del signi-
ficato per la vita.

 Il terzo capitolo mostra il risvolto nella prassi dei suoi presupposti 
teologici, nella proposta originale di un cristianesimo qualitativamen-
te differente perché biblicamente fondato, e, dunque, capace di sanare 



18  Introduzione 

le ferite della storia appellando alla responsabilità dell’uomo, il quale di 
fronte al volto dell’altro scorge la vulnerabilità dell’esistenza. È per que-
sto che la ricerca di un éthos condiviso, sul quale scommettere un rinno-
vato umanesimo, è connaturale all’essenza del cristianesimo. 

L’originalità del suo contributo sta nell’aver messo in dialogo nel di-
scorso teologico la dimensione mistica e politica, non in un aldilà fuo-
ri dal mondo ma dentro le contraddizioni della storia. Una teologia, 
che prenda su di sé il peso della storia (e non solo del concetto) e che 
abbia anche il criterio dell’efficacia pratica della verità, può orientare 
ad un éthos globale universalmente condiviso, ponendo il cristianesi-
mo come spazio profetico in cui sperimentare le potenzialità del mes-
saggio evangelico.


